

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <a href="http://books.google.com/">http://books.google.com/</a>



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

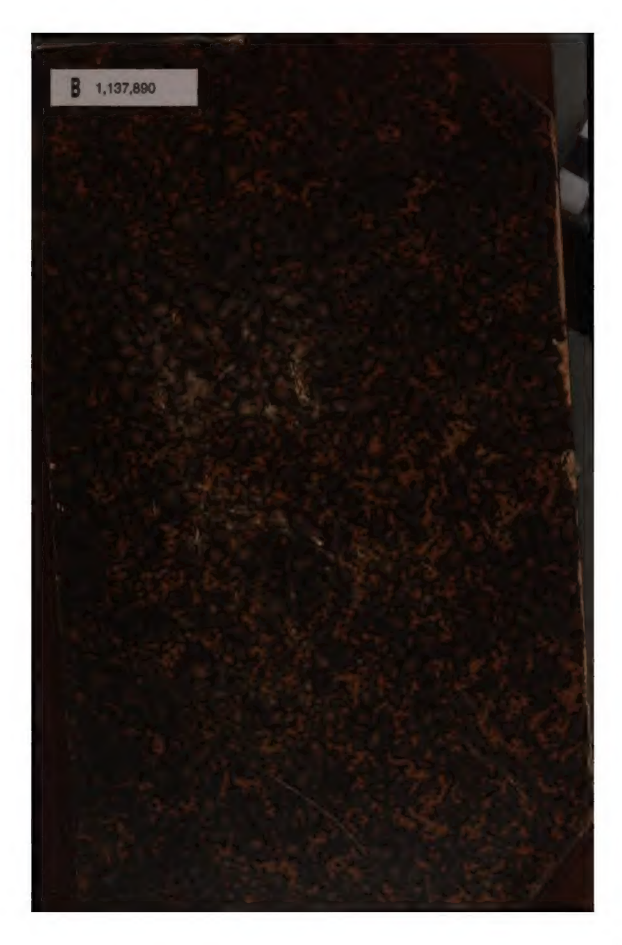
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

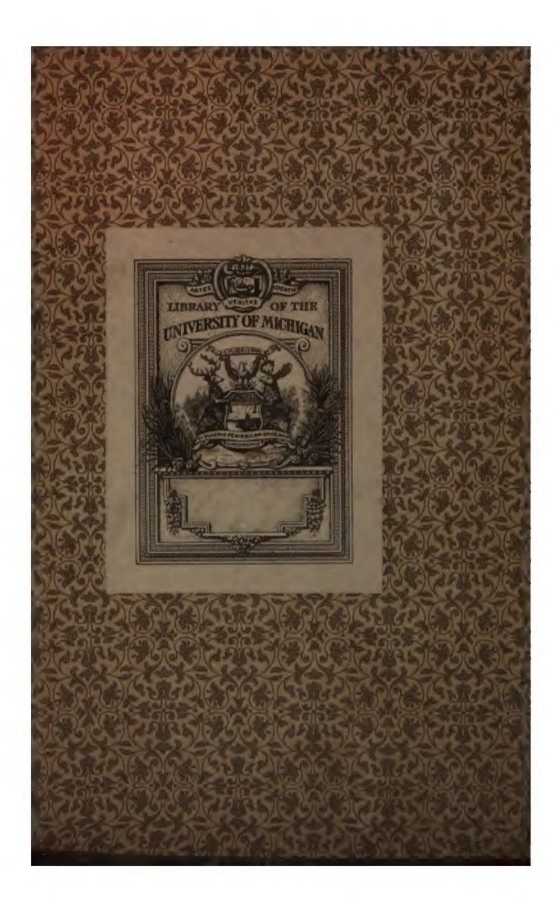
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

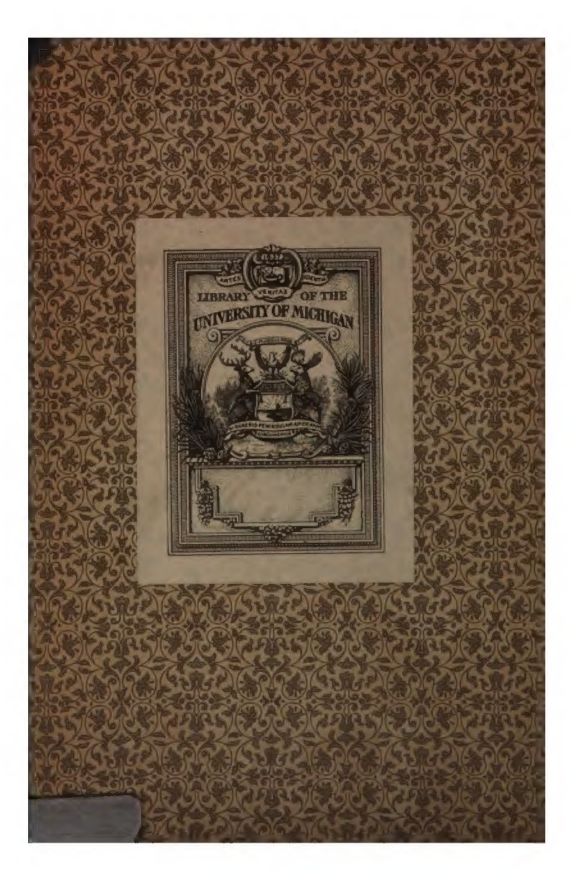
- Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + Keine automatisierten Abfragen Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

#### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.









2750 X2

# KANTSTUDIEN.

### PHILOSOPHISCHE ZEITSCHRIFT

#### UNTER MITWIRKUNG

VON

E. ADICKES, É. BOUTROUX, EDW. CAIRD, C. CANTONI,
J. E. CREIGHTON, W. DILTHEY, B. ERDMANN, K. FISCHER, M. HEINZE
R. REICKE, A. RIEHL, W. WINDELBAND

UND ANDEREN PACHGENOSSEN

HERAUSGEGEBEN VON

#### DR. HANS VAIHINGER,

O. Ö. PROFESSOR DER PHILOSOPHIE AN DER UNIVERSITÄT HALLE A. S.

#### ERSTER BAND.

#### HAMBURG UND LEIPZIG VERLAG VON LEOPOLD VOSS.

1597.

H. LE SOUDIER, PARIS. WILLIAMS & NORGATE, LONDON, EDINBURGH, OXFORD.

CARLO CLAUSEN, TOBINO.

LEMCKE & BUECHNEE (FORMERLY B, WESTERMANN & CO.)
NEW YORK.



# INHALT.

|                                                                                                                      | Selie |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Zur Einführung. Vom Herausgeber                                                                                      | 1     |
| Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwick-                                                              |       |
| lung und die beiden Pole seines Systems. L. Von                                                                      |       |
| E. Adickes                                                                                                           | 9     |
| Goethes Verhältnis zu Kant in seiner historischen Ent-<br>wicklung. I. Von K. Vorländer                              | 60    |
| § 1 der transscendentalen Aesthetik. (Erster Absatz.) Aus                                                            | 100   |
| einem Konversatorium für Anfänger. Von A. Stadler                                                                    | 100   |
| Kant et Fichte et le problème de l'éducation. Par A. Pin-                                                            |       |
| loche                                                                                                                | 105   |
| Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwick-                                                              |       |
| lung und die beiden Pole seines Systems. II. Von                                                                     | 161   |
| E. Adickes                                                                                                           | 101   |
| K. Vorländer                                                                                                         | 197   |
| Kant in Spanien. Von W. Lutoslawski                                                                                  | 217   |
| Lose Blätter aus Kants Nachlass. Von E. Adickes                                                                      | 232   |
| Kants Traktat: Zum ewigen Frieden. Ein Jubiläums-Epilog.                                                             |       |
| Von F. Standinger                                                                                                    | 301   |
| Goethes Verhältnis zu Kant in seiner historischen Ent-<br>wicklung. II. Von K. Vorländer                             | 325   |
| Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwick-                                                              | 020   |
| lung und die belden Pole seines Systems. III. (Schluss).                                                             |       |
| Von E. Adickes                                                                                                       | 352   |
| Ueber den Unterschied der Wahrnehmungs- und der Er-                                                                  |       |
| fahrungsurteile. Ein Deutungsversuch. Von G. Simmel.                                                                 | 416   |
| Recensionen L. Goldfriedrich, Kants Acsthetik, Von E. Kühnemann                                                      | 117   |
| J. Goldfriedrich, Kants Aesthetik. Von E. Kühnemann                                                                  |       |
| M. Dessoir                                                                                                           | 120   |
| Von Fr. Erhardt                                                                                                      | 121   |
| der Measchheitsgeschichte. Von R. Fester                                                                             | 125   |
| Gegenwart. Von E. König                                                                                              | 127   |
| Gegenwart. Von E. König .<br>Mauxion, La Métaphysique de Herbart et la Critique de Kant.                             | 129   |
| G. Albert, Kants transscendentale Logik mit bes. Berücksichtigung der<br>Schopenhauerschen Kritik. Von R. Lehmann    |       |
| Schopenhauerschen Kritik. Von R. Lehmann<br>R. Stammler, Wirtschaft und Recht nach der materialistischen Geschichts- | 130   |
| aufamung. Von Fr. Staudinger                                                                                         | 132   |

| W. J. Echoff, Kantu Inaugural-Dissertation of 1779. Von W. Windo.                  |     |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| pand                                                                               | 201 |
| 8. Cohes, Einichtung zu F. A. Lampe's Genehicime des Manecinfirmens.               |     |
| Von K. Vorländer                                                                   | 34  |
| Von K. Vorländer  R. Bromekan, Ein Beitrag zur Kritik der Kantinchen Ethilt. Von   |     |
| 23. 対の後間本では ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・                                   | -   |
| K. finetone, Das sittliche Handeln nuch Kauts Ethik. Von H. Schwart                | 274 |
| 6. fleine, Das Verhältnis der Aenthetik zur Ethik bei Schiffer. Von                |     |
| () Haraber<br>ft. School, Les origines bistoriques de la chéologie de Ricachi. Van | 2.5 |
| fi, School, Les etigines historiques de la chéologie de Kitacki. Van               |     |
| A. Baur<br>R. Godon, Schillers Lehre v. d. ästh. Wahrnehmung. Von O. Külpe         | 275 |
| R. Godste, Schillers Lebre v. C. asth. Wahrnelmung. Von O. Killpe                  | 42  |
| C. W. v Mariana, Kracs Auffannung von der Bibel. Von Dr. Katzer                    | 42  |
| A. Fagg, F. A. Lange e il Materialismo. Von O A. Ellissen                          |     |
| C. Rodge, The Kantian Epintemology and Theirm. Von E. F. Buchner                   | 431 |

#### Selbstanzeigen

E. Ribnomann, Kanto u. Schillers Begründung der Aesthetik. S. 137. — II. Bronnekam, Ein Beitrag zur Kritik der Kantischen Ethik. S. 137. — II. Bour, Der angebliche Mystiziaumn Kanta. S. 136. — II. Letholl, Kantu Inaugural - Dissertation of 1770. S. 130. — II. II. Bodge, The Kantism Epistemology and Theism. S. 130. — II. II. II. Kantische Stud. S. 140. — II. Ronnesch, Em Band d. Geister. S. 140.

9. Soumark, Freiheitslehre bei Kant u. Schopenhauer, S. 250. — M. Brain, Estwicklung des Seelenbegriffes bei Kant. S. 251. — A. Faggi, F. A. Lange e il Materialismo. S. 252. — Q. Martun, Des limites de la philosophie. S. 252. — E. F. Bachner, A study of Kanta Psychology. S. 252.

e il Materialismo. S. 252. — C. Mortun, Des limites de la philosophie. S. 252. — E. F. Buchaer, A study of Kanta Psychology. S. 252. Kintol, Idealität n. Apr. d. Rannes u. d. Zeit. S. 472. — Wallusburg, Kanta Zeitlehre. S. 433. — Backs, K.'s synthet. Urteile a priori. S. 434. — Bessow, K.'s Eira om tinget i och för nig. S. 435. — Cohn. Gench. des Unendlichkeitsproblems bis Kant. S. 436. — Aprs. Die Antonomie der Moral. S. 437. — Woltmann, Krit. und genet. Begründung der Ethik. S. 439. — Greiner, Begr. d. Persönlichkeit bei K. S. 439. — Wagsanne, La filosofia etico-giuridiea da Kant a Spencer. S. 440. — v. Kilgelges, K.'s Auffassung v. d. Bibel. S. 441. — Rayer, Verhältnis den S. Beck zu Kant. S. 441. — Warnicke, Kultur und Schule. S. 442.

#### Littersturbericht

Strümpell, Abhandlungen. S. 142. — Schmitz-Dumont, Naturphilosophie S. 142. (v. Herausg.). — Tufts, Refutations of Idealism (v. J. E. Creighton). S. 142.

Willmann, Gesch. 6. Idealismus. 8. 253. — Kaftan, Christentum. Philosophie. S. 284. — Schultze, Julius Müller als Ethiker. S. 255. — Schellwien, Geist der seueren Philosophie. S. 265. — Kralik, Weltwissenschaft. S. 256. — Dreyer, Studienz. Methodenlehre. S. 256. — Ehrat, Bedeutung der Logik. S. 256. — Siekenberger, Quantität des Urtells. S. 256. — Wollny, Das causale Denken. S. 257. (vom Herausg.) — Thiele, Philosophie des Selbstbewunstneins und der Glaube an Gott. Freiheit und Unsterbliehkeit (v. M. Apel). S. 257.

Herausg.) — Thiele, Philosophie des Selbstbewnstnems und der Glaube an Gott, Freiheit und Unsterblichkeit (v. M. Apel). S. 257. Heluze, Fr. Ueberwegs Grundriss d. Geschichte d. Philosophie d. Neuzeit. S. 443. — Eucken, Dio Lebensanschanungen der grossen Denker. S. 443. — Rehmke, Grundriss d. Geschichte d. Philosophie. S. 444. — Schwegler-Stirling, Handbook of the History of Philosophy. S. 445. — F. A. Lange, Geschichte des Materialismus. S. 445. — Leschbrand, Der Substanzbegriff in der neueren Philosophie. S. 445. — Volz, Die Erkenntnistheorieen bei Leibniz n. Kant. S. 446. — Eleutheropulos, Friedrich Carl Casimir v. Creuz's Erkenntnistheorie. S. 447. — Jahn, David Humes Kansalitätschorie. S. 447. — Kornfeld, Moses Mendelssohn und die Aufgabe der Philosophie. S. 447. — L. Geiger, Berlin von 1688 bis 1940. S. 448. — Dessoir,

Geschichte der Psychologie S. 148. Drews, Die deutscha Spekumon seit Kant. S. 448. – Die kstein, Hoene Wronski. S. 449. – Schopinhauer, Handschrifteler Nachtas. S. 149. – Lasswitz, stat. Incedor Fechner. S. 459. – K. Ipe, Einleitung in die Prilogibie S. 451. – Carus, Primer of Philosophy. S. 452. – Bullaty, bas Problem. d. Philosophie S. 452. – Herrmann, Schuppes Lehre from Denken. S. 452. – Wrzeeionko. Das Wesen des Denkens. S. 452. – Willer, Ueber Kants Schlang zum Ideabsmits. S. 453. – Boirae, Lidde de phenomen. S. 152. – Weinmann. Wirklichlichkeitsstand unkt. S. 453. – Michaelis, Die Wilenstreiheit. Gewissen, Belohung u. Strafe. S. 454. – Trager, Wile. Desembosmits. Strafe. Belohmang a Strafe S 154 Trager, Wde, D terminosums Strafe S 151 Spencer, Praziplen der Ethik S 454. Dormer, Das menschliche Handeln S 151 Stahlberg, Die Hamanitat nach trem Wesen und ihrer Entwicklung S 454 Schnerich, Ver-ntoftige Tugendichte S 454. - Schwarz, Grundzage der Ethic. S 454 - Lorin, Der grundlose Optionismus S 455 - Ritschl, Ceber Werturteile, S 456. Sabatier, Theologische Erkenntnis-th-orie S 457 - Straub, Der tebologische Gott shewels und seine Gegner, S 458. - Kreyenbahl, Die Notwondigkeit und Gestalt ener kircht Reform S 150 Balfour, Do Grandingen des Glau-ens S 459 - Gittler, Psychologie und Philosophie S, 459 Kruger, ist Philosophie of he Psychologie mighth? S 160. Martins. Beitrage zur Psychologie und Philosophie S 460. Fleebsig, Die Grenzen geistiger Gesindlich und Krankheit S. 460 Harnack, Deutsches Kunstleben in Rom im Zeitalter d Kassik 180 Streiter, Karl Betchers Tektonik der Hellenen S 191 Drews, l'eber das Verliduis der No swissenselaft zur Natur-philosophie S 461 Nietzsche Die lebed que seit Kant S 462 Der freie Wandersmann, Der ewige, allgegenwärtige und alt-olkommene Stoff S 465 - B Bache, Futwicklungsgeschichte der Natur. S. D.S. — Schone, Die Stellung imman iel Kants inwerlalb d geographischen Wissenschaft S. 163 — Clarke, Logik S. 44 — Boedder, Natural Pheology S. 164 — Frick, Logica in usum scho-iarum S. 161, (v. Heraung). — Weinmann, Die Lehre v. d. 8703. Sinnesenergien (v. Schwarz) S 465. Jerusalem, Die Urfeilsfunktion (v. Schwarz), S 466 - Ehrenhauss Jesus Christus, der Sohn Gottes n. die deatsche Philosophie (von v. Kagelgen). S. 467.

Mischriftenschau.

Reicke, Kantbibliographie filt die Jahre 1890-1894 S 168
Addekes, German Kantin Bibliography S 168
Simmel, Was
ist ins Kant's 169 — Standinger, l'eber cinige Grundragen d
Kantischen Pullosophie, S 171 — Natorp, Ist das Sittingesetz ein
Naturgesetz? S, 471 — Kühnemann, Andytisch und Synthetisch
3 471, — v. Hartmann, Die bezein Fragen der Erkenntisch und das
hetsphysik, S 472. — Bergmann, Die Begriff des Daseins und das
he Bewusstsein S 473 — Bergmann, Die Grundprobleme de Logik,

5 475 — Drews Von der modern in Kastlewegens S 473 — Riband, La métaphysique aux Cham, s Elysées S U4 - Paleken berg, Die Enwicklung d Lotze schan Zeitlehre S 474 - Kuhne-mann, Die Erbik des dentschen Idealismus S 473 - Cornelius, Das Gesetz der Ueburg S til Murty, Ueber suhn kilose Sotze ind das Verliebnis der Grammatik zir logis in Psychologie S 4 5 v. Lind. Juman iel Kunt und Alexand.r v. Humboldt. S.475

Burthold, Kants Regoln eines geschiebekvollen Gastmihls it seine Ingangstagen len S 476 Revie Neo Scolastique, (localive III, t. 3) S 476 - Dwelslauvers, Lecons sir la philosophie de Kant S 477 Dwelslauvers, Lecon d'inverture au cours sur a philosophie de Kant S. 177. Sta olinger, Kuns Traktat zam

E

| ewigen Frieden. S. 477 Du Prel, Kani n. Swedenborg S. 177 - Michaells, Kant n. Swedenborg S. 478 Granwald, Miscellen. S. 478 v. Lind, Recension von A. Dreus, Kania Naturphilosophic als Grandlage seines Systems S. 478 Novaro, Il concetto di Infinito o il problema cosmologico. S. 478 Bergmann, Ceber Glanbo und Gewissheit. S. 478. Royce, The conception of God. S. 478 Kirn, Das Gesetz in der christlichen Ethik S. 478 Pfennig adorf, Die erkenntnistheoretischen und religionsphilosophischen Grundgedauken G. Teichundlers S. 478 Siebeck, Zum Beschens in M. Glogan. S. 478 Friedfänder, Aus Konigsberger Geichtenkreisen. S. 479 Levy, Thomistisch Kautselwerk. S. 479 Levy, Neuwerwetsch Mysticisme. S. 479 Levy, Thomistisch Kautselwerk. S. 479 Levy, Neuwerwetsch Mysticisme. S. 479 Ziegler, Kants und Schleiermaschers Rengionsbegriff S. 489 Wahrmund, Das Reich d. Zwecke. S. 489 W. M. T. Kant and the supernatural. S. 489 Baldwin, The origin of a "thing" and its nature S. 489 Urban, Something more about the prospective reference of Mind. S. 489 v. d. Wyck, O. W. Opzoomer, S. 480 Abbot, The advancements of Ethics. S. 480 Carus, The Metaphysical A in cognition. S. 481 Szlávik, Zur Geschichte und Literatur der Philosophie in Ungarn. S. 481 Grotenfelt, Warum vertragen wir den grundlegenden Hypothesen unseres Denkens S. 481. (v. Herausg.: Creighton, The Nature of Intellectual Synthesis. S. 481 Schriller, Non-Euclidean Geometry and the Kantau A Prion (von Creighton). S. 482 Milhand, Kantcemme savant (von Lasswitz). S. 483 Besprechungen der "Kantstudien". S. 483. |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| nstige neu eingegaugene Schriften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 484 |
| adita Kantiana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 144 |
| Ein Brief Kants an J. Fr. Reichardt Ein Stammbuchblatt Kants                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.2 |
| e neue Kantausgabe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 14  |
| Muteilungen von der Berliner Akademie der Wissenschaften.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| agaticaha Hicaallan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 15. |
| Per "i chrer im Ideal" Der "irokesische Sachem" - Kant über<br>Pedin 27 4 Eine Anfrage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| ittellungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 29  |
| Kant als Prediger und seine Stellung zur Homiletik. Von C. W. v. Kageigen. Kants Brief an die Kaiserin Elisabeth von Russ-land. Von demselben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| rin. Von demselben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Vorlesungen über Kant im Wintersemester 1895 96 Preisaufgaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| ulor die Kantische Phiosophie - In Vorbereitung befindliche Schröten dher Kant Kants Wappen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 13  |
| Reduction lles O Plantiko - G Albert : - Voriesungen über                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| Kant im Sommersemester 1890 Res Itat der Pariser Kant-Kon-<br>kurrenz In Volhereitung behndliche Schriften über Kant .<br>Vortassungen der Kant im Wuntersem 1890-17 Vortrage über                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 29  |
| Verasangen der Kaut im Wintersein (son if Vertrage ilber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| densemben Zu Kants Brief an die Kasserin Elssabeth. Vom Auto-<br>graft et markt. Preisanigabe R. Avenarius t Kant auf dem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| l'sychologen Kongress hant auf dem honeress dentsener tieral-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| Psychologen Kongress Kant auf den Kongress dentseher Geral-<br>tisten Q eines K'schen Stammbe hbeattes - In Vorbereitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| bennalliche Schriften über Kant. Redaktionelles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 48  |
| egister                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| Sachregister Besprochene Kantische Schriften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 45  |
| Besprochene Kantische Schriften Personnergister                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 49  |
| Vertasser werrachener Novititen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 15  |
| Verzeichnis der Mitarbeiter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 50  |

## Zur Einführung.

Vom Herausgeber.

Die Kuntforschungen haben in den letzten Jahrzehnten an Emfang wie an Vertiefung ausserordentlich zugenommen, seitdem die Rückkehr zu Kant Schlagwort der Philosophie geworden ist. Dieser so allgemein unternommene Versuch der Philosophen, sich an Kant wiederum aufs Neue zu orientieren, hat zu einer so umfassenden und intensiven Beschäftigung mit Kants Werken, zu einer so energischen und gründlichen Durcharbeitung seiner Probleme — nicht blos seitens der Fachphilosophen, sondern auch seitens der Vertreter der einzelnen Spezialwissenschaften — geführt, dass man, selbst vom Standpunkt der heftigsten Gegner der Kantischen Philosophie aus, mit Fug sagen kann, die Philosophie — und die Wessenschaft, soweit sie sich auf Philosophie beruft, — stehe noch immer, und voraussichtlich noch auf lange Zeit hinaus, unter dem Zeichen Kants.

Ein äusserliches und doch bedeutsames Anzeichen dieses allgemeinen Interesses, welches die Gegenwart an Kant nimmt, ist der
Einstand, dass die Künigliche Akademie der Wissenschaften
10 Berlin die Herstellung einer neuen Kantausgabe beschlossen hat, in welcher besonders eine vollständige und möglichst
abschliessende Verwertung des handschriftlichen Materials angestrebt
wird. Wie dies Unternehmen ein lebhaftes Interesse der weitesten
Kreise für Kant voraussetzt, so wird es auch andererseits dazu
beitragen, dies Interesse für Kant und für die Kantforschung in
und ausser Deutschland noch immer mehr zu steigern.

So dürfte es denn nun auch die richtige Zeit sein, einen Plan zu realizieren, welchen der Herausgeber schon seit Jahren hegte: ein eigenes fortlaufendes Organ zu schaffen, in welchem die Kantforschungen des In- und Auslandes eine gegenseitig fördernde Concentration orfahren. Wie für Goethe, für Shakespeare, ja für

Kantendien I

Comenius eigene Jahrbücher und Gesellschaftsschriften herausgegeben werden, so erfordert auch die Universalität des Kantischen Geistes eine umfassende Erforschung desselben, wie sie nur durch ein fortlaufendes Organ gewährleistet werden kann.

Das Arbeitsgebiet der "Kantstudien" ergiebt sich aus dem Gesagten von selbet. Dasselbe umfasst zwei Hauptseiten — die beiden Hauptseiten jeder wissenschaftlichen Beschäftigung mit Philosophie überhaupt, — die historische und die systematische, zwei Seiten, welche sich nicht ausschließen, sondern sich gegenseitig ergänzen und fördern, und darum auch auf Schritt und Tritt unmerklich in einander übergehen.

Die historische Seite umfasst wiederum die Erforschung der sachlichen Voraussetzungen einerseits, der psychologischen Bedingungen andererseits, unter denen und aus denen Kants Philosophie entstanden ist. Diese Aufgabe erweitert sich von selbst zu der Durchforschung des gesamten historischen Untergrundes, auf welchem das Lehrgebäude Kauts beruht; die Wurzeln der Kantischen Philosophie sind in weitaus noch nicht alle und noch nicht vollständig blosgelegt, und speciell das XVIII. Jahrhundert, tretzdem es das uns nächstliegende ist, ist nach dieser Richtung hin noch lange meht genugend durchforscht. Eine ganze Reihe von Kantischen Problemen und Lebrsätzen sind uns ihrer Entstehung nach noch ganz dunkel, so dass hier der historischen Detailforschung noch ein weites Arbeitsfeld offen steht. Es sei Beispiels halber nur erinnert an die Fragen nach der Aufstellungszeit der Unterscheidung der analytischen und der synthetischen Urteile, nach der Entstehung der Kategorientafel, nach der Genesis der Analogieen der Erfahrung und des Schematismus, nach der Auffindung der Amphibolie der Reflexionsbegriffe, nach der Entdeckung der Antinomieen, ferner auch die Fragen, wann und wie der kategorische Imperativ, die Lehre von der sittlichen Autonomie, die Lehrstücke vom nninteressierten Wohlgefallen am Schönen oder vom radikalen Bösen entstanden seien u. ä. Die Beziehungen Kants zu seinen Vorgängern (2. B. zu Newton, Malebranche, Swedenborg, ja selbst zu Leibniz) sind obenfalls nur unzureichend aufgeklärt, und eben deshalb noch vielfach Gegenstand heftiger Diskussion. Nur eine bis auf den Grund gehende Erforschung des Entwicklungsganges der neueren Philosophie von Descartes an kann uns in den Stand setzen, die tiefsten Wurzeln der Kantischen Philosophie aufzudecken und damit das volle geschichtliche Verständnis dieser unzweifelhaft grössten

Erscheinung der modernen Philosophie zu gewinnen. Wie vieles hier noch zu than ist, das sei nur noch an einem Beispiel gezeigt: das Verhältms des Kantischen Apriori zur Lehre von den "Angeborenen Ideen", obgleich einer der wichtigsten Angelpunkte der Kantischen und der modernen Philosophie überhaupt, ist noch immer nicht definitiv und eindeutig festgestellt. Ein Verständnis der erkenntniskritischen Grundprobleme und eine Verständigung über dieselben ist aber ohne Beantwortung dieses fundamentalen Problemes absolut unmöglich. So führen uns solche historischen Fragen son selbst zu systematischen Problemen. Noch mehr ist dies der Fall, wenn wir uns an die Beantwortung jener Streitfragen machen, welche die Auslegung und Auffassung der Kantischen Lehre betreffen und deren Beantwortung die Kantforscher in verschiedene Heerlager zerspalten hat. Bekauntlich ist das, was Kant gesagt hat and hat sagen wollen, noch immer vielfach Gegenstand der heftigsten Diskussionen, und scheinbar unversöhnliche Gegensätze stehen sieh in der Exegese der Kantischen Werke gegentlber; wir erinnern nur an den Gegensatz der psychologischen und der transseendentalen Auffussung der Kantischen Methode, an den Streit um den eigentlichen Hauptzweck der Kantischen Philosophie, ob derselbe im Rationalismus oder im Empirismus bestehe, oh die Kantische Philosophie mit der kritischen Methode abschliesse oder in ein metaphysisches System munde, ob dieselbe einen negativ-skeptischen oder einen positiv-aufbauenden Charakter habe, ob ihr Schwerpunkt im Theoretischen oder im Praktischen liege, ob ihr religionsphilosophischer Teil nur einen symbolischen oder auch einen systematischen Wert besitze? Und die Beantwortung all dieser und ähnlicher Fragen hängt wieder ab von der Stellungnahme in dem Kampf um die Dinge an sich und um die Selbständigkeit der empirischen Gegenstände.

Diese exegetischen Fragen führen uns aber von selbst hinüber zur zweiten Seite, zur systematischen Aufgabe der "Kantstudien", zu welcher die historische Forschung ja nur die unumgänglich notwendige Vorbereitung ist. Nach dieser Seite hin besteht die Aufgabe der "Kantstudien" in der an die gründliche Durchleuchtung der Kantischen Lehre von selbst sieh anschliessenden kritischen Prüfung ihrer Bedeutung und ihrer Tragweite für unser heutiges Denken und für ein definitives System der Philosophie überhaupt. Es giebt ja kaum ein Problem der heutigen Philosophie, dessen Diskussion nicht mit Notwendigkeit auf Kant zurückführte, derart, dass die Auseinandersetzung der Sache selbst und die Auseinandersetzung

mit Kant oft gar nicht mehr zu trennen sind. Ist doch Kant mit Recht der "Schlüssel zur modernen Philosophie" genannt worden. Welches Gebiet wir auch betreten mögen - Erkenntnistheorie. Metaphysik, Logik, Ethik, Aesthetik, Naturphilosophie, Religiousphilosophie etc. - überall zeigt das Gewebe des modernen Denkens die Einschlagsfäden der Kantischen Lehren. Ihr Vertreter der entgegengesetztesten Systeme begegnen sich auf Kantischem Boden. mer es, dass sie auf demselben als ihrer Basis weiterbauen, sei es, dass sie erst das Kantische Lehrgebände bis zum Fundament abtragen, um ihren Neuban aufführen zu können. Die ganze Philosophie der Gegenwart ist so von Kantischen Gedanken und von Auseinandersetzungen mit Kant durchzogen: Evolutionismus, Emprismus, Positivismus, Gnosticismus and Agnosticismus etc. - keine Richtung, die nicht entweder mit Waffen aus der Rustkammer Kants kämpfte, oder sich nicht wenigstens erst im Gegensatz zu kant ihrer eigenen Bedeutung erst wahrhaft bewusst geworden wäre.

Ein Turnierplatz für alle diese Kämpfe sollen die "Kantstudien" ebenso sehr sein, wie eine l'ebungsstätte für jene historischen Forschungen, deren wir oben gedachten. Der systematischen Aufgabe werden sich die "Kantstudien" nicht weniger widmen als der historischen, so dass die "Kantstudien", während sie einerseits eine Specialität pflegen, welche in den übrigen Zeitschriften nicht zenügende Berücksichtigung finden kann, doch andererseits gegenüber dem beginnenden Zeitstlen der philosophischen Zeitschriften in systematische und in historische eine innige Verbindung dieser beiden auf einander angewiesenen Seiten darstellen.

Aber mit den oben entwickelten Fragen ist die Aufgabe der "Kantstudien" noch nicht erschipft; sowohl nach der historischen als nach der systematischen Seite hin eröffnen sich für dieselben noch weitere Dimensionen. Die Einwirkung der Kantischen Philosophie — um diesen Punkt zuerst zu berühren — auf die Philosophie des XIX. Jahrhunderts ist in den bisherigen Darstellungen dieser Epoche noch meht hinreichend entwickelt worden; es ist ja natürlich iwar im allgemeinen wohl bekannt, dass die großen Philosophen nach Kant überall an denselben angeknüpft haben, auch da, wo sie ihn bekämpften und über ihn hinausgingen, aber im Einzelnen ist dieser Zusammenhang noch nicht überall und noch nicht gründlich genng erforscht. So ist z. B das Verhältnis Hegels zu Kant noch nicht hinreichend entwickelt worden. Eine besondere Pflege wird der Abhängigkeit Schillers von Kant und damit überhaupt der

Schiller'schen Philosophie zu Teil werden müssen, insbesondere solange die Schillerforschung noch nicht einen eigenen Mittelpunkt gefunden hat.

Aber nicht blos auf Deutschland, sondern auf ganz Europa einschliesslich der aussereuropäischen Kulturnationen bat Kants Philosophie belebend und auregend eingewirkt und thut dies noch heute in hervorragendem Masse. Auch in Bezug hierauf harrt poch manche Aufgabe der Lösung, so ist z.B. das Verhältnis von flamilton, von Renouvier, von Carlyle, von Emerson zu Kant noch nicht hinreichend dargestellt worden. Und auch hier ist es nicht blos gerade wie in Deutschland selbst) die Philosophie, sondern auch die Litteratur im weitern Sinne, welche überall Spuren des Kantischen Emflusses aufweist. Doch nicht mit dem blos historischen Verfolgen solcher Spuren sollen die "Kantstudien" sich begnügen, sie sollen und wollen auch der Weiterbildung der philosophischen Probleme selbst dienen, insoweit dieselben - was ja fast durchgängig der Fall ist - an Kant anknupfen, und sie nennen sich deshalb, um dieser systematischen Tendenz Ausdruck zu verleihen, eine "Philosophische Zeitschrift\*. Und da Kants Philosophie ein Gemeingut aller Kulturnationen geworden ist, da seine Werke, seine Begriffe, seine Ideen meht blos in Deutschland, sondern in demselben Masse auch im Ansland wirksame Mächte geworden sind, so musste dies Organ einen internationalen Charakter annehmen, indem nicht nur in den Redaktionsansschuss je ein Vertreter der französischen, der englischen, der stallenischen und der amerikanischen Nation eingetreten ist, sondern auch Beiträge in den drei betreffenden Sprachen in die "Kantstudien" aufgenommen werden sollen. Stehen doch diese Kulturgebiete schon lange im regsten Austausch des wissenschaftlichen Lebens, im schönsten Wetterfer gerade auch in der philosophischen Forschung. Aber auch Beiträge anderer Nationen werden uns willkommen sein, wenn sie in einer der vier Hauptsprachen geschrieben sind.

Wir sprachen hisher nur von der Philosophie im engeren Sinne und von ihrer Wirksamkeit auf die Litteratur: noch viel weitere Perspektiven eröffnen sich aus abet, wenn wir daran denken, dass die l'hilosophie — und dies gilt von der Kantischen Philosophie ganz besonders — auch auf die spezialwissenschaftlichen Gebiete befruchtend wirkt: von diesen kommen für uns speziell in Betracht: Naturwissenschaft überhaupt, Theologie und Rechtslehre. Ueberall treffen wir auch in diesen Gebieten Spuren des Kantischen Genates; ja die Triebkraft der Kantischen Gedanken ist heute noch so frisch,

dass ganze Schulen und Richtungen in diesen Spezialgebieten ihren Ursprung aus Kants Philosophie bekennen. So hat die verbreitetste, die tonangebende Schule der heutigen Theologie ihre wichtigsten Motive dem Kantischen Systeme entnommen. Die führende Rolle. welche die Philosophie den Spezialwissenschaften gegenüber in Anspruch nimmt, knupft sich heutzutage fast allgemein an den Namen Kants an. Während vom Anfang bis zur Mitte des Jahrhunderts die kleineren Berge den grössten Mittelgipfel verbargen, hat die längere zeitliche Entfernung immer mehr das Kantische System als den mächtigen Zentralstock der neueren Philosophie erkennen lassen. nach welchem sich daber nun wieder aller Blicke richten, auch die der Spezialforscher in den Einzelwissenschaften. So wird es denn unsere Aufgabe sein, dieser allseitigen befruchtenden Beschäftigung mit Kant das verbindende und fördernde Zentralorgan darzubieten. und die teilweise noch schlummernden Triebkräfte der Kantischen Philosophie zu frischer Wirksamkeit zu entbinden.

Die Voraussetzung aller fruchtbaren Kantforschung und alles philosophischen Studiums, insoweit es an Kaut sich anschlusst, ist aber eine vollständige Ausgabe der Werke Kants unter Benntzung des gesamten handschriftlichen Materials. Eine solche neue Ausgabe hat, wie wir schon oben ankundigten, die Königl. Akademie der Wissenschaften in Berlin, deren Mitglied Kant war, beschlossen, Die Herstellung dieser neuen Ausgabe wird umfassende Vorstudien erforderlich machen. Es werden zum Zweck derselben viele Untersuchungen angestellt werden mitssen, welche natürlich nicht in die Ansgabe selbst hineingehören, welche aber doch der Wissenschaft picht verloren gehen durfen. Die "Kautstudien" werden in die Lage gesetzt sein, diese Untersuchungen zu veröffentlichen, da der intellektuelle Urheber des Planes der neuen Ausgabe Geh. Reg.-Rat Prof. Dr. Dilthey in Berlin und seine hauptsüchlichsten Mitarbeiter auf den Wunsch des Herausgebers in die Redaktion der "Kantstudien" eingetreten sind. So werden die "Kantstudien" auch in den Stand gesetzt sein, von Zeit zu Zeit authentische Berichte über den Stand der neuen Ausgabe zu bringen.

Ausserdem ist das Redaktionscomité noch durch mehrere Vertreter der verschiedenen Hauptrichtungen der Kantforschung verstärkt worden. -- eine Zusammensetzung desselben, welche, zusammengenommen mit der bisherigen Thätigkeit des Herausgebers selbst, dafür bürgt, dass keine der verschiedenen Richtungen der Kantforschung einseitig zu Worte kommen wird, dass weder die apologetische noch die polemische Tendenz einseitig zur Geltung kommen zoll. Auch nicht "Kantphilologie" in jenem verrufenen Sinno wollen die "Kantstudien" begünstigen, sondern philosophische und philosophischeschichtliche Forschungen im Anschluss an Kant, und nur soweit es für diese unumgänglich notwendig ist, werden jene rein äusserlichen, "philologischen" Fragen gelegentliche Berücksichtigung finden.

So viel über die Aufgaben unserer "Kantstudien". Noch einige Worte über die Mittel zu deren Erreichung.

Die "Kantstudien" werden natürlich in erster Linie Originalheiträge bringen, welche in Form von grösseren oder nach Erfordernis auch kleineren Abhandlungen einesteils unser Wissen über Kant erweitern, und andernteils zu der Philosophie desselben kritische Stellung nehmen. Auf diese Weise sollen allmählich alle wichtigeren Streitpunkte und brennenden Fragen des Kantstudiums, wwie die durch Kant geschaffenen Probleme der gesamten theoretischen und praktischen Philosophie (nebst ihren angewandten Gebieten) zur Besprechung kommen, nach Massgabe des oben entwickelten Programmes.

Eine naturgemässe Ergänzung der Originalbeiträge werden Rezensionen über die neuerschienenen Kantinna bilden, welche natürhen nicht blos eine objektive Analyse des Inhalts geben, sondern auch eine sachliche Förderung der behandelten Probleme selbst anstreben sollen.

Entgegnungen auf solche Rezensionen werden wir nur soweit bringen, als der Raum dazu verstigbar ist und als eine sachliche Forderung der besprochenen Fragen aus denselben zu gewinnen sein wird.

Kurze Selbstanzeigen (im Umfang von einer halben bis höchstens zu einer Seite) sollen den Verfassern von neuen Erscheinungen Gelegenheit geben, in authentischer Form die Leserwelt über das Neue bezw. Charakteristische ihrer Publikationen aufzuklären, solche Selbstanzeigen werden Rezensionen desselben Werkes von anderer Seite natürlich nicht ausschließen.

Da es ferner im Interesse einer fruchtbaren Kantforschung liegt, dass die Arbeiter auf diesem Gebiet eine wirklich umfassende Kenntnis des schon Geleisteten gewinnen, so wird ein moglichst vollständiger Litteraturbericht, welcher zugleich ein kurzes orientierendes Referat über die aufgeführten Publikationen geben soll,

auch alle übrigen auf Kant direkt und indirekt bezügliehen Publikationen aufführen, denen eventuell keine größere Rezension gewidmet werden kann. Insbesondere die indirekte Kantlitteratur wird auf diese Weise möglichst eingehende Berücksichtigung finden: ist doch von Kant oft in Werken die Rede, welche nicht zur Kantlitteratur in engerem Sinne gehören.

Durch die Einführung einer Rubrik unter dem Namen: Exegetische Miscellen kommen die "Kantstudien" einem vielfach
gefühlten und gelegentlich auch ausgesprochenen Bedürfnis entgegen;
es wird dadurch nämlich den Freunden der Kantforschung die
Gelegenheit geboten, einzelne besonders schwierige und dunkle
Stellen bei Kant — an denen ja bekanntlich kein Mangel ist
auch ausserhalb des Zusammenbangen einer größeren Arbeit speziell
besprechen zu können, resp auf derartige Stellen aufmerksam zu
machen und deren Erklärung auf solche Weise anzuregen. Und da
ferner auch viele Stellen bei Kant der Textkritik noch bedürfen,
so werden auch gelegentlich textkritische Miscellen sich anschliessen dürfen.

Unter dem zusammenfassenden Titel Varia sollen endlich alle sonstigen auf Kant bezuglieben Mitteilungen, Anfragen etc. eine Stelle finden.

Jeder Band erhält, ausser der üblichen Inhaltsangabe, sorgfältige Indices, um die Benutzung für fernere Kantforschungen zu erleichtern.

Auf Grund dieses Programmes glaubt die neue Zeitschrift auf die thätige Förderung und Teilnahme aller philosophisch Interessierten im In- und Auslande rechnen zu können. In der That sind uns sehon seit dem vorläufigen Bekanntwerden unseres Planes so viel erfreuliche Zeichen dieser Teilnahme zugekommen, dass wir mit frischem Mut und hoffnungsvollem Vertrauen unsere Arbeit beginnen, in der sicheren Zuversicht, dass dieselbe der Entwicklung der Philosophie fruchtbare Diemste leisten wird.

# Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwicklung und die beiden Pole seines Systems.')

Von E. Adickes in Kiel.

Kants System, speziell seine Kritik der reinen Vernunft, bietet uns ein Schauspiel, welches wohl einzig dasteht in der Litteratur aller Zeiten und Völker. Ueber ein Werk, ein System werden tausende von Büchern, hunderttausende von Seiten geschrieben, und schliezelich weiss man nicht einmal, was die Hauptabsicht des Verfassers war und wo der Schwerpunkt seines Systems zu suchen ist. Mitschuldig an dieser wundersumen Erscheinung ist gewiss die Kompliziertheit des Gedankenbaus. Doch könnte man ihrer sehr wohl Herr werden, wäre nicht die souveraine Verachtung, mit welcher Kant in späteren Jahren auf die äussere Form seiner Schriften herabsieht, vermiede er - mit einer Rücksichtslosigkeit gegen den Leser, die ihres Gleichen sucht - es nicht sorgfältig, seine Begriffe genau zu bestimmen und an der einmal gewählten Bedeutung konsequent festzuhalten, stünden endlich seine eigenen Aeusserungen aber den Hauptzweck seines Philosophierens nur halbwegs mit einander in Emklang.

Endgültige, nicht mehr ansechtbare Entscheidungen werden sich unter diesen Umstanden ohne Veröffentlichung neuen Materials kaum jemals fällen lassen. Aber man kann doch nach meiner Meinung erheblich weiter kommen, als man jetzt ist, und sich dem Ziele weingstens nähern. Nur ist dazu erforderlich, dass man mit der Erforschung des fertigen Systems die Erforschung seiner Entwicklungsgeschichte auf das engste verbindet.

Freilieh, auch was die Entwicklung Kants und speziell die seiner

i) Weltere Ausführung der Antrittsvorlesung des Verfassers an der Universität Kiel am 1 Nov. 1895.

Erkenntnistheorie betrifft, befinden wir uns bekanntlich nicht durchweg auf dem sieheren Boden der Thatsachen. Gerade an entscheidenden Punkten stehen sehr verschiedenartige Hypothesen einander gegentiber. Selbstverständlich kann auch meine Ausieht, solange sie nicht allgemeinere Billigung gefunden hat, nicht Anspruch darauf machen, für mehr zu gelten als für eine Hypothese. Sollte aber eine vorurteilslose Betrachtung der Entwicklungsgeschichte zu denselben Resultaten führen wie die Erforschung des fertigen Systems, so wurde das zwar kein sieherer Bewein, aber immerhin doch ein günstigen Präjudiz für die Sieherheit jener Resultate und die Richtigkeit meiner ganzen Auschauungsweise sein. Wie sieh zeigen wird, treffen nun in der That die beiden Untersuchungen zusammen: ihre Ergebnisse stimmen mit einander überein.

Die geschichtliche Betrachtung zeigt einerseits, dass Kant auf allen Stufen seiner Entwicklung eifrigst bestrebt war, für Erkenntnistheorie, Metaphysik and Moral einen streng wissenschaftlichen, sichern, anerschütterlichen Untergrund zu schaffen, dass bei diesem Streben der Ausgangspunkt seines Philosophierens immerfort ein rationalistischer blieb und dass er am Anfang der letzten Periode (1769) sich vor die Alternative gestellt sah, entweder für jene Disziplinen auf den Namen "Wissenschaften" zu verzichten oder den Rationalismus gegen Humes Empirismus siegreich zu verteidigen, welch' letzterer zu einem Verzieht auf Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit aller Erjeile und damit auf Wissenschaft überhaupt führte. Die Entwicklungsgeschichte lehrt uns andererseits, dass Kant von vornberein den Problemen der natürlichen Theologie und rationalen Psychologie ein lebhaftes Interesse entgegen brachte und eine positive Losung derselben zupächst vom wissenschaftlichen Standpunkte aus zu finden sachte, dass er um 1706 an der Ausführbarkeit dieses Versachs verzweifelte, 1770 the dageger mit neuem Mute aufnahm, um schliesslich zu der definitiven Erkenntnis zu kommen, dass alle jene Fragen dem Glaubensgebiet angehören, dass allem eine prinzipielle Tremung des letzteren vom Wissensgebiete dieselben einer positiven Lösung entgegen führen und so den Bedürfmssen des Gemüts Genüge ihnn kann.

Gerade diese beiden Gesichtspunkte sind es aber, die auch im fortigen System eine beherrsehende Stellung einnehmen. Seine beiden Pole oder Brennpunkte sind. Rettung der Wissenschaft durch Sicherstellung des Rationalismus und Schutz der religiösen Weltanschauung durch Zurückführung derselben auf den praktischen moralischen Glauben.

# A. Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwicklung.

In die Diskussion über Kants philosophische Entwicklung habe ich vor kurzem mit meinen Kant-Studien (Kiel und Leipzig 1895) eingegriffen. Enthielten sie eine vollständige Entwicklungsgeschichte, so könnte ich mich einfach auf sie berufen. Sie geben jedoch nur "Beiträge zur Entwicklungsgeschichte der Kantischen Erkenntnistheorie." So sehe ich mich gezwungen, ihre Resultate in einer kurzen Skizze zusammenzufassen und in wesentlichen Punkten zu erganzen.

Bus zum Ende der fünfziger Jahre des vorigen Jahrhunderts ist Kant in der Anschanungs- und Denkweise des Leibniz-Wolffischen Rationalismus befangen. Was Ziel, Methode, oberete Grundsätze seiner Erkenntnistheorie betrifft, ist er im Wesentlichen mit ihm einverstanden. Aus reiner Vernunft glaubt er allgemeingültige, notwendige Urteile über Existenz, Wesen und knussalen Zusammenhang wirklicher Dinge aussprechen zu können. Doch schwört er keineswegs auf die Worte des Meisters. Crusius hat ihn misstrauisch gemacht. An manchen Punkten legt er die kritische Sonde an. Dasselbe Ideal im Herzen, dasselbe Ziel vor Augen wie Leibniz und Wolff, sucht er doch Erkenntnistheorie wie Metaphysik sicherer zu fundamentieren. Au einzelnen Stellen führt ihn dies Streben zu selbstständigen Formulierungen, die teilweise nicht ohne Wert sind: so in der Metaphysik zu einer vertieften Theorie des influxus physicus.

In betvorragendem Masse nimmt der Gottesbegriff mit den tha umgebenden Schwierigkeiten sein Interesse in Amprach. Für das Ziel seines Strebens, das System notwendiger Vernunftwahrheiten, glaubt er in dem Gottesbegriff den Ausgangspunkt der Entwicklung gefunden zu haben. Der ontologische Gottesbeweis genügt ihm aicht. Er erfindet einen neuen, der ebenso wie der alte aus ideellen Begriffsverhaltmesen auf reelle Daseinsverhaltnisse schlieget, aber die logischen Schlusssehler vermeiden soll, die bei jenem mit unterliefen. Was dem neuen Beweis Stärke und Haltbarkeit verleiht, ist allem sein metaphysischer Hintergrund. Der Gottesbegriff soll die Brücke sein, welche die Kluft zwischen Mechanismus und Teleologie aberwindet. Ersterer soll in letztere als untergeordnetes Moment anfgraoumen werden Gott macht den influxus physicus möglich and durch tha die Weltharmonie, indem er ohne direkte Einwirkung un Einzelnen die Keime zur Entfaltung bringt, welche er schon in die essentias der Substanzen gelegt hatte,

Eben diese Beschäftigung mit den Fragen der rationalen Theologie wird nun zu einem Ferment, welches - peben anderen - für die weitere Aushildung des Kantischen Denkens von grosser Bedeutung ist. Seit Anfang der sechziger Jahre geht in unserm Philosophen bekanntlich eine allmählige Wandlung vor sieh. Im Verlauf derseiben nähert er sich zundehst in wichtigen Punkten seiner Erkenntnistheorie dem Empirismus. In immanenter Entwicklung, ohne von aussen beeinflusst zu sein, erkennt er den Unterschied zwischen logischem Widerstreit und Realrepugnanz, zwischen logischem Grund und Realgrund und kommt zu dem Resultat, dass Dasein nie aus Begriffen herausgeklanbt werden kann. Die Kritik des berkömmlichen Gottesbegriffs ist es, welcher bei dieser Fortbildung eine wichtige Rolle zufällt. Sie macht Kant auf manche fundamentale Irrtümer der rationalistischen Anschauungsweise aufmerksam. Sie trägt so nicht wenig dazu bei, dass sein ganzes Denken in Fluss kommt. Die Probleme der rationalen Theologie sind also auch in dieser Zeit nicht etwa unr eine entlegene Proving in Kants Gedankenwelt; sie stehen vielmehr im Mittelnunkt derselben. Kine eigene Schrift wird ihnen gewidmet; sie erhält ihren Titel von der Demonstration des Daseins Gottes, welche in ihr geboten wird. In einer zweiten Schrift untersucht Kant die Deutlichkeit der Grandsätze der naturlichen Theologie und bewirbt sich mit ihr um den von der Berliner Akademie ausgesetzten Preis.

Einen hervorragenden Platz behaupten jene Probleme auch dann noch, als Kant auf dem Wege zum Empirismus fortschreitet. 1762 63 glaubte er zwar nicht mehr die Wirkung als Prädikat aus der Ursache als Subjekt in einem analytischen Urteile ableiten zu können. Doch hielt er es — ein Zeichen für die auch jetzt noch vorhaudene rationalistische Grundtendenz seines Denkens — noch immer für möglich, das Vorhandensein von Causalverhältnissen aus reiner Vernunft, a priori, auf Grund der im Geiste vorhandenen unauflöslichen Begriffe von Realgründen zu konstatieren. 1765 sehon denkt er hierüber anders. Causalzusammenhang, Realrepugnanz, überhaupt alle realen Verhältnisse (im Gegensatz zu den rein logischen) müssen jetzt, um erkannt werden zu können, ebenso wie der ganze Stoff des Denkens, die Begriffe, empirisch in der Erfahrung gegeben sein. Urteile mit gegenständlicher Gültigkeit können wir nur auf Grund von Erfahrungen und Empfindungen aussprechen.

Damit ist Kant jedoch noch lange nicht konsequenter Empirist oder gar Skeptiker. Er hat keine zusammenhängende em-

piristische Theorie. Woran er verzweifelt, das ist nur die Moghebkeit transscendenter, über alle Erfahrung hinausgehender Erkenntnis und die Richtigkeit der bisher bei metaphysiseben Untersuchungen angewandten Methode. An der Möglichkeit der Metaphysik selbst, und zwar einer Metaphysik mit notwendigen, aligemeingültigen Urteilen, hält er fest. Niemals hat Kant sich dazu verstanden. hinsiehtlich der Entstehung des Notwendigkeitsbegriffs der Ansieht der Associationspsychologie beizupfliehten. Nie hat er es zugegeben, dass die objektive Vorstellung der Notwendigkeit aus einer subjektiven Gewöhnung hervorgehen könne. Immer, auch zur Zeit seines ausgesprochensten Empirismus, hat er daran festgehalten, dass Wissenschaft, und specieil Metaphysik, ein in sich geschlossenes System potwendiger Urteile sein musse. Diese Thatsache, die anbestreitbar ist, zeigt, wie auch damals der Grundhabitus seines Denkens ein rationalistischer ist. Bevor Hume im Jahre 1769 seinen entscheidenden Einfluss auf ihn ausübt, glaubt Kaut mit jener aniven Sieherheit, welche gleich ihm der ganzen damaligen deutschen Philosophenwelt eigen war, absolute Notwendigkeit in der Erfahrung finden zu können, bei dem was geschieht resp. bei dem Gegenteil dessen, was niemals geschieht. Mit der dogmatischen Metaphysik hat er zwar gebrochen. Aber eine Metaphysik giebt es trotzdem auch jetzt noch für ihn. Nur muss man, wie er meint, die Sache anders angreifen als bisher. Gerade seit Mitte der sechziger Jahre sucht er in Gemeinschaft mit Dogmatikern, wie Lambert und Moses Mendelssohn waren, eine neue Grundlage für die Metaphysik und für die Philosophie überhaupt zu gewinnen. Die Methode ist es, die ihn jetzt vor allem interessiert.

Und selbst den Bruch mit der bisherigen dogmatischen Metaphysik verkundeter eigentheh nur dem Zwang gehorchend, nicht dem eigenen Trieb. In den "Träumen eines Geisterschers" schreibt er zwar den offiziellen Absagebrief. Speziell die ganze Materie von Geistern, ein weitläufiges Stuck der Metaphysik, erklärt er als abgemacht und vollendet bei Seite legen zu wollen. Sie solle ihn kunftig nichts mehr angehen. Aber trotz des offiziellen Abschieds besteht doch eine geheime Verbindung weiter. Wir treffen hier zum ersten Mal in der Entwicklung Kants auf die Erscheinung, dass er zu Gunsten gewisser Lieblungsspekulationen ethizeher und religiöser Natur nur ungern und nur durch die Macht der Gründe gezwungen die Konsequenzen seines Systems zieht. Gewiss recht unphilosophisch,

aber menschlich entschuldbar! Als Philosoph, als Mann der Wissenschaft hat Kant die Materie von den endlichen Geistern abgethan, nicht aber als Mensch mit individuellen Anlagen, Hoffnungen, Wünschen und Neigungen. Als solcher ist er nicht nur in die Metaphysik überhaupt verlicht, sondern auch speziell in die Spekulationen der rationalen Psychologie. Denn am 8. April 1766 macht er, Swedenborg und die "Träume" betreffend, Mendelssohn das Geständnis, dass er, sowohl was die Erzählung anlangt, sich "nicht ontbrechen kann, eine kleine Anhänglichkeit an die Geschichte von dieser Art, als auch, was die Vernunftgrunde betrifft, einige Vermutung von ihrer Richtigkeit zu nähren, ungenehtet der Ungereimtheiten, welche die erstere, und der Hirngespinnste und unverständlichen Begriffe, welche die letzteren um ihren Wert bringen." Achulich lässt er im theoretischen Schluss des ersten Teils der Träume die Hoffnung durchblicken, es möchte in den Träumen der Metaphysik wie in denen des Geisterschers doch vielleicht ein Körnehen Wahrheit enthalten sein. Zwar weiss er nichts mehr über die endlichen Geister, vielleicht meint er aber doch immer noch allerlei. Er gesteht, dass er sehr geneigt ist, das Dasein immaterieller Naturen in der Welt zu behaupten und seine Scele selbst in die Klasse dieser Wesen zu versetzen (Träume, T. 1, Hptst. 1, Aufang des letzten Absatzes). Ferner heisst es: Ich unterstehe mich nicht, "so gänzlich alle Wahrheit an den mancherlei Geistererzählungen abzuleugnen. doch mit dem gewöhnlichen, obgleich wunderlichen Vorbehalt, eine jede einzelne derselben in Zweifel zu ziehen, allen zusammengenommen aber einigen Glauben beizumessen. Dem Leser bleibt das Urteil frei; was mich aber anlangt, so ist zum wenigsten der Ausschlag auf die Seite der Gründe des zweiten Hauptstücks!) bei mir gross genug, mieh bei Auhörung der maucherlei befremdlichen Erzählungen dieser Art ernsthaft und unentschieden zu erhalten." (Traume, T. 1. Theoret. Schluss.)

Er ist sich auch gunz klar darüber, was es ist, das sein Interesse an die Spekulationen der rationalen Psychologie fesselt, und spricht es offen aus. "Die Verstandeswage ist nicht ganz unparteiisch, und ein Arm derselben, der die Aufschrift führt: Hoffnung der Zukunft, bat einen mechanischen Vorteil, welcher macht, dass auch leichte Gründe, welche in die ihm angehörige Schale fallen, die Spekulationen

<sup>1)</sup> so des ersten Teils der "Träume" Es führt den Titel: "Ein Fragment der gehelmen Philosophie, die Gemeinschaft mit der Geisterweit zu eröffnen."

von an sieh größerem Gewichte auf der andern Seite in die Höhe zichen. Dieses ist die einzige Unrichtigkeit, die ich nicht wohl beben kann, und die ich in der That auch niemals heben will. Nun gestehe ich, dass alle Erzählungen vom Erschemen abgeschiedener Seelen oder von Geistereinflüssen und alle Theorien von der mutmaasslichen Natur geistiger Wesen und ihrer Verknüpfung mit uns aur in der Schale der Hoffnung merklich wiegen, dagegen in der der Spekulation aus lauter Luft zu bestehen scheinen." (Ebenda.) Eine Seite weiter ist von der Parteilichkeit einer Lieblingsmeinung die Rede, welche den Theorien in Ansehung des künftigen Zustandes erst ihre Hauptbeweisgrunde verschafft. Und in einer Anmerkung erklärt Kant mit Bezug auf die Versinnbildlichung der Seele durch einen Schmetterling: "Man sieht leicht, dass die Hoffnung, welche aus dem Tode nur eine Verwandlung macht, eine solche Idee samt ihren Zeichen veranlasst habe. Indessen hebt dieses keineswegs das Zutranen zu der Richtigkeit der hieraus entsprungenen Begriffe. l'issere innere Empfindung und die darauf gegründeten Urteile des Vernunftähnlichen fähren, so lange sie unverderbt sind, eben dahin, wo die Vernunft hinlerten würde, wenn sie erleuchteter und ausgebreiteter wäre."

Persönliche Wünsche und Hoffnungen, Bedürfnisse des Gemuts sind es also, die Kant an gewissen transschudenten Spekulationen auch dann noch Gefallen finden lassen, als er von streng wissenschaftlichem Standpunkt aus sie verwerfen oder wenigstens ihnen allen positiven Wert abspreehen muss. Doch thut diese Forderung der Wissenschaft jenen Bedurfursen des Gemuts nach seiner Meinung keinen Abbruch. Die Befriedigung der letzteren liegt überhaupt nicht auf dem Gebiet überzeugender philosophischer Vernunfteinsicht, sondern vielmehr auf dem Gebret des moralischen Glaubens. Seine "Einfalt [kann] mancher Spitzfindigkeit des Vernüuftelns überhoben sein"; er ist "einzig und allem dem Menschen in jeglichem Zustande angemessen, indem er the ohne I'mschweif zu seinen wahren Zwecken führt." Was spoziell die Erwartung der künftigen Welt betrifft, so bilden "die Empfindungen einer wohlgearteten Seele" eine völlig sichere Grundlage. "Es hat wohl niemals eine rechtschaffene Seele gelebt, welche den Gedanken hätte ertragen konnen, dass mit dem Tode alles zu Ende sei, und deren edle Gesinnung sich nicht zur Hoffnung der Zukunft erhohen hätte." (Tranme, Praktischer Schluss.) Wir geben ohne Zweifel uur Kants Gedanken wieder, wenn wir diesen moralischen

Glauben nicht nur auf die Fortdauer nach dem Tode, sondern auch auf Gottes Dasein sich beziehen lassen. Die Probleme der rationalen Theologie liegen ja der Schrift fetn. Nur einmal wird anmerkungsweise auf sie Bezing genommen (T. I. Hiptst. I. Anm. 2). Kant halt an dieser Stelle den Gottesbegriff noch für theoretisch erkennbar und, wenn auch nicht direkt empirisch gegeben, so doch durch Vernunftschlüsse auf Grund der Erfahrungsthatsachen nachweisbar. Dementsprechend hatte damals vielleicht (trotz seines Empirismus und angeblichen Skeptieismus!) auch noch der eine oder andere theoretische Gottesbeweis für ihn Gültigkeit. Eine viel gewissere Ueberzeugung verlich aber auch hier ohne Zweifel der moralische Glaube, eine Ueberzeugung, die nach Kants Meinung sieher ebensowenig wie bei dem Glauben an l'insterbliehkeit und künftiges Leben durch Gegengrunde der Spekulation irgendwie hatte wankend gemacht werden können.

In Betreff der Gemeinschaft und Wechselwirkung zwischen Körner und Geist sagt Kant am Schinss des 1. Hptst. des 1. T. der Träume: "Welche Notwendigkeit verursache, dass ein Geist und ein Körper zusammen Eines ausmachen, und welche Grunde bei gewissen Zerstörungen diese Einheit wiederum aufheben, diese Fragen übersteigen nebst verschiedenen anderen sehr weit meine Einsicht, und wie wenig ich auch sonst droist bin, meine Verstandesfähigkeit an den Geheimmissen der Natur zu messen, so bin ich gleichwohl zuversiehtheh genug, keinen noch so fürehterlich ausgerüsteten Gegner zu seheuen (wenn ich sonst einige Neigung zum Streiten bätter, um in diesem Falle mit ihm den Versuch der Gegengrunde im Widerlegen zu machen, der bei den Gelehrten eigentlich die Geschicklichkeit ist, einander das Nichtwissen zu demonstrieren." Ich glaube nicht irre zu gehen in der Annahme, dass man diese Herausforderung verallgemeinern und auf sämtliche transscendente Spekulationen der rationalen Psychologie und Theologie ausdehnen darf. Es ist hei ihnen überall dasselhe; vollige Unwissenheit vor dem Forum der strengen Wissenschaft und darum auf beiden Seiten ein Kampf mit blossen Scheingrunden, in dem derjeuige Sieger bleibt, welcher dem andern nachzuweisen vermag, dass er mit Demonstrationen auf em Gebiet überzugreifen versucht, auf dem es weder Wissen noch Demonstrieren giebt. So bleibt also jenen transscendenten Spekulationen, denen, wissenschaftlich betrachtet, jeder positive Wert abgelit, ein bedeutender negativer Nutzen, indem sie gegen unbegründete bestreitende Hypothesen als verteidigende

Hypothesen 1) geltend gemacht werden können, die zwar einerseits elenso unbegründet, andererseits aber auch wiederum ebenso begrundet and beweisend sind wie jene. Und der Metaphysik, welche nachweist, dass beide Behauptungen nur Hypothesen sind, welche die Fragen der rationalen Psychologie und Theologie der Spitzfindigkeit des Vernünftelns, dem Für und Gegen des Schulgezänks entzieht, sie ans dem Gebiet des Wissens in das des Glaubens verweist, ihre positive Lösung dadurch aber auch zugleich gegen alle Apgriffe ton der Wissensseite her, gegen jeden Ansturm der spekulierenden theoretischen Vernunft siehert, fällt die wichtige Aufgabe zu, gentigenden Platz und eine feste Grundlage zu schaffen für die Befriedigung der Forderungen und Bedürfnisse des Gemüts. Metaphysik wird so zu der Wissenschaft von den Schranken unserer Vernunft, von den Grenzen unserer philosophischen Einsicht, und Kant kann deshalb in dem Brief an Mendelssohn vom 8. April 1766 sagen, er sei so weit entfernt, die Metaphysik selbst, objektiv erwogen, für gering oder entbehrlich zu halten, dass er vornehmlich seit einiger Zeit, nachdem er glaube, ihre Natur und die ihr unter den menschlichen Erkenntnissen eigentümliche Stelle einzuschen. Oberzeugt sei, dass sogar das wahre und dauerhafte Wohl des measchlichen Geschlechts auf ihr ankomme.

ich bin auf den letzten Seiten ausführlicher gewesen, um nachzuweisen, dass husschtlich der daselbst behandelten Fragen sich eine Kontinuität in Kants Entwicklung zeigt, die bisher zu wenig beachtet ist. In Harald Höffding's Aufsatz über den Entwicklungsgang unseres Philosophen<sup>2</sup>) hätte dieser Punkt wohl Erwähnung verdient. Selbst in der Zeit, in welcher Kantsieh dem Empirismus am meisten genähert hat, ändert sich seine ethisch-religiöse Weltanschauung nicht. Sie bildet nach wie vor den Hintergrund, ja noch mehr, den Intergrund seines Denkens. Die Spekulationen der rationalen Psychologie und Theologie sind ihm noch eben so lieb wie zuvor. Nur mit dem Unterschied: was früher wissenschaftliche Behauptungen und Demonstrationen waren, sind jetzt Privatansichten und subjektive

<sup>3)</sup> Zur Erläuterung dieses Ausdrucks könnte man auf die Kritik der reinen Verneuft, 2 Auft. 8 804 (von mir konftighin als "Kritik" B 804 zitiert) verwelsen. "Ich verstehe unter Verteidigung meht die Vermehrung der Beweisgründe seiner Behauptung, sondern die blosse Vereiteiung der Scheineinsichten des (iegners, welche unserem behaupteten Satze Abbruch than sollen"

<sup>9</sup> Aroldy für Geschichte der Philosophie. Bd. VII. 1594

Beweisgründe geworden, die aber darum auf nicht minder sicherer Grundlage ruhen als jene. Ein Vorgang, diesem ganz parallel, spielt sich später bald unch 1772 ab, und dieselben Verhältnisse, die 1766 vorliegen, tinden wir auch in der kritischen Zeit wieder. Beidemal muss Kant das Wissen vernichten, um dem Glauben Platz zu machen. Beidemal sind die Metaphysiker "Depositäre einer dem Publikum, ohne dessen Wissen, nützlichen Wissenschaft", der Wissenschaft von den Grenzen unseres theoretischen Erkennens. Beidemal wird zur Ergänzung auf das praktische Gebiet, auf den moralischen Glauben hingewiesen. Beidemal muss, um letzteren zu siehern, der Metaphysik eine Disciplinargewalt eingeräumt werden (vergl. für die spätere Zeit die Kritik d. r. Vern., bes. Vorrede zur 2. Auß., Paralogismen, Discipl. d. r. Vern.).

In der auf den letzten Seiten geschilderten Stimmung, zum Empirismus honneigend, ohne doch wirklich Empirist zu sein, durchdrungen von der Nichtigkeit und Wertlosigkeit der bisherigen Grundlagen der dogmatischen Metaphysik und doch im Herzen, in seinem Denkhabitus, in seinen Wünschen und Hoffnungen noch immer Rationalist, in dieser Stimmung las Kant 1768 oder 1769 den berühmten Essav Humes, ob zum ersten oder zweiten Male, thut nichts zur Sache. Erst jetzt auf jeden Fall verstand er die Tragweite von Humes Untersuchungen, er als der erste der deutschen Philosophen. Bis dahm hatte man in Deutschland geglaubt, Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit der Erkenntnisse mit ihrer Abhängigkeit von der Erfahrung vereinigen zu können. Kant sah ein, was es bedeute, wenn Hume die Grand- und Gegenstandslosigkort des Kausalbegriffs zu erweisen suchte. Wäre es richtig, dass man weder a priori noch empirisch Kausalverhältnisse feststellen kann, dass Erfahrung stets pur ein post hoc, me ein propter hoc zeigt, so würde auch Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit verloren gehen, mit ihnen aber, wie Kant meint, auch Wissenschaft und Wissenschaftlichkeit überhaupt. Denn so lange Kant philosophiert hat, ist es für ihn eine zwar nie bewiesene, aber auch nie bezweifelte Voraussetzung gewesen, dass Wissenschaft und Notwendigkeit der Erkenntnisse unzertrennlich von einander sind.

Kants Lage ist um 1769 der eines Schiffers zu vergleichen, welcher nach Verlust des Compasses und aller andern Orientierungsmittel sein Fahrzeug einer scheinbar sanften und ungefährlichen Strömung anvertraut, aber plötzlich an siehern Wahrzeichen die

Nähe eines alles verschlingenden Strudels erkennt. In Humes Essay fand Kant diese Wahrzeichen, aus denen er ersah, dass der Empirismus, konsequent entwickelt, zu etwas hindränge, was ihm mit einer völligen Katastrophe identisch zu sein schien. Seine Stellung zu Hume war damit gegeben: einerseits zwar aufrichtiger Dank wegen der beispiellosen Energie, mit welcher jener auf das Kausahtäts- und Notwendigkeitsproblem hingewiesen hatte, andererseits aber Opposition à tout prix gegen seine verderblichen Folgerungen und damit auch gegen seine Prämissen. Ob nicht auf dem Boden Humescher Philosophie, auf dem Grunde beschränkter Induktionsallgemeinheit, Wissenschaft möglich sei, hat also Kant nie untersucht, sondern ohne weiteres geleugnet. Von vornherein war er nach seinem eigenen Geständnis (Prolegomena) weit davon entfernt, Hume in Anschung seiner Folgerungen Gehör zu geben.

Der prinzipiellen Opposition gegen den schottischen Philosophen wird alsbald eine sichere Grundlage geschaffen in der Feststellung der apriorischen Elemente in der menschlichen Erkenntnis, ermöglicht durch Scheidung zwischen Form und Materie. Die Läsung tritt zunächst in ganz unentwickelter Form auf (vergl. meine Kant-Studien S. 105 = 106), aber sogleich mit dem Bewusstsein ibrer Tragweite. Uhr erstes Aufdämmern ist die Geburtsstunde des Systems, welches, im Grunde rationalistisch, von Kant den Namen Kritizismus erhalten hat. Sem Ausgangspunkt und seine durchaus rationalistische Grundfrage ist: wie werden Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit möglich? In der ursprunglichsten Form, welche die Reaktion gegen Hume annimmt, ist also der Apriorismus, das Aufsnehen der mit und in der menschlichen Organisation gegebenen Erkenntnisfunktionen, das Mittel, der Rationalismus der eigentliche Zweck. Zu den meisten weiteren Lehren, die das ausgebildete kritische System von dem embryonalen Entwurf unterscheiden, wird Kant durch die Schwierigkeiten gedrängt, die sieh bei der Durchführung des bezeichneten Grundgedankens (Auffindung der apriorischen Elemente durch Scheidung zwischen Form und Materie) ergeben.

Mit diesen durch Humes Einfluss in ihm angeregten Untersuchungen über die Quelle aller Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit trifft nun 1769 eine andere Gedankenreihe zusammen, welebe sieh um das selbstgefundene Antinomienproblem und die Fragen nach dem Wesen von Raum und Zeit als Mittelpunkt dreht. Wie diese beiden Gedankenreihen im Einzelnen auf einander eingewirkt haben, ob und in welcher Weise die Lösung des einen

Problems die des andern beschleunigt und modifiziert hat, wissen wir nicht. Nur das kann festgestellt werden, duss nuch das Antinomienproblem seine Lösung durch die Unterscheidung zwischen Materie und Form des Denkons fand und zwar zuerst in einer Weise, die von der Lehre der Inauguraldissertation noch bedeutend abweicht. Raum und Zeit werden nämlich nicht gleich zu Formen der sinnlichen Anschauung, sondern zunüchst zu Formen des Denkens, des reinen Verstandes, zu reinen Begriffen der Anschauungen. Bei der Weiterentwicklung dieser Lehre hat, wie mir scheint, die Rücksieht auf Hume und auf die mathematischen Urteile eine bedeutende Rolle gespielt. Die letzteren leitete Kant früher aus der Erfahrung ab und glaubte ihnen trotzdem Notwendigkeit zuschreiben zu dürfen. Nachdem er unter Humes Einfluss das Unhaltbare dieser Stellung eingeschen hatte und Raum und Zeit zu subjektiven, apriorischen Formen geworden waren, lag es nahe, die mathematischen Urteile als apriorische aus diesen Formen abzuleiten. Das war aber unr moglich, wenn dieselben nicht mehr als Formen des Verstandes, sondern als Formen der Sinnlichkeit, der Anschauung angesehen Denn die geometrischen Satze können als synthetische nicht in dem allgemeinen Begriff des Raumes liegen oder aus ihm herausgezogen werden. Die Haupttendenz des Kantischen Denkens in dieser Zeit - Rettung der Wissenschaft gegen Humes Augriff - wurde hier also die Entwicklung der Lehre des transseendentalen Idealismus beeinflusst haben. Auf jeden Fall wird die letztere, die ursprünglich auf einem andern Boden entstanden und auf einem Nebenwege in das werdende System hincingelangt war, sogleich jener Haupttendenz dienstbar gemacht, indem sie zur Erklärung und Begründung der Notwendigkeit-Allgemeingültigkeit mathematischer Urteile verwertet wird. Die letztere ist nach Kant auf keine andere Weise erklärbar und kann deshalb 1770 in der Inauguraldossertation ihrerseits wieder zum indirekten Beweis für die transscendentale Idealität von Raum und Zeit benntzt werden.

In dieser dissertatio pro loco liegen von den Gedankengruppen der Kritik der reinen Vernunft sehen der Rationalismus und Apriorismus vor, hinsichtlich der sinnlichen Erkenntnis auch sehon der transscendentale Idealismus und die ans ihm sich ergebende Beschränkung auf Erfahrung. Der Schwerpunkt der Schrift liegt auf der rationalistischen Seite. Dem Titel nach sollte man zwar erwarten, der Idealismus sei die Hauptsache. Denn er ist es

in, welcher die Scheidung zwischen sinnlicher und intelligibler Wolt moglich macht. Aber man braucht nur einen Blick auf § 8 zu werfen, um vom Gegenteil überzeugt zu werden. Dort heisst es: Philosophia pruna continens principia usus intellectus puri est Metaphysica. Scientia vero illi propaedentica est, quae discrimen docet wontrvae cognitions ab intellectuali; cujus in bac nostra descriptione specimen exhibemus. Aehnlich spricht Kant sich bei l'ebersendung seiner Dissertation am 2. Sept. 1770 Lambert gegenüber aus; "Es scheint eine ganz besondere, obzwar bloss negative Wissenschaft phaenomenologia generalis) vor der Metaphysik vorhergehen zu müssen, darin den Principien der Sinnlichkeit ihre Gültigkeit und schranken bestimmt werden, damit sie nicht die Urfeile über Gegenstande der reinen Vernunft verwirren, wie bis daher fast immer geschehen ist." Die Dissertation weist also über sieh selbst hmaus. Der im Titel angekündigte Zweck ist zwar der nächstliegende, msofern das Mittel, welches zu einem Ziel führt, immer uäher hegt als dieses selbst. Der letzte, eigentliche Zweck ist aber die Rettung der Wissenschaft, speziell der Metaphysik gegen die Angriffe des zum Skeptizismus fortgebildeten Empirismas. Die Unterscheidung zwischen sinnlicher und Verstandeswelt spielt hierbei die Rolle einer unerlässlichen Vorbedingung. Von diesem Standpunkt aus ist besonders die fünfte (und auch die erste) Sektion zu betrachten.

Vor allem wird aber 1770 die Metaphysik wieder in ihre alten Rechte eingesetzt. Es giebt jetzt apriorische Begriffe (und mit ihrer Bulle gebildete Urteile), wie die der Kausahtät, Notwendigkeit, des Daseins etc., die sieh ans den Gesetzen oder Aktionen unseres Intellekts mit Notwendigkeit entwickeln und die deshalb, weil wir ans von den Gesetzen unseres Geistes nie emanzimeren können, gegenständliche Unltigkeit und Notwendigkeit haben. Mit einem Schlage simi jetzt die Sätze der rationalen Paychologie und Theologie, die Kant 1766 mit so schwerem Herzen aus dem Kreise der Wissenschaft hatte herausstossen und zu Privatansiehten hatte degradieren müssen, rehabilitiert. Und mehr noch als das! Es ist in der Ausscheidung aller rein subjektivischen Begriffe und Prinzipien der Sinnlichkeit aus der Metaphysik zugleich auch das Mittel gefunden, die unendlichen Streitigkeiten zu beseitigen, die sich bisher in jenen Wissenschaften breit machten und sie in den Verdacht blosser Erdichtungen brachten (Dissertatio §§ 9, 10, 49 ff, 27). Der beimhehen Liebe Pein hört auf. Die transscendenten Spekulationen

brauchen nicht mehr die Rolle des Aschenbrödels zu spielen; sie haben es nicht mehr nötig, um Duldung und um ein bescheidenes Plätzehen auf dem Altenteil des moralischen Glaubens zu bitten. Ihr Ehrenthron ist ihnen wiedergegeben. Dass gerade dies Kant mit hoher Genugthaung erfüllt und dass neben der Abwehr von Humes Angriff gerade diese Rehabilitierung ihm äusserst am Herzen lag, zeigt uns eine Stelle in dem Brief an Herz vom 7. Juni 1771: "Sie wissen, welchen großen Einfluss die gewisse und deutliche Einsicht in den Unterschied dessen, was auf subjektivischen Prinzipien der menschhehen Seelenkräfte, nicht allein der Sinnlichkeit, sondern auch des Verstandes beruht, von dem, was gerade auf die Gegenstände geht, in der ganzen Weltweisheit, ja sogar auf die wichtigsten Zwecke der Menschheit überhaupt habe. Unter diesen "wichtigsten Zwecken" versteht Kant natürlich die Sieherung der ethisch-rehgiüsen Weltanschauung.

Nicht nur die Metaphysik, sondern auch Mathematik und Physik ospeziell Mechanik) würden, wie Kant meint, von Hume mit hineingezogen worden sein in den allgemeinen Umsturz, zu dem sein Skeptizismus bei konsequenter Fortbildung hinführen musste. Auch sie galt es deshalb zu retten. Es geschieht durch den Nachweis, dass ihre Sätze für den ganzen Umkreis der Erschemungen oder möglicher Erfahrung deshalb mit Notwendigkeit gültig sind, weil sie sich ans den beiden apriorischen und darum für alle Erfahrung notwendigen Formen similieher Ausekauung. Raum und Zeit, ableiten lassen.

Dringt man also in die eigentliche Absicht der Inauguraldissertation ein, so zeigt sieb, dass ihr Schwerpunkt auf Seiten des Rationalismus liegt. Apriorismus und Idealismus sind im Wesentlichen Mittel zum Zweck, der Idealismus dadurch, dass er einmal das Intellektuelle vom Sunnichen befreit und andrerseits die Form der Sinnlichkeit für alle Gegenstände der Erfahrung verbindlich macht. Doch soll damit durchaus meht geleugnet werden, dass, ebenso wie 1781 und später, der Idealisiuus an manchen Stellen Selbstzweck wird. 1770 speziell liegt diese Eventualität ja sehr nahe, da der Idealismus es war, der Kant ein Jahr zuvor den Ausweg aus den Antmonnenproblemen gezeigt hatte. Die Inauguraldissertation soll ebenso wie später die Kritik der reinen Vernunft eine propädentische, der Metaphysik voraufgehende Wissenschaft sein. Wir haben dafür heutzutage den Namen Erkenntnistheorie in Gebrauch. Erkenntnistheoretisch betrachtet, ist 1770 wie 1781 der Idealismus der Diener des Rationalismus. Zugleich ist er aber das Mittel, gewisse Schwierigkeiten zu lösen, die man auch heutzutage noch geneigt ist, als metaphysische zu bezeichnen: die Antinomien. In dieser Eigenschaft gewinnt der Idealismus selbstständige Bedeutung, – eine Bedeutung jedoch, die dem Hauptzweck des kritischen Gebändes gegenüber eine nur zufüllige ist.

Man muss sogar zugeben, dass die dritte Sektion der Dissertation, welche die transscendentale Idealität von Raum und Zeit erweist. der gelungenste, packendste und (neben der fünften Sektion) der mit der meisten Liebe und Sorgfalt ausgeführte Teil ist, dass dagegen die Lehre von der intellektuellen Erkenntnis am schlechtesten wegkommt. Die Erklärung dafür liegt einmal in dem Umstand, dass Kant, wie seme Briefe aus jener Zeit uns mitteilen, unpasslich war und die Dissertation durchaus nicht zu seiner Zufriedenheit ausarbeiten konnte. Sodann war er hinsichtlich der Idealität von Raum und Zeit offenbar schon 1770 zu einem solehen Grad von intuitiver Deutlichkeit durchgedrungen, dass er jener Lehre einen klaren, photischen, sinnfälligen Ausdruck zu verleiben mochte. Seine Ansiehten über die intellektuelle Erkenutus lassen diese Klarheit noch sehr vermissen. Er hat 1770 noch gar keine eingehenden Untersuchungen über den Geltungsbereich der reinen Verstandesbegriffe angestellt, hat noch keine prinzipielle Entscheidung darüber gefallt, ob sie nur formale Bestimmungen oder auch konkreten Inhalt liefern, ob sie nur auf Gegenstände angewandt werden oder auch Gegenstände geben können. Daher die Unklarheiten und Widersprüche in der Dissertation, daher die mehr andeutungsweise Behundlung der entsprechenden Paragraphen, daher die Mitteilung an Lambert, die erste und vierte Sektion könnten als unerheblich übergangen werden. Letzteres sieher nicht, weil Kaut diesen Teilen geringeren Wert beilegt - im Gegenteil! (§ 8!) -, sondern allein deshalb, weil thre Resultate ihm noch nicht fest genug zu stehen schienen (des weiteren vgl. meine Kant-Studien, S. 149-150).

Unter Humes negativem Einfluss bricht Kant also 1769 mit seiner bisherigen Entwicklung. Dieser Bruch beschränkt sich nicht etwa auf Metaphysik, Erkenntnistheorie und reine Naturwissenschaft, er erstreckt sich auch auf die Ethik. In den moralphilosophischen Schriften der sechziger Jahre zeigt Kant sich von den Engländern besonders Hutcheson, Shaftesbury) und Rousseau beeinflusst. Emprisch ist sein Ausgangspunkt, ein unauflösliches Gefühl des Guten der Grund der Moral. Bei dem allgemeinen Umschwung des Juhres 1769 muss er sich dagegen auch in der Moral vom Empirismus losgemacht haben. Fr. Wilh, Förster weist in seiner Schrift; "Der Entwicklungsgang der Kantischen Ethik bis zur Kritik der reinen Vernunft" mit Recht darauf hin, dass auch die praktischen Bedürfnisse Kants bei dieser Wendung seiner Ethik mitgewirkt haben Doch misst er ihnen eine bei weitem größere Bedeutung bei, als ihnen in Wirklichkeit zugekommen ist. Besonders übertrieben ist seine Behauptung (S. 34), "dass die Einführung der begrifflichen Methode in die Ethik nur zum geringsten Teil eine Wirkung der beginnenden Reform der Metaphysik ist, sondern aus der inneren Entwicklung der Kantischen Ethik hervorgeht, die selbst den stücksten Anstoss zur Grundlegung reiner Erkenntnis giebt." Das heisst die faktischen Abhängigkeitsverhaltnisse umkehren. Jene praktischen Bedürfnisse, von denen Förster spricht, - Kants Streben nach Befestigung des Lebens mit danernden Gedanken, nach Unabhängigkeit von augenblicklichen Regungen etc. -- waren doch auch in den sechziger Jahren vorhanden und fanden ihre Befriedigung trotz des theoretischen Eudämonismus der Kantischen Ethik, resp. sie schwiegen oder konnten nicht durchdringen, unterdrückt von andersartigen Tendenzen. Dass sie von 1769 an auch in der Lehre, in der Moralphilosophie Kants zum vollen Ausdruck kommen, ist kein Zeiehen dafür, dass sie jetzt auf einmal aus innerer Kraft die Oberhand gewonnen haben und die Möglichkeit sich durchzusetzen. Es liegt vielmehr daran, dass Kant unter Hames Einfluss mit seiner bisherigen empiristischen Entwicklung gebroehen hat und demgeniss auch darauf verziehtet, noch weiter im Gefühl die Grundlage des sittlichen Lebens und das Fundament der Moralphilosophie zu suchen. Auch die letztere kaun nach seiner jetzigen Meinung auf dem Boden des Empiresmus nicht gedeihen, ebensowenig wie die Metaphysik und die übrigen theoretischen "Wissenschaften". Auch in der Moral glaubt or die hier vor allom erforderliche Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit nur dann retten zu können, wenn er sie auf rationalistischer Grundlage aufbaut. Auch hier sind es deshalb die remen, approrischen Elemente, auf deren Feststellung er durch Scheidung zwischen Form und Materie ausgeht, und ebenso wie in der Metsphysik ist der Aprioriamus der Weg, das Mittel, der Rationalismus das Ziel.

Schon in der Inangaraldissertation wendet er sich mit scharfen Worten gegen die Anhanger des Glückseligkeitsprinzips. Und Lambert gegenüber spricht er die Boffnung aus, er werde im Winter 1770-71 die reine meralische Weltweisheit, in der keine empirischen Prozincen anzutreffen seien, also gleichsam die Metaphysik der Sitten, ausarbeiten können. Untersuchungen zwecks Neubegründung der Ethik, ausgehend von der "Unterscheidung des Sinnlichen vom Intellektusien in der Moral") ziehen sieh durch die ganzen siehriger Jahre hin und finden erst 1785 und 1788 in den ethischen Hauptwerken ihren Abschluss.

Viel wichtiger aber als diese moralphilosophischen Studien sind in den siebziger Jahren die erkenntnistheoretischen Untersuchungen, durch welche sich die Inauguraldissertation allmählich rur Kritik der reinen Vernunft umgestaltet. Zwischen 1771 und 1773 scheint die letzte entscheidende Wendung eingetreten zu sein. Kant erkennt jetzt die Schwierigkeit, die darin hegt, dass ein reiner. apriorischer Intellektualbegriff sich auf einen Gegenstand beziehen soll, ohne the doch hervorgebracht zu haben oder von ihm hervorgebracht zu sein. Er löst das Problem, indem er seine Theorie der sunlichen Erkenntnis auf die intellektuelle überträgt. Der Rationabanus, den Kant 1770 hinsichtlich der reinen Verstandesbegriffe vertrat, war im Grunde - abgeschen von der generellen Scheidung zwischen Sinnlichkeit und Vernunft - der alte Leibniz-Wolffsche. dessen Grundlage von Hume erschüttert war. Bei ihm konnte Kant nicht stehen bleiben. Den Rationalismus behält er bei; denn der war ihm ja die Hauptsache. I'm ihn -- und sein Fundament; den Apriorismus un retten, verzichtet er auf transscendentes Wissen und erkennt die Kehrseife des Apriorismus, den transscendentalen Idealismus und die mit ihm gegebene durchgängige Beschränkung auf Erfahrung, auch mit Bezug auf die intellektuelle Erkenutuis an.

Freiteh ist mit dieser Beschränkung ein Verlust verbunden, welcher Kant schmerzlichst berühren musste. Hinsichtlich seiner transseendenten Lieblingsspekulationen aus der rationalen Psychologie und Theologie ist er wieder auf denselben Standpunkt zurückgedrängt wie 1766. Aus dem Kreis des Wissens sind sie auch jetzt wieder verbannt und dem ungewissen Gewoge der Meinungen preisgegeben. Aber was ihn schon 1766 getröstet batte, ist auch jetzt seine Zuflucht; der moralische Glaube. Und in demselben Maasse, wie er seine jetzigen Ansichten über Moral für geläuterter und richtiger, ihre Grundlage für sieherer, ihre Umrisse für bestimmter als 1766 hielt, durfte er auch zu dem Fundament der

Ausdruck des Briefes an Herz vom 21 Februar 1772.

atlmäblich sich entwickelnden neuen Wissenschaft, der Moraltheologie, grösseres Zutrauen haben. In der Thatsache der jedem Menschen innewohnenden transseendentalen Freiheit fand er den Grund- und Eckstein, auf dem sich das Gebäude des praktischen Glaubens an die Welt des Lebersinnhehen stolz und fest erheben konnte, sicherer sogar als zu den Zeiten, in welchen es sich auf die warmstichigen hölzernen Stittzen der alten Metaphysik verlassen musste. Wie 1766 blieb letzterer nur noch eine gewisse disziplinarische Gewalt, den Streit vom Gebiet des Glaubens fern zu halten und unbegründete theoretische Hypothesen, falls sie einen Ansturm wider dasselbe wagen sollten, durch andere zwar ebenfalls unbegründete, aber für ihren Zweck doch vollkommen genügende Verteidigungshypothesen zurückzuschlagen.

So bildet sich also in den siebziger Jahren nicht nur die endgültige Erkenntnistheorie Kants aus, sondern mit ihr im engsten
Zusammenhang, sie ergänzend und ihr die Schärfen nehmend, auch
seine Moraltheologie und ihre Grundlage, die Moralphilosophie. Schon
Ende 1773 kann er Herz gegenüber die Hoffnung aussprechen, er
werde durch seine Bemühungen "der Philosphie auf eine dauerhafte
Art eine andere und für Religion und Sitten weit vorteilhaftere
Wendung" geben. Diese Aeusserung scheint mir darauf hinzudeuten,
dass die Moraltheologie bereits im Entstehen war

Vom Standpunkte der Entwicklungsgeschichte aus betrachtet, erscheint Kants Hanptwerk jund weiter auch sein ganzes System) also als ein Versuch, die Angriffe Humes abzuwehren, welche nach seiner Ansicht nicht nur die damalige Metaphysik, sondern die Wissenschaft überhaupt treffen. Zu grossem Dank bekennt er Hume verpflichtet zu sein, weil dieser es ist, der das Kausal- und Notwendigkertsproblem zuerst in seiner ganzen Tragweite erkaunt und auf einen klaren Ausdruck gebrucht hat. Im Problem sind also die beiden Philosophen einig. Nicht aber in der Lösung. Statt den von Hume eingeschlagenen Wegweiter zu verfolgen, geht Kant ihn zunächst zurück, und, am Ausgangspunkt angelangt, wählt er einen nach der entgegengesetzten Richtung führenden dornenverwachsenen Fusspfad. Damit stellt er sich in erster Linie feindlich zu Hume. Der Anstoss, welcher zu der Entwicklung antreibt, die mit der Kritik der reinen Vernunft endet, ist eine Reaktion gegen den Empirismus und fihrt infolge dessen zum Rationalismus. Um ihm die bisher fehlende sichere, unerschutterliebe Grundlage zu geben, wird der Apriorisions eingeführt.

ber Idealismus, auf anderem Boden ursprünglich unabhängig entstanden, mass samt der Beschränkung auf Erfahrung, welche er zur Folge hat, dem Rationalismus Vorspanndienste leisten. Kurz, letzterer ist das beherrschende Prinzip in der ganzen Entwicklung zwischen 1769 und 1781 und darüber hinaus. Damit wird Kant aus einem Richter und Vermittler ein Parteigänger in dem Streit zwischen den beiden grossen erkenntnistheoretischen Gegen-Atzen, zwischen welche er, die klare Situation verdunkelnd, seinen Kritizismus unberechtigter Weise mitten einschieben wollte.

Mit dieser Auffassungsweise trete ich in ontschiedenen Gegensatz varhinger. Dieser hochverdiente Forscher sieht gerade in der Vermittlungstendenz das wesentlichste Merkmal des Kantischen Nenn Punkte zählt er auf, in denen Kant zwischen Rationalismus and Empirismus vermittelt haben soll. Freilich glaubt Kant 1781 durch seinen Kritizismus die Gegensätze des Dogmatismus and Empirismus-Skeptizismus vereinigen zu können. Aber die beiden Begriffe "Dogmatismus" und "Rationalismus" decken sich nicht. Und ausserdem; nur unter besonderen Umständen darf man aus dem fertigen System Rückschlüße auf seine Entstehung machen. Kant konnte sehr wohl 1781 meinen, sein fertiges System löse gewisse Aufgaben, ohne sich doch während seiner Entwicklung die Lösung dieser Aufgaben zum Ziel seines Strebens gesetzt zu haben. Die Entwicklungsgeschichte, wie sie oben rekonstruiert wurde, bietet nun auch wirklich nichts einer Vermittlaugstendenz Acholiches. Sie zeigt uns Kant nicht über Hume, sondern in erster Linie im Gegensatz zu ihm stehend.

Was weiter gegen Vaihingers Ansicht spricht, sind hauptsächlich die beiden folgenden Grunde. Einmal glaube ich überhaupt nicht, dass aus dem bewussten Wunsch und Streben zu vermitteln je etwas Grosses hervorgegangen ist. Was die Menschen elektrisiert, die Geister mit sieh fortreisst und die Welt erobert, das ist eine ausgeprägte Individualität, das sind Einsertigkeiten, mit einer gewissen Schärfe vertreten und mit einer gesunden Rücksichtslosigkeit durchgeführt. Alle grossen philosophischen Systeme sind einsertig, weil sie Ausdruck einer stark entwickelten Individualität sind. Zwischen ihnen flegen die Zeiten des Synkretismus und Eklektizismus. Auch ansere Tage stehen unter diesem Zeichen. Vermittlungs- und Vereinigungsversuche und als ihre natürliche Folge- und Begleiterscheinung; Beissige historische Forschungen nehmen den breitesten Ramo em. Achnlich, nur noch schlimmer, "schlimmer" meht zum

wenigsten aus Mangel an historischem Sinn — stand es vor Kant zur Zeit der Popularphilosophie. Kompromisse und Vermittlungen waren an der Tagesordnung. Leider wurden zugleich die scharfen Problemstellungen häufig verwischt. Hätte der Anstoss zur Systembildung 1769 bei Kant darin bestanden, dass auch ihn die Vermittlungssucht erfasste, — es hätte wohl ein farb- und kraftloser Eklektizismus, nimmer aber die Kritik der reinen Veruunft daraus entstehen können.

Das Zweite, was ich gegen Vaihingers Ansicht habe, ist, dass sie das Werden und Wachsen des Kantischen Systems wie philosophischer Gedanken überhaupt zu äusserlich auffasst. Die Sache liegt nun doch einmal nicht so. dass ein philosophisches Genie, wie Kant, sich eines schönen Tages hinsetzt, die vorhandenen gegensätzlichen Richtungen und Standpunkte in der Metaphysik konstatiert und dann überlegt: wie kannst du sie mit einander vereinigen und das Wahre auf beiden Seiten auffinden? Der erste Keim zu großen Geistesschöpfungen wurde wohl noch nie mühselig erdacht, noch nie durch Fleiss und emsiges Studium errungen. Sonst könnte ja auch der Kärrner sich durch Fleiss und Aneignung tüchtigen Wissens zum König emporarbeiten. Aber Talent und Genie erwirbt man sich nicht; gütige Feeen legen es in die Wiege der wenigen Beglückten. Natürlich bedürfen auch sie redlicher Arbeit, um das in ihnen Schlummernde zur Entfaltung zu bringen, um einen Schatz geistiger Energie anzusammeln, mit dem sie auf die Anregungen der Aussenwelt in überraschender Weise reagieren, um den Stabl in sich zu härten, damit, wenn er nun mit dem Steine aussen zusammenprallt, der geniale Funken des Neuen hervorspringe. Aber auch nur dies vermag der Fleiss: die Bedingungen schaffen. unter denen die Wirkungen des Genies vor sich gehen, nicht diese Wirkungen selbst hervorbringen. So ist es auch mit den grossen Werken der Philosophen. Sie gehen nicht aus dem bewussten Streben hervor und aus dem feierlichen Vorsatz, ein neues System aufzustellen oder eine neue Grundlage zu schaffen. Der Werdeprozess bedeutender Gedanken ist etwas viel Innerlicheres, er liegt unter der Schwelle des Bewusstseins und ist etwas ebenso Geheimnisvolles wie der Werdeprozess des Menschen. Wie der Quell aus verborgenen Tiefen, so entspringt dem philosophischen Genie das Neue, das Schöpferische aus dem ihm selbst unbewussten innersten Grunde seines geistigen Wesens. Oft ist es vielleicht nur ein Keim, aber der Keim entwickelt sich, nach allen Seiten hin eröffnen sich neue

Blicke Wie beim Krystall, so bei der schöpferischen Idee: um sie beram krystallisieren sich abbald, den innern unbekannten Gesetzen der Individualität folgend, in schönster Harmonic Gedanken um Gedanken.

Lange Zeit trug Kant in den sechziger Jahren den Plan mit sich herum, eine siehere Grundlage für die Philosophie zu finden. Es waren Jahre fleissiger Arbeit. Hätte er 1766 die Kritik der reinen bernunft geschrieben, von der ein Brief meldet: sie wäre ein Werk geworden, wie es viele andere gab, kein Werk des Genies. Jene Periode war eine Zeit eifrigen Sammelns, welche ihn auf ganz andere Bahnen leitete, als diejenigen waren, auf denen er nachher wine grosse Aufgabe lösen sollte. Erst als er Hume versteben brut, erscheint der grosse Augenblick seines Lebens, dem gegenüber altes Frühere nur Vorbereitung war. Der Stahl war gehärtet, er unf mit dem Stein zusammen, der Funken sprang hervor.

Nicht also aus einer bewassten Vermittlungstendenz ging das System Kants hervor, sondern der erste Anstoss lestand in der Reaktion seiner genialen Individualität gegen Humes Philosophie. Jener Anstoss war ein rein impulsiver, die Lösung Einführung des Apriorismus zur Rettung des Rationalismus) war une unbewusste Schöpfung des Genies. Die Ausbildung dieses Keimes aber, das Verfolgen des Grundgedankens in seine einzelnen Verzweigungen hinein, war das Werk treuen, redlichen Fleisses. Aber wie das Wollen ursprünglicher ist als das Denken, wie die lebendige Individualität mächtiger ist als die abstrakte Logik, so hat auch der erste Anstoss der ganzen weiteren Entwicklung ihren Weg vorgezeichnet, hat der erste intuitiv erfasste Grundgedanke dem ganzen System, wie seinen einzelnen Teilen, das Siegel der Abhangigkeit auf die Stirn gedrückt. Rettung der Wissenschaft durch Sicherstellung des Rationalismus, - dieses Streben beherrscht Kant seit 1769. Ihm verdanken nach einander die euzelnen Teile des Systems ihre Entstehung; die theoretische wie die praktische (Moral- und Rechts-)Philosophie, die Naturphilosophie wie die Aesthetik. Um seinem Streben Erfolg zu verschaffen, sieht Kant well im Lauf der siebziger Jahre gezwungen, gewisse Lieblingsspekulationen aus dem Gebiete des objektiven Wissens auszuschliessen. Diese Spekulationen betreffen aber gerade die höchsten Fragen der Philosophie, von deren positiver Lösung nach Kant das Wohl des Menschengeschlechtes abhängt. So sieht unser Philosoph sieh vor die Aufgabe gestellt, für die Beantwortung jeuer Fragen eine neue

Grundlage zu suchen. Er findet sie in dem praktischen moralischen Glauben. So wird er durch seine Entwicklung dazu gedrängt, zwischen Wissen und Glauben eine reinliche Scheidung vorzunehmen und ein System aufzustellen, welches nach zwei Punkten bin gravitiert.

Schen wir nun, ob diese Resultate der entwicklungsgeschichtlichen Betrachtung durch die Erforschung des fertigen Systems bestätigt werden.

## B. Die beiden Pole des Kantischen Systems.

- I. Die Wissensseite.
- a. Erkenntnistheorie.

Zunächst und am eingehendsten werde ich mich natürlich mit der Erkenntnistheorie Kants und mit seinem schwierigsten Werk, der Kritik der reinen Vernunft, zu beschäftigen haben. Ueber den Hauptzweck der letzteren ist ein heisser Streit entbraunt. möchte die Interpreten in drei Klassen einteilen. Die einen legen Kant Behauptungen unter, die er nie gethan hat und lassen die "Kritik" Ansiehten vertreten, für die eine vorurteilsfreie Anslegung auch nicht die geringsten Anhaltspunkte in ihr finden kann. Hierher gehören die Philosophen, welche Kant zum Vertreter eines extremen Empirismus oder Skeptizismus oder Dogmatismus oder Mystizismus oder Idealismus machen. Derartige Missverständnisse kamen hauptsächlich in der ersten Zeit nach 1781 vor, haben jetzt aber grösstenteils bei einer objektiveren Interpretationsweise weichen mussen. eines findet man auch heutzutage noch öfter ausgesprochen. Grosse Namen, wie Fichte, Schelling, Hegel, haben es mit einer Art von Glorienschein umwoben, so unbegründet es auch in Wirklichkeit ist. leh meine die Ansicht, welche die Durchführung des absoluten ldealismus, die völlige Beseitigung der Dinge an sich zum Hauptzweek der "Kritik" macht.

Andere Interpreten halten sieh an Nebenpunkte und legen ihnen in einseitiger Uebertreibung das Hauptgewicht bei, so G Thiele, wenn er den Begriff der intellektuellen Ausebauung für den Mittelpunkt des kritischen Systems erklärt.

Die Vertreter der dritten Klasse endlich geben einer der in Kants Werk faktisch vorhandenen wichtigen Strömungen den Vorrang vor den andern. Sie leugnen meistens das Vorhandensein dieser "anderen" Tendenzen durchsus nicht — thun sie es, so strafen die thatsächlichen Verhältnisse sie Lügen —, nur ordnen sie dieselben

einer Grundströmung unter. Sieht man von nebensächlichen Unterschieden ab, so kann man vier derartige Tendenzen auterscheiden: die approristische, die idealistisch-subjektivistische, die empiristische, deren Ziel eine feste Grenzbestimmung unserer Erkenntnis ist, und die rationalistische. Nur wenn man in letzterer den Schwerpunkt der "Kritik" sieht, macht dieselbe den Eindruck eines einheitlich aufgebauten Werkes. Den Beweis für diese Behauptung wird eine korze Analyse des Inhalts der "Kritik" liefern.

## 1. Die Problemstellung in der Einleitung der "Kritik".

Schon die Problemstellung der Einleitung: "wie sind synthetische Urteile a priori möglich?" lässt sich nur verstehen, wenn mm den Hauptnachdruck auf die rationalistische Tendenz legt. Wäre eine der andern drei Gedankengruppen die Hauptsache. w müsste das Problem etwa so formuliert sein: "Welches sind die and unserer Organisation beruhenden und mit ihr vor aller Erfahrung gegebenen Erkenntniselemente und -faktoren?" Oder: "Können wir die Dinge an sieh erkennen, können wir über unser Vorstellen bmans zum wirklichen, wahren Sein durchdringen? oder mitssen wir uns auf die Welt der Erscheinungen beschränken, und welche Wissenschaften kommen dann eventuell als inhaltlos in Wegfall?" Uster endlich. "Gieht es transscendente, die ganze Erfahrung überdegende Erkenntnis oder ist alle menschliche Erkenntnis auf Eriahrung beschränkt? und im letzteren Falle, warum?"

Niehts von alledem steht da. Nach der Möglichkeit synthetischer Urteile a priori fragt die Kritik. In dieser Frage finden wir das Problem aus dem Brief an Herz vom Jahre 1772 wieder: wie können die intellektualen Begriffe unseres Verstandes sich auf liegenstände beziehen und filt sie gelten? oder allgemeiner gefasst: wie ist apriorische Erkenntnis möglich. Erkenntnis aus reiner Vernunft, die zugleich gegenständliche Gültigkeit hat? Bedeutung und Inhalt der Frage ist auch in der Kritik noch dieselbe, nur der Ausdruck ist ein anderer geworden. Paulsen hat die Richtigkeit dieser Behauptung nachgewiesen, auch Riehl vertritt sie. Vergebens but Vailinger') nach meiner Ansicht sie durch seine Polomik zu erschüttern gesucht.

In memer Kritikausgabe bin ich noch einen Schritt weiter

<sup>1)</sup> Paulsen: Versuch einer Entwicklungsgeschiehte der Kantischen Erkenutnietheorie 8, 133 ff Right: Der philosophische Kritizismus I, S. 329. Vaihinger: Kommentar zur Kritik d. r. Vern. I. S. 327 ff.

gegangen. Ich stellte daselbet die Hypothese auf, Kant habe die Einleitung wie den bei weitem grössten Teil des Gedankeninhalts seiner "Kritik" im Jahre 1780 zunächst ohne Beziehung auf den Gegensatz analytisch-synthetisch ausgearbeitet. Bei Gelegenheit der Kritik des ontologischen Gottesbeweises und der damit verbundenen Untersuchung des Seinsbegriffes sei ihm die Bedeutung jenes Gegensatzes noch einmal recht vor Augen getreten und Gegenstand seines Nachdenkens geworden. Als Resultat dieses Nachdenkens glaubte ich die Aenderung der Problemstellung in der Einleitung und die Erweiterung der letzteren ansehen zu müssen, sowie die über den ganzen Entwurf sich erstreckende Einschiebung vieler Zusätze mit dem Zweck, auf jene neue Problemstellung zu verweisen. Diese Hypothese halte ich auch jetzt noch in vollem Umfange aufrecht. runal ich in der zweiten meiner "Kant-Studien" noch einen wichtigen Enseren Grand für die Richtigkeit meiner Ansieht über die Komposition der Kritik mitgeteilt habe (8, 173-185). Ausserdem habe ich ebendort S. 135-137) den Nachweis geliefert, dass Kant sowohl 1770 als bei der Auffindung des transscendentalen Hauptproblems um 1772 die Urteile der Metaphysik für analytisch hielt. spricht nichts dafür, dass bei der Lösung dieses Problems die Unterscheidung zwischen analytischen und synthetischen Urteilen eine irgendwie hervorragende Rolle gespielt hat, geschweige denn die eines Wegweisers. Es ist deshalb sehr wohl möglich, dans auch bei der ersten Niederschrift der jetzigen "Kritik" Kant jenem Gegensatz noch nicht die Bedeutung beilegte, die er ihm später gianti beimessen zu müssen.

Falls es mir in meiner Ausgabe gelungen ist, die ursprüngliche Emlettung zur "Kritik" zu rekonstruieren, so hat dieselbe noch ganz die erste Form der Fragestellung beibehalten. Sie geht davon aus, auss, wenn wir aus unseren Erfahrungen auch alles wegschaffen, was den Simen angehört, "dennech gewisse ursprüngliche Begriffe und aus ihnen ertengte Urteile übrig bleiben", die gänzlich a priori, maddalugte von der Erfahrung entstanden sein müssen, weil sie machen, hass man von den Gegenständen, die den Sinnen erseheinen, mehr sagen kann, wenigstens es sagen zu können glaubt, als 10 see Erfahrung lehren wärde, und dass Behauptungen wahre Augen ein hat sie eingensehe Notwerdigkeit enthalten, dergensehen die 10 se emparasche Erkentung nicht beferz kann.") Es

 $<sup>3.4^\</sup>circ$  les miners men der désphalpagemètrage. A bedieures die 1., B die 2.4 km²nge.

ergiebt sich sodann die Notwendigkeit, die Frage aufzawerfen: wie kommt der Verstand zu diesen Erkenntnissen a priori, und welchen Umfang, Gültigkeit und Wert haben sie? (B. 7.) Diese ursprüngliche Formulierung des Problems finden wir auch noch an anderen Stellen der "Kritik", die vor der Vervollständigung der Einleitung durch Aufnahme der Unterscheidung zwisehen analytischen und synthetischen Urteilen geschrieben wurden. So B 81: "In der Erwartung, dass es vielleicht Begriffe geben könne, die sich a priori auf Gegenstände beziehen mögen, . . . . so machen wir uns zum voraus die Idee von einer Wissenschaft des reinen Verstandes- und Vernunfterkenntnisses. dadurch wir Gegenstände völlig a priori denken." Eine solche Wissenschaft hat "bloss mit den Gesetzen des Verstandes und der Vernunft zu thon, aber lediglich, so fern sie auf Gegenstände a priori bezogen werden." B 117 teilt Kant mit, er werde "die Erklärung der Art, wie sieh Begriffe a priori auf Gegenstäude beziehen können, die transscendentale Deduktion derselben" nennen. B 118 heisst ea: "Wir haben jetzt schon zweierlei Begriffe von ganz versebiedener Art, die doch darin miteinander übereinkommen, dass sie beiderseits völlig a priori sich auf Gegenstände beziehen, nämlich die Begriffe des Raumes und der Zeit, als Formen der Sinnlichkeit, und die Kategorien als Begriffe des Verstandes." Auch in späteren, nach Vervollständigung der Einleitung geschriebenen, Stellen dringt die alte Formel noch häufig durch - ein Beweis dafür, wie sehr Kant sich au sie gewöhnt hatte. So heisst es noch in der Vorrede zu A (S X) von der transseendentalen Deduktion der Kategorien, dass sie "sich auf die Gegenstände des reinen Verstandes [bezieht] und die objektive Unltigkeit seiner Begriffe a priori darthun und begreiflieh machen" soll. Als die Hauptfrage der Kritik wird angegeben: was und wie viel kann Verstand und Vernunft, frei von aller Erfahrung, erkennen?" (A XI. Aehnlich B XVI ff.) Die Einleitung zur Streitschrift gegen Eberhard gebraucht die alte und die neue Formel unterschiedslos neben einander. Nach ihr beginnt die "Kritik" mit der "Nachforschung der Elemente unserer Erkenntnis a priori und des Grandes ihrer Gultigkeit in Ansehung der Objekte vor aller Erfahrung, mithin der Deduktion ihrer objektiven Realität." Und gleich darauf wird von dieser Nachforschung gesagt, sie habe zum Zweek die Auflösung der allgemeinen Frage; wie sind synthetische Satze a priori mögheh?

Die ursprüngliche Problemstellung der Einleitung sowohl wie die spätere revidierte rückt also, wie wir sehen, als Hauptaufgabe

in den Mittelpunkt der "Kritik" den Nachweis und die Erklärung der gegenständlichen Gültigkeit gewisser Erkenntnisse, die mit dem Anspruch auftreten, notwendig and allgemeinguitig and daker a priori za sein. Haupttendenz der Problemstellung und damit der "Kritik" überhaupt ist also eine rationalistische. Damit steht in Uebereinstimmung, dass Kant sein Werk als eine Propitdeutik zur Metaphysik im engern Sinne oder zur Transscendentalphilosophie bezeiehnet. Die letztere ist das fertige, sicher fundamentierte System der gesamten apriorischen Erkenntnis. Von diesem System unterscheidet sich die "Kritik" nur dadurch, dass es ihr an einer ausführheben Analysis der apriorischen Begriffe fehlt. Die Hauptsache ist also nicht die Grenzbestimmung, das Negative, sondern das Positive: die Aufrichtung der Metaphysik und die Sicherung der apriorischen Wissenschaften. Diesem Thatbestand entspricht es vollständig, wenn Kant (A VI) von dem Titel seines Werkes sagt: "Ich verstehe hierunter nicht eine Kritik der Bücher und Systeme, sondern die des Vernunftvermögens überhaupt. in Ansehung aller Erkenntnisse, zu denen es, unabhängig von aller Erfahrung, streben mag, mithin die Entscheidung der Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer Metsphysik überhaupt und die Bestimmung sowohl der Quellen, als des Umfanges und der Grenzen derselben, alles aber aus Prinzipien." Der Name "Kritik" ist bekanntlich sehr verschieden gedeutet worden. Zwei verschiedenartige Begriffselemente treffen in ihm zusammen: 1. Untersuchung. Profung, Beurteilung; 2. Beschränkung, Disziplin. Kant selbst legt bald ant das eine, bald auf das andere Element mehr Gewicht. Der rationalistischen Tendenz der Problemstellung würde die von Vaihinger vorgeschlagene Umschreibung des Titels (Commentar I, 120) in gentigender Weise gerecht werden: Selbstprüfung des von der Erfahrung unabhängigen Erkenntnisvermögens. Kant würde demgemäss (in Uebereinstimmung mit A VI) in dem Titel Folgendes zum Ansdruck bringen wollen: "Mein Werk entscheidet über die Möglichkeit von Mctaphysik und Wissenschaft überhaupt, indem es untersucht, ob und wie apriorische Erkenntnis von gegenständlicher Gültigkeit möglich ist. Diese Untersuchung sehliesst eine Prüfung des ganzen reinen Erkenntnisvermögens in sich ein, weist die Quellen der apriorischen Erkenntnisse nach, setzt nach festen Prinzippen ihre Grenzen und ihren Umfang fest und hat so eine Disziplinierung der (trausseendenten) Vernuuft, eine Beschränkung ibres theoretischen Gebrauchs auf Erfahrung zur Folge."

Ehe ich mich zu den einzelnen Teilen der "Kritik" wende, muss der Sun der Problemstellung in der Einleitung genau festgestellt werden. Denn sie leidet an einer Vieldentigkeit, welche schon zu melen Miseverständnissen, zu manchem Hin und Her von Aensserung and Gegenäusserung Anlass gegeben hat. Vaihinger glaubt alle linklarheiten bannen zu können, indem er die angeblich einseitigen Anfinssungen von Paulsen, Riehl, Windelband auf der einen, von Kuno Fischer auf der andern Seite vereinigt, zugleich aber auch erganzt und das eine Problem der Einleitung in drei Probleme auflöst; in ein antithetisches, ein hypothetisches und ein methodologisches Kommentar I. 387 ff).

Nach Paulsen, mit dem Riehl und Windelband übereinstimmen, soll die Formel der Einleitung zunächst nur die Thatsache formulieren, dass es absolut gemachte (nicht nach der Erfahrung gebildete) Urteile giebt, welche beanspruchen. Erkenntnis von Gegenständen zu sein "Versuch" 173). Ausgangspunkt der Untersuchung wäre hiernach für Kant also das Faktum, dass in drei Wissenschaften als psychologische Gebilde synthetische Urteile a priori vorliegen, welche Auspruch auf gegenständliche Gültigkeit machen. Aufgabe der "Kritik" ist es, über diesen Auspruch zu entscheiden. Mathematik und Naturwissenschaft wären also im Anfang des Werkes der Metaphysik durchaus nur neben-, nicht übergeordnet. Sie bedurften der Rechtfertigung ihres Anspruches, der Untersuchung, ob er gültig ist, ebenso gut wie die letztere.

Nach K. Fischer ist dagegen in Mathematik und Naturwissenschaft die erkenntnistheoretische littlitigkeit der synthetischen Urteile a priori über alle Zweisel erhaben. Hier handelt es sich für Kant nicht darum, die gegenständliche Gültigkeit zu beweisen, sondern our darum, sie zu erklären. In der Metaphysik dagegen ist es fraglich, ob die synthetischen Urteile a priori, welche daselbat als psychologische Gebilde unzweiselhaft vorliegen, dieselben Rechtsansprüche erheben können wie die Urteile der Schwesterwissenschaften. Entscheidender Gerichtshof wäre also die "Kritik" hiernach von vornherein nur der Metaphysik, meht auch der Mathematik und reinen Naturwissenschaft gegenüber.

Nach Vaihinger steht die Erklärung der Gültigkeit der Mathematik etc. als Hauptaufgabe bei Kant im Vordergrund. Sein ursprüngliches und eigentliches Problem, das Ur- und Grundproblem der "Kritik" ist das antithetische: "Warum kann ich gültige Urteile a priori über die von mir unabhängigen Gegenstände fällen?"

Nun hatte Kant es aber nicht nur mit Dogmatikern zu thun, sondern auch mit empiristischen Skeptikern, welche "das Vorhandensein eines gültigen Aprions und teilweise sogar "die strikte Gültigkeit der mathematischen und selbst einiger mechanischer Grundsätze für die physischen konkreten Erscheinungen" bestritten. Deshalb wurde die Gültigkeit der Mathematik und reinen Naturwissenschaft, welche für Kant selbst ein absolutes Problem war, für die Kritik der reinen Vernunft ein hypothetisches. Die Erklärung des Warum der Gültigkeit geht so an vielen Stellen leise und unmerklich in den Beweis des Dass über. Ausser diesen beiden Problemen findet Vaihinger in der Hauptfrage drittens noch ein methodologisches: wie ist die neue (transscendentale) Methode beschaffen, nach welcher wahre Erkenntnis (bestehend in synthetischen Urteilen a priori) aufgefunden, jeder einzelne Satz der immanenten Metaphysik bewiesen and ein System derselben mit genauer Grenzbestimmung anfgestellt werden kann? oder: was muss ich thun, um synthetische Urteile a priori zu erhalten und sie beweisen zu können? Die Antwort besteht im Hinweis auf das "grosse Prinzip der Möglichkeit der Erfahrung". Dasselbe birgt die Lösung aller drei Probleme in sich, des antithetischen als principium explicandi, des hypothetischen als principium probandi und endlich des methodologischen als principium inveniendi, demonstrandi und judicandi.

Vaihinger führt eine Reihe von Stellen aus Kants Werken an, welche die Frage der Einleitung bald auf dieses, bald auf jenes der drei bezeichneten Probleme zu beschränken scheinen, bald wieder unmerklich vom einen zum andern hinabergleiten oder indifferente Agsdrücke wählen, welche sieh auf zwei von ihnen oder auch auf alle drei beziehen lassen. Die Sachlage ist bei diesem Fundamentalproblem eben ganz dieselbe wie bei so vielen Einzelfragen in der Kantischen Philosophie. Der Königsberger Weise war leider darin sehr unweise, dass er den Wert und die Notwendigkeit einer fest bestimmten, stetig innegehaltenen Terminologie verkannte oder wenigstens nicht genügend anerkannte, dass er häufig -man möchte fast sagen: sieh darin gefiel, seine Probleme und Problemlösungen in schillernde, vieldentige Ausdrücke zu kleiden. Seine Terminologie, so reich sie auch ist an technischen Ausdrücken, ist dem Proteus gleich an Vielgestaltigkeit des Sinnes und an Veränderlichkeit der Bedeutung. Kaum meint man den Stier bei den Hörnern gefasst zu haben - und schon entwindet er sieh wieder schlangenartig den Händen! Ferner kommt als sehr erschwerender Umstand hinzu. dass bei Kant — bedeutend mehr als bei manchen andern Philosophen — sich fortwährend die atreng wissenschaftlichen Ansichten mit den Privatmeinungen kreuzen, fortwährend allgemeinverbindliche logische Ausgangs- und Gesichtspunkte mit individuellen psychologischen wechseln. Daher das bunte Bild, welches entsteht, wenn man die authentischen Erklärungen und Umschreibungen sammelt, welche er selbst von der berühmten Problemstellung der Einleitung gegeben hat.

Sollen wir nun dies bante Bild einfach als gegeben hinnehmen, uns ber ihm beruhigen und mit Vaihinger das bewusste Problem in drei oder gar sechs (Comm. I, 439 f.) selbstatändige Unterprobleme zerlegen! Jeb glaube nicht, dass dies Verfahren in Kants Sinne sein wurde. Als er die Fragestellung der Einleitung formulierte, war sie für ihn sicher eine eindeutige, das Problem ein einheitliches. Hat er sich später dann und wann, vielleicht sogar häufig, von dieser ursprüngliehen Ansieht entfernt, so war das ein Abfall, so bat er damit dem graprunglichen Hauptproblem spätere untergeordnete Probleme, die sich vielleicht an Nebenpunkten erhoben, gleichgestellt oder untergeschohen. Von der ursprünglichen Fassung, wie sie im Verlauf der Entwicklung sich bildete (und zwar zuerst in derjenigen Form, welche den Gegensatz analytisch-synthetisch noch nicht aufgenommen hat, dann in der Form der erweiterten Einleitung), gilt es auszugehen, auf sie als auf die Normalfassung muss man zurückgreifen. Aus den verschiedenen Darstellungen, die sich bei Kant finden, hat man - was ja auch Vaihinger in seinem Kommentar an mehreren Stellen fordert - die Normaldarstellung zu bilden. Alle Probleme, welche Vaihinger im Hauptproblem findet, lassen sich gewiss bei Kant nachweisen und zwar als von ihm selbet mit der Problemstellung der Einleitung in Verbindung gebrachte. Aber auch hier gilt es die Stellen zu wägen, nicht zu zählen. Jede einzelne muss genau auf ihren Sinn hin untersucht werden, und zwar nicht nur sie selbst, sondern auch ihre engere und weitere Umgehung Es muss versucht werden, den Zweck festzustellen, den Kant in ihr verfolgte; die Zeit, in der sie entstand; ob etwa besondere Motive (Polemik oder irgend welche andersartige Rücksicht auf gleichzeitige Litteratur) ihn veranlassten, ihr gerade die Form zu geben, welche sie hat und durch welche sie eventuell antfällt. Doch auch das sind alles nur erst Vorarbeiten. Entschieden ist mit ihnen noch nichts. Um wägen zu können, bedarf man der Wagschale, um den Wert abmessen zu können, eines Mausstabea.

Beides ist nur aus einer Uebersicht über das ganze kritische System zu gewinnen. Denn erst, wenn man die einzelne Stelle auf die allgemeine Tendenz des ganzen Systems, auf seinen oder seine Hauptzwecke, bezieht, kann man über Wert und Bedeutung dieser oder jener Meinungsänsserung Kants entscheiden. Eine solche Uebersicht kann aber wiederum nur auf Grund eingehender Detailuntersuchungen und sorgfültiger Interpretation gewonnen werden. Wir bewegen uns also in einem eirenlus vitiosus, ohne Hoffnung, jemals aus ihm herauszukommen, solange nicht — was sehr unwahrscheinlich ist — neues ungedrucktes Material neue Außechlüsse geben wird. Sehuld an diesem Zirkel ist allein Kant durch seinen Verzicht auf bestimmte, konsequent durchgeführte Terminologie, durch seine vieldeutigen Ausdrücke und Wendungen, durch die Widersprüche, die sich häufig zwischen verschiedenen Aeusserungen konstatieren lassen.

Was ist nun bei dieser Lage der Dinge zu thun? Ich kenne pur ein Mittel: Stelle durch genaueste und eingehendste Interpretation zunächst, soweit es geht, den Sinn der einzelnen Stellen fest, suche auf Grund ihrer ein Bild von Kants Entwicklungsgang und System zu gewinnen, vertiefe dich in das Bild mehr und mehr, bis es ganz satte Farben gewinnt, bis du nicht mehr Schemen, sondern Fleisch und Blut vor dir hast. Studiere nicht pur die Entwicklungsgeschichte: lebe sie nach! empfinde sie nach! Studiere nicht our das System: denk es nach! erdenk es von neuem! Erfasse Kants Gedanken, erfasse aber noch viel mehr seine Denkungsart. den Charakter, den Habitus seines Philosophierens! Finde mit ihm die Probleme, mit ihm die Lösungen! Vertiefe dich in seine Persönlichkeit, bis du im alten Kant wirklich lebst und er so in dir wieder zum Leben ersteht! Thust du das, dann - aber auch pur dann - wird es dir möglich sein, Kants System gleichsam wieder aus dir berauszugebären, es in innerer Schau mit demem Blick zu umfassen, im Ganzen wie in allen Einzelheiten.

> "Dann hast du die Telle in deiner Hand, Es fehlt auch nicht das geistige Band."

Du siehst die Verbindungsfüden herüber hinüber fliessen, fühlst in dir die Einheit dessen, was dem Aussenstehenden als Widerspruch erscheint, weisst, weshalb Kant hier dies und das sagen konnte, ja sagen musste, was seinen andern Aeusserungen widersprieht und doch auch wieder mit ihnen im Einklang steht wegen der Einheit der Individualität, aus der beides floss. In diese Individualität, den Kern, wie des Philosophen so seiner Philosophie,

dringe ein, und du hast den magischen Schlüssel gefunden, welcher die Schlösser der Widersprüche und Inkonsequenzen vor dir aufthut. Stehst du ihr verständnislos oder auch nur kalt und gleiehgültig gegenüber, so mag deine Forschung noch so exakt, dein Fleiss und Scharfsinn noch so groes sein: nie wirst du in das Innerste des Heiligtums eindringen. Die Individualität Kants war der Schoss, dem die Eigenartigkeit seines Philosophierens entstammte, sie war das einende Band, welches die auseinanderstrebenden Teile des Systems umschloss, sie war der Hammer, der sie zu einem Ganzen zusammenschweisste. Nur wer sich in sie hineinzuempfinden und, sie nachempfindend, ihr Spiegel zu sein vermag, wird den Kern Kantischen Philosophierens finden und wiedergeben können.

Schon in meiner Erstlingsschrift!) hatte ich auf die Bedeutung der Individualität der Denker, speziell auf die Bedeutung der individuellen Elemente in Kapts Philosophie und auf die Notwendigkeit einer psychologischen Betrachtungsweise hingewiesen. B. Erdmann war in seiner Rezension im Arch. f. Gesch. d. Philos. ahweichender Ansicht, wenn er (111, 127) sagte: "Festzuhalten ist als crate Pflicht des Historikers auch bier, auf Grund der Anempfindung an den Gedankengang des Philosophen vor allem die sachlichen Antriebe für die Fortbildung der Probleme aufzusuchen, und nur wo es gar nicht gelingt, die Sache entscheiden zu lassen, die Persönlichkeit mit ihren individuellen Elementen heranzuziehen." Ich meine, es ist Pflicht des Historikers, zunächst alle möglichen Antriebe aufzusuchen, sachliche wie persönliche, alle Antriche, die zur Entstehung eines Gedankens, zur Formulierung einer Ansicht irgend etwas können beigetragen haben. Dann bat er sie mit einander zu vergleichen, gegen einander abzuwägen; er muss suchen festzustellen, welche von diesen möglichen Motiven die wirklichen gewesen sind. Von seiner Lösung wird gelten, was ich schon in meiner Erstlingsschrift (S. 118) sagte: "Am wahrschemhebsten wird diejenige Darstellung sein, welche die Entwicklung psychologisch am leichtesten verständlich macht." Und ich fürchte, sehr, sehr oft werden die persönlichen Motive und individnellen Elemente den Vorrang vor den sachlichen Antrieben verdienen. Ich fürchte es. Denn es ist klar, dass damit ein subjektives Etwas in die nach Objektivität strebende Geschichtsforschung und -betrachtung eindringt. Aber ich wüsste nicht, wie

<sup>1)</sup> Kants Systematik als systembildender Faktor, 1987.

es vermeiden. Leberall im täglichen Leben sehen wir doch, wie die unsachlichen Motive (um in diesem Worte sehr Verschiedenartiges zu einem Begriff zu verbinden!) über die sachlichen den Sieg davon tragen. Und sollte es gerade bei den Philosophen anders sein? Es sollte freilich, wie schon der Name sagt. Aber ist es wirklich anders? Zudem kommt hier noch ein besonderer Umstand hinzu! Die Philosophie beschäftigt sich mit den höchsten Fragen, wo zuletzt das Wissen aus objektiven Grunden aufhört und das Meinen, das Glauben aus subjektiven Gründen anfängt. Und da sollten persönliche, individuelle Motive nicht von grosser Bedeutung sein? Vor allem bei Kant, der doch Zeit seines Lebens um den Schutz seiner religiösen Weltanschauung, um eine feste Fundamentierung seines Glaubens so besorgt war?! Ich glaube, es gieht nur wenige Philosophen, bei welchen die persönlichen Motive eine solche Rolle spielen wie bei Kant. Ebenso wie sich wohl bei keinem Philosophen die Privatansiehten, die prinzipiell aus dem Gebiete der Wissenschaft ausgeschlossen werden, faktisch so häufig mitten in wissenschaftliche Erörterungen eindrängen, und zwar nicht nur in Form von Meinungen, sondern in Form von Behauptungen. Eben in diesem Durcheinander von Ansichten verschiedener Entstehungsart und verschiedenen erkenntnistheoretischen Wertes glaube ich bei Kant eine Quelle vieler Widersprüche und Inkonsequenzen gefunden zu haben. Jeder Philosoph hat ein alogisches Element in sich und seinem Denken. Jede anbewiesene, nicht allgemein als berechtigt anerkannte Prämisse ist etwas derartiges Alogisches. Eine Geschichte der unbewiesenen und doch als gultig hingenommenen Prämissen in den Systemen der grossen Denker wäre ein sehr nützliches Werk. Die Macht der unsachlichen Motive würde dadurch klar zu Tage treten. Bei Kant nimmt das Alogische einen breiten Raum ein, und darum noch einmal: Kants Individualität muss man erfassen, dann hat man das geistige Band, welches sein System eint, dann hat man das Prinzip zur befriedigenden psychologischen Erklärung von Widersprächen und Inkonsequenzen. Andernfalls steht man ihnen verständnisles gegenüber, sieht man nur auseinanderstrebende Teile, denen die Verbindung fehlt, nur coordinierte Probleme, die der Beziehung auf einen das Mannigfaltige vereinigenden Mittelpunkt, auf eine treibende Haupttendenz ermangeln.

leb habe mich bei diesen letzten Erörterungen (S. 37 – 40) so lange aufgebalten, weil sie von grundlegender Bedeutung für meine ganze Auffassung des Kantischen Systems sind. Sie werden uns

nicht nur bier bei dem Einleitungsproblem, sondern auch weiterbin in Detailfragen von grossem Nutzen sein und einen Ausweg aus manchen Schwierigkeiten zeigen,

Wenden wir uns nunmehr zu Kants Fundamentalproblem zurück! Durfte ich die entwicklungsgeschichtlichen Betrachtungen des ersten Toils dieses Aufsatzes zu litife rufen, so wurde es obne weiteres klar sein, dass es sich für Kant in erster Linie darum handeln masste, die Gültigkeit der apriorischen Mathematik und Naturwissenschaft zu beweisen, nicht darum, sie zu erklären. Doch ich will in diesem zweiten Teil von der Entwicklungsgeschichte ganz absehen und mich nur mit dem fertigen System beschäftigen. Aber auch da scheint es mir keinem Zweifel zu unterliegen, dass wenigstens in der ersten Auflage der "Kritik" diejenigen Stellen bei weitem aberwiegen (sowold wenn man sie zählt, als auch besonders, wenn man sie wägt), in welchen Kant nach dem Beweise, dass jene Urteile gültig sind, verlangt, nicht nach der Erklärung des Grundes, warum sie gultig sind. Das Problem fragt nicht danach, worauf ibre Gultigkeit beruht, sondern will festgestellt wissen, ob ihr Anspruch auf gegenständliche Gültigkeit überhaupt begründet ist.

leh erspare es mir, der Zeitschrift und dem Leser, meine Ansieht durch Citate zu belegen. Sie sind bekannt und sehon öfter zusammengestellt. Lieber will ich die Richtigkeit meiner Auffassungsweise durch einige Bemerkungen über die ganze Lage der philosophischen Welt um 1781 zu erhärten suchen. Wie man auch über den ersten Anstoss denken mag, der zur Ausbildung der "Kritik" führte, ob man sie als einer Reaktion gegen Hume entstammend ansieht oder nieht: darin müssen und werden nach Kants Selbstzeugnissen alle einig sein, dass Humes Skeptixismus grossen Eindruck auf ihn gemacht hat. Der alte wurmstichige Dogmatismus wurde nach ciuer Ansicht durch die scharfen Angriffe des schottischen Philosophen vollständig über den Haufen geworfen. Aber noch mehr! Die Polemik gegen eine "von aller Erfahrung unabbängige innere Wahrheit" des Kansalbegriffs führte Hume nach der Vorrede zu den Prolegomenen noch weiter zur völligen Leugnung der Metaphysik uberhaupt. Er schloss, "die Vernunft habe gar kein Vermögen, solche Verknüpfungen li, e. apriorische, rein aus Begriffen auch sellest nur im Allgemeinen zu denken, weil ihre Begriffe alsdaun blowe Erdichtungen sein würden, und alle ihre vorgeblich a priori bestehenden Erkenntnisse wären nichts als falsch gestempelte gemeine Erfahrungen, welches ebenso viel sagt als, es gebe überall

keine Metaphysik und könne auch keine geben", - keine Metaphysik und natürlich zugleich auch keine reine Naturwissenschaft. Aehnliche Ansichten voll von Zweifeln an der strikten gegenständlichen Gultigkeit von Mathematik und apriorischer Physik waren auch sonst geäussert. Hatte aber auch nichts weiter vorgelegen als die treffenden und nach Kants Ansicht bei der damaligen Lage der Dinge durchaus siegreichen Angriffe Humes auf Metaphysik und Wissenschaft überhaupt, so wäre es schon für die "Kritik" numöglich gewesen, die Existenz und Existenzberechtigung synthetischser Urteile a priori als zugestanden anzusehen. Auf keinen Fall konnte Kant von ihrer Gultigkeit als von einem Beweisgrunde oder Stutzpunkt der Argumentation ausgehn und etwa so schliessen: "Weil es zugestandenermaassen derartige Urteile giebt und weil sie sich nur nach der von mir aufgestellten Theorie erklären lassen, muss die letztere richtig sein." In Wirklichkeit geht Kant auch nirgends so vor. Wenn er sich in den Prolegomenen der analytischen Darstellungsmethode bedient, so ist sein Ausgangspunkt zwar die Gültigkeit der Mathematik und reinen Naturwissenschaft, aber eben diese Gültigkeit nicht als Argumentationselement oder Beweismittel, sondern als klärnugsbedurftiges Problem, dessen Erklärung zugleich auch den Beweis der Gültigkeit in sich schließt.

Aber man muss nach meiner Meinung noch weiter gehen. Manss Kapt Humes skeptischem Ansturm eine solche Bedeutung bei, so konnte er vom Standpunkt des konsequenten Systems aus die Gultigkeit der beiden fraglichen Wissenschaften nicht nur nicht als Beweisgrund, sondern auch nicht als Ausgangspunkt benutzen. Höchstens durfte er sie anfangs bittweise postulieren, um den Erweis der Berechtigung dieses Postulats im Laufe der Untersuchung zu erbringen. Ausgangspunkt hätte genau genommen auch in den Prolegomenen, wenn sie wirklich beweisend sein sollten, nicht die Gültigkeit selbst sein müssen, sondern das psychologische Faktum, dass apriorische Wissenschaften mit dem Anspruch auf gegenständliche Gültigkeit vorliegen. Die Frage, welche Kant durch die damalige Lage aufgezwungen wurde, war: ist jener Anspruch berechtigt? giebt es überhaupt so etwas wie apriorische synthetische Erkenntnisse? Bei der streng wissenschaftlichen Darstellung seines Systems musste seine Aufgabe demgemäss vor allem in dem Beweis, in zweiter Linie erst in der Erklärung der gegenstündlichen Gültigkeit der fraglichen Urteile bestehen. In dem Beweis ist die Erklärung zugleich mitenthalten, und insofern ist auch die letztere

ein berechtigtes Element in der Problemstellung. Nicht, wie Vaihinger will, giebt die Erklärung den Beweis an die Hand, sondern umgekehrt: in dem Beweis liegt schon die Erklärung. So ist der Sachverhalt in der ersten Auflage der "Kritik" denn auch meistens, vor allem in der Einleitung.

Doch giebt es allerdings eine Reihe von andersartigen Aeusserungen (sowohl in der ersten Auflage, als ganz besonders in der zweiten und den Prolegomenen), in welchen auf die Erklärung der Gültigkeit, nicht auf den Beweis derselben, auf die Frage pach dem Warum', nicht auf die nach dem Ob' der Hauptnachdruck gelegt wird. Wie ist diese sonderbare Erscheinung zu erklären? Hat ein Frontwechsel oder eine Meinungsänderung bei Kant stattgefunden? Erinneru wir uns zanächst, dass Kant bei seinem Philosophieren stets von der als selbstverständlich angenommenen Prämisse ausgegangen ist, dass Metaphysik und Wissenschaft überhaupt ohne strenge Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit der Urteile nicht denkbar seien. Sobald er nun durch die Gründe der Skeptiker davon überzeugt worden war, dass Erfahrung den Urteilen diese beiden Eigenschaften nie verleihen könne, musste die Existenz synthetischer Urteile a priori - um die Formulierung der "Kritik" zu gebrauchen - für ihn ohne Weiteres feststehen. Das Dase in solcher Erkenntnisse konnte ihm wohl noch ein Rätsel, ein Geheimnis, ein Wunder zu sein scheinen and wirklich sein, aber gezweifelt hat er seit 1769 keinen Augenblick daran. Er für seine Person hat sicher nie das Problem aufgeworfen: giebt es überhaupt synthetische Urteile a priori?, er hat nie daran redacht, die Annahme und Zulassung derselben seinerseits von dem Beweise ihrer Gilligkeit abhängig zu machen. Für ihn persönlich handelt es sich nur darum. Mittel und Wege zu finden, um die Moglichkeit ihres Zustandekommens und ihrer Existenz in einer Weise zu erklären, die auch den sprödesten Skeptiker befriedigen kounte und überzeugen musste. Problematisch war für Kant nur das Warum's nie das Ob? der Gültigkeit.

Es bestand also ein klaffender Ries zwischen seinen Privatausichten und der wissenschaftlichen Form, die er bei der Darstellung seines Systems zu wählen hatte. Bei letzterer musste er von seiner persönlichen Stellung ganz absehen und das Problem so stellen, wie es ihm durch die Lage der Dinge an die Hand gegeben wurde. Was Mathematik und reine Naturwissenschaft anbetrifft, musste er den Gefühlswert, den sie für ihn hatten, ganz ausser Acht lassen und sich nur nach dem alige-

meinen Kursstande richten, also den durch die Skeptiker bervorgerufenen Kurssturz als Faktum acceptieren, wenn er auch hoffen mochte, durch sein Unternehmen ein plotzliches Wiederemporschnellen der Werte zu veranlassen. Eine streng wissenschaftliche Darstellung bätte also die vieldeutige Problemstellung der Fanleitung dahin interpretieren und präcisieren müssen - und muss es auch hentzutage noch -, dass es sich um den Beweis der Gültigkeit bandelt, der freilich ihre Erklärung in sich schliesst. So dringend nun aber diese Forderung auch ist and so sehr ibre Vernachlässigung vom streng logisch-sachlichen Standpunkte aus als ein grosser Fehler und als eine Verschleierung des Thatbestandes anzuseben ist, so verständlich ist es für den Psychologen, dass Kant sich dem Zwange der logischen Forderungen nicht immer fügt, sondern häufig mitten in den wissenschaftlichen Erörterungen seine Privatansicht nicht nur durchblicken, sondern sogar in den Vordergrund treten lässt. Es mag ihm zu Mute gewesen sein wie beim ungewohnten Reden in fremder Sprache, wenn er sich in die Denkweise der Skeptiker hineindachte und von ihrem Standpunkt aus die Ansprüche der Mathematik und Naturwissenschaft als rechtfertigungsbedürftig hinstellte. Und wenn er diese Wissenschaften vor den Richterstuhl der Vernunft eitierte, um ibre Ansortiche zu prüfen. so mochte er sich innerlich vorkommen wie ein Schüler, der den Meister heim Rigorosum examinieren soll. Man muss es tadels, aber man kann es auch begreifen, wenn er oftmals diese ihm unbequemen Ausdrifeke bei Seite legte, zu seiner gewohnten Redeweise zurückkehrte und die beiden Wissenschaften schon vor der Prüfung aller der Ehren teilhaftig werden liess, die. wie er bestimmt zu wissen meinte, ihnen nachher sieher in reichem Maasse zufallen wurden. Es mag ihn in solchen Fällen das Wohlbehagen ergriffen haben, welches den Augenblicken eigen ist, in denen man ein lästiges offizielles Festgewand mit dem bequemen Hansrock vertauscht, oder das Gefühl der Erleichterung, welches der antike Schauspieler gehabt haben muss, wenn er Kothurn und Maske ablegte.

So verständlich derartige Anomalien sind, so falsch witre es, in ihnen die eigentliche wahre, von Kant prinzipiell gewählte und nur nicht immer festgehaltene Darstellungsform zu erblicken. Die Normalauffassung der "Kritik" als eines streng wissenschaftlichen Werkes ist die unparteiische objektive. Sie macht zunächst völlig tabula rasa und fragt: haben die Urteile, welche gewöhnlich mit dem Anspruch auftreten, als synthetisch a priori zu gelten (psycho-

logisches Faktum], überhaupt ein Recht, diesen Anspruch zu erheben? Die Antwort lautet teils ja, teils nein. In ersterem Falle enthält der Beweis, dass sie gültig sind, zugleich die Erklärung, warum sie es sind. Jene andern Darstellungen sind ehen Anomalien und berühen auf Kants folscher Nachgiebigkeit gegen individuelle Neigungen und persönliche, wissenschaftlich nicht genügend fundamentierte Lieblingsansichten. — eine Nachgiebigkeit, die zwar begreiflich, darum aber nicht minder tadelnswert ist.

Achnlich und doch auch wieder anders liegt die Sache beim methodologischen Problem, dem dritten der drei selbstständigen Probleme, die Vaihinger in der Frage der Einleitung unterscheiden zu müssen glaubt. Achalich - insofern auch bei diesem Problem wenigstens teilweise die Frage nach dem Ob? der Gultigkeit hinter die nach dem Wie? oder Warum? zurückgedrängt wird. Und doch auch wieder andern - insofern bier noch ein xweites hinzutritt. Das methodologische Problem hat ursprünglich meiner Ansieht nach keine selbstständige Bedeutung. Es bekommt sie erst dadurch, dass dasjenige, was ursprünglich nur Mittel zum Zweck war, jetzt Selbstzweck wird, and, was zunächst zur Lösung des Problems dienen sollte, nun selbst seinerseits Problem wird. Nach Vanhinger tritt hier zu dem bisher besprochenen Gegensatz der "Wie- und Ob-Möglichkeit" der neue zwischen "Real- und Ideal-Möglichkeit" hinzu (Commentar I, 405). Endweder nämheh kann die Möglichkeit, nach welcher das Problem der Einleitung fragt, soviel bedeuten als "Bedingungen des vorgefundenen Wirklichen" oder soviel als "Bedingungen der Verwirklichung des Gesuchten". Im ersten Fall handelt es sich um die "Möglichkeit der in der Mathematik und reinen Naturwissenschaft gegebenen synthetischen Erkenntnis a priori", im zweiten Fall wird nach der Möglichkeit gefragt, "solche Erkenntnisse erst zu erhalten" (speziell also in der Metaphysik). - Ich glaube nun nicht, dass hier ein neuer Gegensatz auftaucht. Real- und Ideal-Möglichkeit lassen sieh auf Wie- und Ob-Mögliehkeit zurücksühren, nur dass dort die Frage nach der Methode in einer Weise vorgedrängt wird, die sich hier nicht findet,

Ich kann mich daher auf den Nachweis beschränken, dass in dem von Vaihinger sogenannten methodologischen Problem uns in Wirklichkeit kein neues Problem und keine neue Aufgabe entgegentritt, dass es vielmehr nichts Anderes ist als das Urproblem selbst mit einer kleinen Verschiebung, welche psychologisch leicht verständlich ist. Das ursprüngliche Problem war, wie wir sahen: giebt es überhaupt so etwas, wie synthetische Erkenntnisse a priori (reino apriorische Erkenntnisse von gegenständlicher Gultigkeiti? eventuell. welches sind sie? Die Lösung erforderte einen Beweis des Vorhandenseins; in ihm musste zugleich die Erklärung des Warum? der Gültigkeit enthalten sein. Beweis und Erklärung mussten aber naturlieh nicht nur für die ganze Erkenntmaart im Allgemeinen gelten, sondern auch im Einzelnen hinsichtlich eines jeden besonderen Begriffs und Satzes allen Anforderungen genügen. Auf dem von der Metaphysik hisher beschrittenen Wege konnte Kant nichts erreichen, wie die Erfolglosigkeit früherer Bemühungen lehrte. Es galt also, ome neue Methode zu finden, vermittelst welcher man allen jenen Aufgaben Gentige thun konnte. Diese neue Methode ist bekanntlich die transscendentale, welche Kant geradezu als spezifisches Kennzeichen seines Werkes betrachtet wissen will. Ihr Vehikel ist das Prinzip der Möghehkeit der Erfahrung. Dass die ganze Erkenntnisart ebenso wie jedes Element derselben notwendige Bedingung ist, um Erfahrung möglich zu machen, darin hegt der Grund des Beweises für die Gältigkeit der ersteren und zugleich die Erklärung dieser Gültigkeit. Alles was zu jenen Bedingungen gehört, tritt in den geheiligten Umkreis der Transscendentniphilosophie ein. Was noch unbekannt ist, kann durch Zurtlekgeben auf jene Bedingungen vollzählig aufgefunden werden. Was aber die Passkarte meht vorzuzeigen vermag, wird ohne Gnade ausgeschlossen. So entwickeln sich die Funktionen des demonstrandi, inveniendt und judicandi. Ebenso viele neue Aufgaben gliedern sich der ursprungbehen Aufgabe an oder - besser gesagt - gehen in the auf, and als Teilaufgaben in ihr enthalten. Das Hauptproblem schlieset ebensoviele Unterprobleme in sich ein

Das ist die ursprüngliche Lage; ein Hauptproblem, die anderen nicht ihm neben-, sondern untergeordnet; eine Hauptaufgabe mit mehreren die Gesamtlösung schrittweise vorbereitenden Teilaufgaben; eine Hauptfrage mit einer Anzahl von Unterfragen; ein Hauptziel, aber mit mehreren von vornberein bezeichneten Zwischenstationen. Dies ursprüngliche Verhältnis wird alteriert, sobald die Methode — hisher nur Mittel zum Zweck - in hervorragendem Maasse Kants Aufmerksamkeit auf sieh lenkt, Psychologisch erklärbar ist der sieh hier abspielende Vorgang ohne Schwierigkeiten. Man braucht nicht einmal auf die Schriften und Briefe aus den 60er Jahren zurückzugreifen, wo das Suchen nach einer neuen, alle Schaden der todeswunden Metaphysik heilenden Methode

im Vordergrund stand. Es gentigt der Hinweis auf die vitale Bedentung, welche der transscendentalen Methode mit ihrem Prinzip der Möglichkeit der Erfahrung in der Erkenntnistheorie des Kritiusmus zukommt. Sie ermöglicht die Lösung der Hauptaufgabe wie der Teilaufgaben und ist nach Kants Ansicht vor allem dasjenige, wodurch sich seine Philosophie von allen bisherigen Systemen interscheidet. Sie ist also, wenn auch nur Mittel zum Zweck, so doch das wichtigste Mutel. Sobald sie aber Selbstzweck wird und nicht mehr in erster Linie zur Lösung eines Problems erfordert, sondern vielmehr selbst als ein der Lösung bedürftiges Problem hingestellt wird, sobald sie also mit anderen Worten Anspruch darauf erhebt, za einem selbstständigen methodologischen Problem zu avaneieren, ist der gerade Entwicklungsweg verlassen. Wir haben dann wieder eine jeuer zwar begreiflichen, aber nicht entschuldbaren Anomalien vor uns, die vom Historiker, der eine Normaldarstellung des Kantischen Systems geben will, ausgeschlossen werden müssen.

In den letzten Absätzen spielte der Terminus "Möglichkeit der Erfahrung" eine gewisse Rolle. Es führt zu neuen Schwierigkeiten, will man das Verhältnis des in ihm angedenteten Problems zum Urproblem der Einleitung feststellen. Kant scheint an einer Stelle das letztere dem ersteren unter- oder einordnen zu wollen. Er sagt in seiner Ausarbeitung "über die Fortschritte der Metaphysik" etc!): "Die hächste Aufgabe der Transseendentalphilosophie ist: wie ist Erfahrung möglich?" Demgemäss erblickt eine Gruppe von Kantinterpreten das Hauptziel und die Hauptleistung der "Kritik" in einer Theorie der Erfahrung. Die Vertreter dieser Ansicht müssen natürlich die Problemstellung der Einleitung als unvollständig ansehen and als sehr geeignet irrexusthren. Man mass sie nach ihnen durch die Frage vervollständigen: wie sind synthetische Urteile a posteriori möglich? Kant soll durch Unterdrückung dieser Frage das Verständnis wines Werkes sehr erschwert haben, noch mehr aber dadurch, dass er in der Einleitung das Vorhandensein eines Problems bei den synthetischen Erfahrungsurteilen überhaupt leugnete. Auch mit Bezug auf diesen Punkt kann seit Veröffentlichung der Bemerkungen Kants in semem Handexemplar der "Kritik" (durch B. Erdmann 1881) eine authentische Erklärung von ihm angeführt werden. Am Anfange der Analytik sagt er: "Wir baben oben angemerkt, dass Erfahrung aus

<sup>1)</sup> Hartensteins 2. Gesamtausgabe VIII, 536.

wie sie wirklich vorliegt, geht nicht auf Erklärung der thatsächlichen Erfahrung, sondern auf Begründung der apriorischen Wissenschaft mit gegenständlicher Gültigkeit aus.

Die oben angeführte Stelle aus dem Handexemplar der "Kritik d. r. V." besagt nichts, da sie sich im Wesenthehen nur auf die Deduktion der Kategorien bezieht, wo, wie wir sehen werden, das Problem der Erfahrung allerdings selbstständige Bedeutung für Kant gewinnt. Es kann aus dieser Acusserung, die auf eine bestimmte Partie in der "Kritik" berechnet und zugeschnitten ist und deskalb aus den besonderen Verbältussen jeuer Partie (aus der Lagerung der Gedankengruppen in ihr) erklärt werden muss, nicht auf das geschlossen werden, was Kant prinzt piell als sein Haupt problem ausah.

Auch das Citat aus der Schrift "über die Fortschritte" beweist nichts, wenn man es im Zusammenhang mit dem Vorhergebenden betrachtet. Die ganze Stelle ist unklar und verworren, soweit sie den Hauptzweck der "Kritik" betrifft. Gegen Schluss des kurz vorhergehenden Abschnittes, von Begriffen a priori" (Hartenstein B. VIII, 533) wird nämlich die Transscendentalphilosophie als mit der "Lehre von der Möglichkeit aller Erkenntniss apriori überhaupt" identisch erklärt and the Zweek in "die Gründung einer Metaphysik" gesetzt. Dann am Anfang der ersten Abteilung "von dem Umfange des theoretischdogmatischen Gebrauchs der reinen Vernunft" heiset es: "Der inhalt dieses Abschuittes ist der Satz: der Umfang der theoretischen Erkenntnis der reinen Vernunft erstreckt sich nicht weiter, als anf Gegenstände der Sinne." Hier liegt also ein Stellungswechsel vor. Eben vorher sollte noch Zweck der Transscendentalphilosophie die Begründung apriorischer Wissenschaft (immaneuter Metaphysik) sein. Statt dessen tritt jetzt für den positiven Teil der Erkenntnistheorie die Grenzbestimmung, die Besehrankung der apriorischen Erkenntnis auf Erfahrung als Hauptzweck ein. Der eigentlichen Grenzbestimmung muss, wie es dann weiter heisst, der Nachweis voraufgehen, "dass die Vernunft, als Vermögen der Erkenntnis der Dinge a priori, sich auf Gegenstände der Sinne erstreeke". Zu diesem Nachweis ist auch eine "Erörterung" darüber erforderlieb, "wie von Gegenständen der Sinne ein Erkenntnis a priori moglieb sei". Auf diese Erorterung kommt Kant einige Absatze weiter zurtlek, nachdem er zwischendurch altbekannte Gedanken aus semet "Kritik" ohne strenge Disposition und festen, ziellsewnssten Gedankenfortschritt an emander gereiht hat. Es heisst da (Hartenstein H. VIII), 535 -36); "Weil alles theoretische Erkenntnis mit der Erfahrung

geistigen Auge stand, so ware sein Vorgehen etwas begreißicher, obwohl doch auch dann noch immer sehwer verständlich. Denn wenn sich ihm im Lauf der Untersuchung und während der Niedersehrift das ursprüngliche Ziel verschob oder der Schwerpunkt nach einer andern Seite hingedrängt wurde, so war es doch natürlich, dass er nachträglich die Einleitung veränderte und den neuen Verhilitpissen anpasste. Nun ist aber die Einleitung, so wie sie jetzt vorliegt, entschieden erst geschrieben, als ein grosser Teil der "Kritik" schon fertiggestellt und die eigentlich neuen Untersuehungen volltändig abgeschlossen waren. Trotzdem soll Kant seine eigentliche Ansicht nur halb und in einer Weise zum Ausdruck gebracht haben, die nicht nur Missverständnissen ausgesetzt ist, sondern sie nit Notwendigkeit herbeifthet. Und wäre er sich wirklich erst allmählich der Doppelgestalt seines Problems bewinst geworden, kännte man die Einleitung zur ersten Auflage damit entschuldigen, dass er - bei seiner Gleichgültigkeit gegen die aussere Form der späteren Schriften wohl denkbar - der Arbeit an seinem Werk mude es um jeden Preis abschliessen und daher Aenderungen möglichst vermeiden wollte: so hätte die spät erreichte folgenschwere Einsicht in die eigentlichen Tendenzen seiner Erkenntnistheorie wenigstens doch in den Prolegomenen und in der zweiten Auflage der "Kritik" thren Einfluss Aussern mitssen. Aber in beiden Werken wird gerade im Gegenteil die Frage nach der Möglichkeit synthetischer Erkenntnisee a priori noch viel gestissentlieher in den Vordergrund gestellt. ich bezweiffe durchaus nicht, dass das Zustandekommen der Erfahrung Air Kant auch ein Problem war. Aber es war kein Hauptproblem, geschweige denn das Hauptproblem. Wurde es dazu gemacht, dann geschah das in einer Augenblicksstimmung, unter dem Einfluss einer ganz besonderen eigenartigen Gruppierung der Gedankenmassen. Als Auch-Problem konnte es, ja! musste es in der Einleitung unberueksichtigt bleiben. Hätte Kant es aber nicht nur in einer vorübergehenden Konstellation, per nefas, sondern prinzipiell und durch die Entstchungsweise sowie durch die vorwiegende Tendenz seines Systems beeinflusst für ein oder das Hauptproblem gehalten, so hätte die Formulierung in der Einleitung notwendiger Weise anders lauten müssen. Etwa so: "Auf welche Weise geht die Synthesis vor sich, welche aus einzelnen zusammenhangslosen Sensationen den zusammenhängenden Organismus der Erfahrung macht? Und welches sind die Formen dieser Synthesis, die konstituierenden Faktoren, die apriorischen Elemente in der Erfahrung?" Die Fragestellung, wie sie wirklich vorliegt, geht nicht auf Erklärung der thatsächlichen Ertahrung, sendern auf Begründung der apriorischen Wissenschaft mit gegenständlicher Gültigkeit aus.

Die oben angeführte Stelle aus dem Handexemplar der "Kritik d. r. V." besagt nichts, da sie sich im Wesentlichen nur auf die Deduktion der Kategorien bezieht, wo, wie wir sehen werden, das Problem der Erfahrung allerdings selbstständige Bedeutung für Kant gewinnt. Es kann aus dieser Acusserung, die auf eine bestimmte Partie in der "Kritik" berechnet und zugeschnitten ist und deshalb aus den besonderen Verhältnissen jener Partie (aus der Lagerung der Gedankengruppen in ihr) erklärt werden muss, nicht auf das geschlossen werden, was Kant prinzipiell als sein Haupt problem ansah

Auch das Citat aus der Schrift "über die Fortschritte" beweist nichts, wenn man es im Zusammenhang mit dem Vorhergehenden betrachtet. Die ganze Stelle ist unklar und verworren, soweit sie den Hanptzweek der "Kritik" betrifft. Gegen Schluss des kurz vorhergehenden Abschnittes...von Begriffen a priori" (Hartenstein B. VIII, 533) wird nämlich die Transscendentalphilosophie als mit der "Lehre von der Möglichkeit aller Erkenntniss a priori überhaupt" identisch erklärt und ihr Zweek in "die Gründung einer Metsphysik" gesetzt. Dann am Anfang der ersten Abteilung "von dem Umfange des theoretischdogmatischen Gebrauchs der reinen Vernunft" hersst es: "Der Inhalt dieses Abschnittes ist der Satz: der Umfang der theoretischen Erkenntnis der reinen Vernunft erstreckt sich nicht weiter, als auf Gegenstände der Sinne," Hier liegt also ein Stellungswechsel vor. Eben vorher sollte noch Zweck der Transscendentalphilosophie die Begründung apriorischer Wissenschaft (immanenter Metaphysik) sein. Statt dessen tritt jetzt für den positiven Teil der Erkenntnistheorie die Grenzbestimmung, die Beschränkung der apriorischen Erkenntnis auf Erfahrung als Hauptzweck ein. Der eigentlichen Grenzbestimmung muss, wie es dann weiter beisst, der Nachweis voraufgehen, "dass die Vernunft, als Vermögen der Erkenntnis der Dinge a priori, sich auf Gegenstände der Sinne erstrecke". Zu diesem Nachweis ist auch eine "Erörterung" darüber erforderheb, "wie von Gegenständen der Sinne ein Erkenntnis a priori möglich ser". Auf diese Erörterung kommt Kant einige Absätze weiter zurück, nachdem er zwischendurch altbekannte Gedanken aus seiner "Kritik" ohne strenge Disposition und festen, zielbewussten Gedankenfortschritt an einander gereiht hat. Es heisst da (Hartenstein B. VIII. 535 - 36): "Weil alles theoretische Erkenntnis mit der Erfahrung

ausammenstimmen mass, so wird dieses pur auf eine oder die andere Art möglich, nämlich, dass entweder die Erfahrung der Grund unserer Erkenntnis, oder das Erkenntnis der Grand der Erfahrung ist. Grebt es also ein synthetisches Erkenntnis a priori, so ist kein anderer Ausweg, als es muss Bedingungen a priori der Bigliehkeit der Erfahrung überhaupt enthalten. Alsdann aber enthalt es auch die Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstande der Erfahrung überhaupt; denn nur durch Erfahrung können sie für uns erkennhare Gegenstände sein. Die Prinzipien a priori aber, nach denen allein Erfahrung möglich ist, sind die Formen der Gegenstände, Raum und Zeit, und die Kategorien, welche die synthetische Einheit des Bewusstseins a priori enthalten, sofern unter sie empirische Vorstellungen subsumiert werden können." Dann folgen die oben eitierten Worte: "Die höchste Aufgabe der Transscendentalphilosophie ist also; wie ist Erfahrung möglich?"

Von dem, was das Erfahrungsproblem von dem Urproblem der Einleitung unterscheiden und das Plus des ersteren ausmachen soll; von der Moglichkeit synthetischer Urteile a posteriori ist hier also gar nicht die Rede. Die letzteren werden nicht einmal erwähnt; es wird nicht cumul gesugt, dass in ihnen eine Schwierigkeit steekt. Das Problem der Erfahrung spielt nur insofern eine Rolle, als seine Auflösung ein Mittel zur Auflösung der Frage nach der Mögliehkeit apriorischer synthetischer (gegenstandlicher) Erkenntnisse ist. Dem ganzen Zuammenhange nach, in welchem die Stelle steht, wird also das Problem der Erfahrung nicht um seiner selbst willen erwähnt, als Selbstzweek, als selbstständiges Problem, sondern nur als Mittel zum Zweek, als Vorfrage, ohne deren Lösung die Frage nach der Möglichkeit der rationalen Wissenschaft nicht erledigt werden kann. Das Problem der Erfahrung mag für Kant eigenes Interesse besitzen: aus dieser Stelle geht es auf keinen Fall hervor, so sehr auch der Wortlaut runaebst dafür zu sprechen scheint. Aber wie kommt dann Kant dazu, dies Problem als höchste Aufgabe der Transscendentalphilosphie zu bezeichnen? Der Ausdruck ist schlecht gewählt, wie so mancher ber Kant, aber doch bei meiner Auffassung sehr wohl erklarbar. Er will sagen: In dem Problem "wie ist Erfahrung möglich?" kulminieren alle Fragen, welche beantwortet werden müssen, bevor eine Theorie der rationalen Erkenntnis aufgestellt werden kann; in ihm hufen alle Fäden zusammen; ohne seine Lösung kein Heil; weil es bisher nicht begriffen war, darum das Scheitern aller früheren Versuche: daber seine Bedeutung, daber die Schwierigkeit der Lösung,

daher aber auch die Bedeutung der Lösung; es ist die Pforte zur neu aufzurichtenden Metaphysik, und darum ist seine Lösung die böchste Aufgabe der Transscendentalphilosophie. Also wohlgemerkt nur deshalb, weil ohne ihre Erledigung die Neubegründung der rationalen Erkenntnis mit gegenständlicher Gültigkeit nicht möglich ist. Diese Neubegründung ist die eigentliche höchste Aufgabe der Transscendentalphilosophie; aber auch die Theorie der Erfahrung kann so genannt werden, weil sie das einzige notwendige Mittel zur Erledigung jener ist. Also weit davon entfernt eine selbatständige Rolle zu spielen, hat das Problem der Erfahrung hier nur die Bedeutung einer Dienerin, zwar einer unentbehrlichen, weil einzigartigen, aber immerhin doch einer Dienerin.

Will man das Problem der Erfahrung als ein oder gar als das Hauptproblem ansehen, so ist es, wie wir sahen, numöglich, die Problemstellung der Einleitung zu rechtfertigen und zu erklären. Alle Schwierigkeiten schwinden dagegen, wenn wir diese Fragestellung (resp. die ursprünglichere: giebt es apriorische Erkenntnis von gegenständlicher Gültigkeit und wie wird sie möglich?) als das eine, wahre, echte, der Entwicklung wie der vorwiegenden Tendenz der Kantischen Erkenntnistheorie in gleichem Maasse gerecht werdende Hauptproblem betrachten. Sehen wir das als die prinzipielle Ansicht Kants an, so lassen sich einzelne abweichende Aeusserungen, welche dem Problem der Erfahrung allzu selbstständige Bedeutung beizulegen scheinen, leicht erklären.

Letzteres wurde ursprünglich gefunden und gelöst, um die Lösung des ersteren zu ermöglichen. Kants Untersuchungen drehten sieh zunächst um den Beweis und die Erklärung der Gültigkeit apriorischer Erkenntnisse mit gegenständlicher Gültigkeit. Er bedarfte eines einbeitlichen Prinzips und fand es in der Beziehung der Erkenntnisse auf mögliche Erfahrung. Die Gültigkeit jener hing davon ab, ob sie einen notwendigen, unentbehrlichen Beitrag zum Zustandekommen der letzteren leisteten. Dadurch bekam aber die Erfahrung in Kants Augen einen ganz anderen Wert und Charakter. Für etwas Selbstverständliches, einfach Gegebenes und nicht weiter Erklärungsbedurftiges hatte er die Erfahrung wohl nie gehalten. Auf keinen Fall mehr seit 1769, seitdem er von der Auffindung der apriorischen Elemente in der menschlichen Erkenntnis durch Scheidung zwischen Form und Materie die Begrundung der rationalen Wissenschaft abhängig machte. Doch wenn auch schon damals der Begriff der Erfahrung für ihn etwas Problematisches an sich

hatte, so lag er doch ganz abseits von der Strasse, welche seine Untersuchungen thu Mhrten. Gelegenheit und Grund, über das Zustandekommen der Erfahrung im Einzelnen nachzudenken, gaben sie hm nicht. Das wurde anders, sobald der Begriff "Möglichkeit der Erfahrung" der Grundpfeiler für alle apriorischen Beweise wurde. Vor hm beugten sieh jetzt die rationalen Erkenntnisse und begehrten ron ihm das Siegel ihrer Gültigkeit. In den Mittelpunkt der erkenntnistheoretischen Untersuchungen war er plotzlich gerückt, weil ron seiner Erforschung die Möglichkeit der apriorischen Wissenschaft in letzter Linie abhing, "Die Bedingungen der Erfahrung erkennen" war gleichbedeutend geworden mit: "die Gultigkeit synthetischer Erkenntnisse a priori erkennen und beweisen". Zunächst war also die Beschäftigung mit dem Problem der Erfahrung zwar nur Mittel zum Zweck. Aber Kant hat Zeit seines Lebens trotz der praktischen Tendenz, die seiner Philosophie eigen ist, doch immer eine stark ausgebildete rein theoretische, spekulative Ader gehabt. So war cs natürlich, dass während der Untersuchungen der 70er Jahre das Problem der Erfahrung - erst par Mittel zum Zweck - Selbstzweck wurde. Kant bekam Interesse an der Untersuchung und an Untersochungen dieser Art überhaupt und führte sie weit über den Punkt hipans, bis zu welchem ihn die Rücksicht auf Begründung der rationalen Wissenschaft trieb. Nicht nur die Möglichkeit der Ershrung als Durchgangspunkt zu dieser Begründung, sondern die Erfahrung überhaupt wurde ihm Problem, und zwar selbstständiges Problem in dem Grade, dass er über den augenblicklich vorhegenden Fragen sucher oft den Ausgangspunkt ganz vergass, von dem aus er zu ihnen gelangt war, und ebenso die Motive, die ihn unsprunglich leiteten.

Kant dachte, wie wir aus seinem handschriftlichen Nachlass erschen, mit der Feder in der Hand. Sehr, sehr oft hat er in den 7tter Jahren den Gang seiner Untersuchungen medergeschrieben, meher noch viel häutiger, als wir jetzt nachweisen können. Es war natürlich, dass er seinen Problemen auf verschiedene Weise nahe zu kommen suchte, bald von diesem bald von jenem Ausgangspunkte aus. So konnte er vor allen Dingen entweder von dem Problem der rationalen Erkenntnis ausgehen und, getrieben vom Wunsche, ihre Gultigkeit zu beweisen und zu erklären, sich nach einer festen Operationsbasis umsehen; hatte er diese in ihrer Beziehung auf mögliche Erfahrung gefünden, so musste er die letztere analysieren und die apriorischen Elemente feststellen, welche allein im Stande

sind, ihr eine sichere Grundlage und einen festen Halt zu geben Das war der eine mögliche Weg, der, welchen er ursprünglich ging. Oder aber, er schlug die entgegengesetzte Strasse ein und ging von dem Faktum der Erfahrung aus. Dann erhob sieh zunächst die Frage: wie wird Erfahrung möglich? welches sind ihre Bedingungen? Die Antwort wurde durch Entdeckung der apriorischen Elemente in ihr gefunden. Zugleich brachte sie die Lösung des Problems der rationalen Erkenntnis. Diesen umgekehrten Weg ist Kant aicher bei demjenigen Teil seiner Untersuchungen, welche er später als transscendentale Deduktion der Kategorien bezeichnete, bäufig gegangen. Das Faktum der Erfahrung als Ausgangspunkt zu betrachten und von dieser Grundlage aus nach analytischer Methode vor- resp. zurückzugehen, wird ihm ohne Zweifel ganz geläufig gewesen sein. Dieser Wechsel der Untersuchungsmethoden und Ausgangspunkte konnte nur von grösstem Nutzen sein, solange es sich um Durchdringung und Beherrschung des Stoffes, um Sieherung der Resultate durch Beleuchtung von allen Seiten, am Uebung in der Darstellung der Gedanken handelte. Er konnte in keiner Weise Unheil stiften, solange Kant noch nicht von den Detailforschungen zur Darstellung seines Systems übergung. Sobald das geschah, musste es freilich anders werden.

Sobald Kant zu dem Entwurfe seiner "Kritik" schritt, mussteer den ursprünglichen Ausgangspunkt wählen, und den Weg einschlagen, der ihn zuerst zum Ziele geführt hatte, der auch allein dem Impuls entsprach, welcher die Untersuchungen ins Leben rief, und der Haupttendenz, die ihnen noch immer eigen war. Er durfte ferner von seinen Untersuchungen über das Zustandekommen der Erfahrung und ihren Resultaten im Interesse der Klarheit, Emheitlichkeit und l'ebersichtlichkeit nur das hernbernehmen, was für seinen eigentlichen Zweck und seine Haupttendenz: Beweis und Erklärung der Gültigkeit rationaler Erkenntnisse als unerlässliche Bedingung von Notwendigkeit war. So selbstverständlich diese Forderungen sind, so begreuflich ist es ber Kants Charakter, bei seiner Nachgiebigkeit gegen seine Privatansichten, bei seiner Nachlässigkeit gegen die Form seiner Schriften. dass er sie oft meht zu ihrem Rechte kommen liess. Er hatte ciumal in semen späteren Werken die Gewohnheit, das Gerippe des Gedankenganges, das er möglichst hätte hervortreten lassen sollen, im Gegenteil unt allerlei unnötigem Ballast zu beladen, mit Wiederholungen, Zwischenbemerkungen, nebensachlichen Ausführungen etc. Jene Untersuchungen, die er als annütze Wasserreiser hatte abschneiden

wissen, hatte er lieb gewonnen; sie schienen ihm wertvoll zu sein. Kein Wunder, wenn er ihnen nicht selten einen so breiten Raum gunte, dass der Schwerpunkt der Untersuchung ganz verschoben zu sein scheint, dass er an manchen Stellen eine Problemstellung wählte, die von seiner ursprünglichen so weit verschieden ist, dass vaihinger dies Faktum als methodische Problemconversion bezeichnen zu müssen glaubte. So kamen namentlich jene hypertrophierten Partien in der transscendentalen Deduktion der Kategorien zu stande, in denen das Problem der Erfahrung nicht mehr Mittel zum Zweck, sondern Selbstzweck zu sein scheint, die weit entfernt davon, wie Parerga auszuschen, vielmehr die eigentliche Grundfrage als Parergon erscheinen lassen könnten.

Doch an dem wirklichen Thathestande ändert dies alles nichts. Alle jene Probleme, welche die Möglichkeit der Erfahrung betreffen, sind, prinzipiell betrachtet, nur um des in der Einlertung aufgestellten Hauptproblems willen in der "Kritik" dasernsberechtigt. So interessant sie sem mögen, so wertvoll the Resultate sind; in die "Kritik" gehören sie auf hinein, insofern thre Losung die notwendige Basis bildet für die Lösung des Grandproblems. Mit Recht hat Kant deshalb in der Emleitung weder aach der Möglichkeit der Erfahrung, noch nach der Moglichkeit synthetischer I rteile a posteriori gefragt. Soweit die betreffenden Probleme wirklich zu dem eigentlichen, von einer einheitlichen Tendenz beherrschten Gedankencomplexe der "Kritik" gehören, d. h. soweit me unerlässliche Vorfragen sind, soweit also ihre Lösung die Lösung des Problems der Einleitung erst möglich macht, sind sie in eben diesem Problem enthalten. Alles, was darüber binausgeht, ist Parergon and ware für die "Kritik" besser auch Paratipomenon geblieben, sollte die eigenthehe Tendenz des Werkes und sein Schwerpunkt klar und unverkürzt zum Ausdruck kommen. Aber Kant war einmal inkonsequent and nahm von jenen Untersuchungen bedeutend mehr auf, als unbedingt nötig war. Doch ging er wenigstens in seiner Inkonsequenz nicht so weit, dass er jene Parerga zu dem oder zu einem Hauptproblem gemacht und die ursprüngliche Problemstellung scheinbar erganzt, in Wirklichkeit aber verschoben hatte. Wenn er weh, wie in der Einleitung zur "Kritik", auf den prinzipiellen Standpankt stellt und Haupttendenz und Schwerpunkt des Werkes angiebt, bleibt er sich getreu und lässt jene Auch-Probleme unberücksichtigt. Gönnt er ihnen um Lauf des Werkes oder in Paralleldarstellungen (Fortschritte der Metaphysik) Raum und zwar mehr als erwänscht ist, scheinen sie sogar an die Stelle des Hauptproblems treten zu wollen, so ist das bedauerlich und tadelnswert, weil es den wahren Sachverhalt verdunkelt und zu Missdeutungen führt. Desto wichtiger ist es, dass gegenüber diesen Anomalien, die auch wiederum auf eine allzugrosse Nachgiebigkeit Kauts gegenüber seinen subjektiven Liebhabereien zurückzusühren sind, die Einleitung zur "Kritik" unangesochten und in ihrer rationalistischen Tendenz ungeschmälert als Korrectiv stehen bleibt.")

Hätte das Problem der Erfahrung grundlegende selbsiständige Bedeutung filt die "Kritik", wäre es in der Emleitung gleichsum nur aus Verschen unerwähnt geblieben, müsste es also eigentlich noch nachträglich in sie eingeschoben werden (soll sie anders für das ganze Werk Geltung haben): so läge die Gefahr nahe, dass das Schwergewicht der Untersuchung von der erkenntnistheoretischen nach der navchologischen Seite hinübergedrängt würde. Damit komme ich zu der letzten Missdeutung, welcher das Problem der Einleitung ausgesetzt iet. Man hat es als ein in der Hanptsache psychologisches oder doch wenigstens nebenbei auch psychologisches aufgefasst. Es ist aber preprünglich ein rein erkenntnistheoretisches. Nicht die subjektiven Faktoren, durch welche synthetische Urteile a priori zu Stande kommen, will es aufgezählt haben, nicht die Erkenntpisvermögen und die ursprünglichen Funktionen oder Anlagen, die dabei in Frage kommen, will es festgestellt, nicht den Ursprung jener Urteile erklärt wissen, sondern die Gultigkeit der Urteile soll bewiesen und erklärt werden. Wie sie entstehen, ist Kant Nebensache; das ist zwar auch für ihn Gegenstand der Untersachung gewesen, wie die vorhergehenden Absätze bewiesen, aber die "Kritik" steht solchen Untersuchungen prinzipiell fern. Das Problem der Einleitung fordert durchaus nicht eine psychologische Theorie des Apriorismus. Kants "Apriori" ist nach seiner eigenen Aussage gleichbedeutend mit "notwendig" und "allgemeingültig". Um den Gegensatz zwischen diesen beiden Eigenschaften einerseits und Zufälligkeit. Gültigkeit in einzelnen Fällen andererseits dreht sich bei Kant der Unterschied zwischen a priori und a posteriori in erster Linie, nicht um die äusseren Einwirkungen auf die Organe unseres Erkenntnisvermögens und seine apriorischen Anlagen, resp. Reaktionsformen.

<sup>1)</sup> Zu meiner grossen Freude finde ich in diesem Punkte meine Auffassung bestätigt durch Schurmans trefflichen Aufsatz: Kant's critical problem. In: The philosophical Review 1893, 11, 2, 140 ff.

Nur die Gültigkeit der rationalen Erkenntnisse will das Problem der Einleitung streng erwiesen und erklärt haben. Ob das geschehen kann auf Grand des Wolffischen oder eines auderen, etwa des Kantischen, Apriorismus oder vom Standpunkt der streng durchgeführten prästabilierten Harmonie aus, das ist etwas, was sich erst um Laufe der Untersuchung zeigen kann. Die Fragestellung der Einleitung ist indifferent gegen die verschiedenen, etwa möglichen Lösungen,

Witre eine Theorie des Apriorismus Kants Ziel gewesen, so hatte ferner seine Methode eine empirisch-psychologische sein können, ja! sein mitssen. In der Erfahrung hätte er die ursprünglichen Anlagen unseres Geistes aufsuchen, auf Grund von Beobachtungen und Schlüssen ein Bild unserer psychologischen Organisation entwerfen und so schliesslich den Ureprung und die Entstehung der synthetischen Erkenntnisse a priori nachweisen mussen. Es ist aber bekannt, wie sehr er sich gegen die Idennizierung seiner transscendentalen Methode mit der psychologiechen wehrte und wie wenig Bedeutung er selbst den psychologischen Teilen der transscendentalen Deduktion der Kategorien (dem. was einige - Vaihinger, Schurman - Transscendentalpsychologie genannt haben) beilegte. Transsendental heisst nach ihm nur die Erkenntnisart und Methode, welche die Möglichkeit von Erkenntnissen a priori oder mit andern Worten: die Allgemeingultigkeit und Notwendigkeit gewisser Erkenntnisse erweist. Mit dem empirischen Aufsuchen und Konstatieren von keimartig angeborenen Funktionen oder Elementen unserer Organisation kann also die transseendentale Deduktion ihrem Titel und ihrer prinzipiellen Richtung nach eigentlich nichts zu thun baben. Dass Kants sogenannte transscendentale Methode in Wirklichkeit eine rein psychologische int, dass seine transscendentalen Beweise ihren Zweck nicht erreichen und im Grunde aus nichts als aus psychologischen Erörterungen und Hypothesen zusammengesetzt sind, ist mit persönlich nicht sweifelhaft. Aber darum handelt es sich hier ja nicht, als was seine transscendentale Methode und Beweisart im Grunde auzuschen int, sondern pur darum, als was sie angeschen sein will. Und da ist es klar: jedes Verhältnis zu und jeden Vergleich mit der empirisch en Psychologie lehnt Kant a limine ab. Aber auch das, was Vaihinger Transscendentalpsychologie nennt, erklärt Kant zu wiederbolten Malen für etwas Unwesentliches in Anschung des Hauptzwecks z. B. "Kritik" A, X). Zwischen ihr und der empirischen Psychologie soll nach Vaibinger (Commentar I, 324) folgender Unterschied bestehen: "Diese fragt nach der allmähgen Ausbildung der Vorstellungen im Verlaufe der Entwicklung des Subjekts, jene nach ihrem apriorischen Fundament im Subjekt, nach ihrer anbjektiven Möglichkeit." Die transscendentalpsychologische Seite des Problems der Einleitung darf nach Vaihinger keineswegs ignoriert werden. Aber auch die Untersuchungen der Transscendentalpsychologis werden von Kant überall, wo er sich auf den prinzipiellen Standpunkt stellt und die Haupttendenz seines Werkes zu Worte kommen lässt, als Parergon ausgegeben, welches fehlen könnte, ohne dass der Hauptzweck dadurch irgendwie tangiert würde.

Der Hauptzweck des Werkes besteht eben, wie wir oben sahen. nicht darin, das Zustandekommen der Erfahrung zu erklären, und. wie wir jetzt schen, auch nicht durin, die Entstehung apriorischer synthetischer Urteile begreiflich zu machen aud ihre psychologischen Bedingungen aufzufinden, sondern allein darin, ihre gegenständliche Giltigkeit zu beweisen und zu erklären. Ebenso begreiflich aber wie es oben gefunden wurde, dass Kant stellenweise dem Problem der Erfahrung eine selbstständigere, wichtigere Rolle zuteilt, als ihm eigentlich zukommt. — ebenso erklärlich ist es hier, dass er die Frage nach den psychologischen Bedingungen (die ja auch für ihn ein Problem war, wenn auch keines, welches, streng genommen, in der Kritik daseinsberechtigt iste anweilen mehr in den Vordergrund treten lassen konnte, als zulässig war. Das sind eben einzelne Anomalien. An den prinzipiellen Verhältnissen ändern sie nichts. Das Problem der Einleitung bleibt ein streng erkenutuistheoretisches. Es ist auch nicht etwa bestimmt, durch Vieldeutigkeit der Begriffe nach den psychologischen Untersuchungen hintiber zu schielen.

leh fasse kurz die Resultate der letzten Untersuchungen (S.31-58) zusammen. Die Problemstellung der Einleitung bringt die Haupttendenz des Werkes zum Ausdrack und kennzeichnet sie als eine rationalistische Sie erblickt die Hauptaufgabe der Kritik in dem Nachweis, dass synthetische Urteile a priori (rationale Erkenntnisse von gegenstäudlicher Gultigkeit) vorhanden sind. Mit dieser Hauptaufgabe sind ohne weiteres drei Unteraufgaben gegeben: Auffindung und Aufzählung der sämtbichen apriorischen Erkenntnisse, Erklärung des Faktuns ihrer gegenstäudlichen Gultigkeit und Bestimmung der Grenzen der letzteren. Nicht also auf die Erklärung der Möglichkeit der

Erfahrung, nicht auf eine Theorie des Apriorismus, nicht auf den Nachweis, dass wir mit unserer Erkenntnis nie zum wahren Sein der Dinge an sich durchzudringen im Stande sind oder dass wir uns nie über den Kreis der Erfahrung hinaus erheben können, geht die Kritik in erster Linie aus, sondern auf die Neubegründung der rationalen Wissenschaft.

(Fortsetzung folgt.)

### Goethes Verhältnis zu Kant in seiner historischen Entwicklung.

Von K. Vorländer in Solingen.

I.

Die Beziehungen unseres grössten Dichters zu unserem grössten Philosophen oder, um mit Goethes eigenen Worten zu reden, zu dem "ohne allen Zweifel vorzüglichsten der neueren Philosophen" haben, obwohl über ein Jahrhundert seit Goethes ersten Kantstudien verflossen ist, noch keine zusammenhängende Darstellung gefunden. Entweder begegnet man der Meinung. Goethe babe als echter Dichter überhaupt in keinem anderen als negativen oder doch böchst losen Verhältnis zur Philosophie gestanden, oder man hört ihn, mit etwas mehr oder weniger Einschränkung, als Spinozisten bezeichnen. Die erstere Ansicht hedarf, obschon sie sich scheinbar auf Goethesche Selbstzeugnisse zu stützen vermag, kaum einer eingehenden Widerlegung. Denn, hat Goethe anch cinmal gestanden, dass ihm für Philosophie im eigentliehen Sinne das Organ gefehlt,1) und ein andermal erklärt, dass er sich "von der Philosophie immer frei gehalten und nur auf den Standpunkt des gesunden Menschenverstandes gestellt habe," 2) so sind solche Aussprüche doch com grano salis, jedenfalls nicht in dem Sinne einer Ablehnung aller Philosophic zu verstehen. Bei einem so allumfossenden, nicht bloss Dichter-, sondern auch Denkergeiste, dem zugleich ein so vollendetes Sich-Ausleben vergönnt war, wäre ein Ignorieren der machtigen philosophischen Bewegung, die gerade zu seinen Lebzeiten ihren Höhestand erreichte, auf die Dauer ganz undenkbar gewesen, musste vielmehr eine Auseinandersetzung mit ihr mit Notwendigkeit ein-

<sup>4)</sup> Aufang des Aufsatzes "Einwirkung der neueren Philosophie." Weim Ausg. 11 Abt. XI, 47.

<sup>1</sup> Eckermann, Gespräche mit Goethe, vom 4. Febr. 1829. (Reclam) II, 38.

treten. - auch wenn nicht die deutliehsten Zeugnisse des Dichters jeden Zweisel darüber benähmen. Gemeint sein wird mit jenen allzubescheidenen Aeusserungen nur, dass er auf dem philosophischen Felde niemals systematisch produktiv aufgetreten sei,1) oder auch, dass er nie in ein philosophisches System in seinem ganzen Umfange, mit allen seinen Formeln und seiner Fachgelehrsamkeit sieh gänzlich zu vertiefen vermocht babe. An ein Schulverhilltnis im eageren Sinne darf allerdings bei Goethes starker Individualität, die alles sich assimiliert, alles nach sich ummodelt, was ihm geistig nahe tritt, von vornherein nicht gedacht werden. Ebenso bekannt ist, dass Goethe keine einzige fachphilosophische Abhandlung geschrieben, geschweige denn ein System entworfen, vielmehr sich nur gelegentlich in vereinzelten Stellen seiner Briefe, Gespräche und Tagebucher, in Spruchen, selten in längeren Ausführungen über seine eigenen philosophischen Anschauungen und sein historisches oder systematisches Verhältnis zu bestimmten Philosophen ausgesprochen hat. Also nur um philosophische Anregung, Beeinflussung, Verwandtschaft, richtiger vielleicht noch Fundamentierung selbstgewonnener Ansichten kann es sich bei unserem Dichter handeln; diese letztere aber war oder wurde ihm, gerade weil er selbst den Beruf zum philosophischen Systematiker nicht in sich fühlte, zum Bedürfnis.

Weit häufiger findet man denn auch die Meinung vertreten, dass Goethe einer bestimmten philosophischen Richtung sich angeschlossen habe. Als solche aber ist es fast Mode geworden, den Spinozismus anzusehen, während Kants Einfluss bei weitem nicht geuügend, oft gar nicht gewürdigt zu werden pflegt.<sup>3</sup>) So spricht z. B. Hermann Grumm, nachdem er in dem Griechen Homer, dem Germanen Shakespeare, dem Romanen Raphael und dem Semiten Spinoza die Kulturelemente statuiert hat, aus denen er seinen Goethe sich zusammensetzen lässt, das kühne Wort gelassen aus: Keine Philosophie hat Goethe genügt als die Spinozas. Kants Name dagegen findet nur an zwei untergeordneten Stellen, das eine Mal in rein äusserlichem, das andere Mal sogar in gegnerischem Sinne Erwähnung.<sup>3</sup>) Danzel

So schon Danzel, Ueber Goethes Spinozismus. Hamburg 1842. S. 57;
 gi. S. 53.

<sup>&#</sup>x27;) Auch die neue preisgekrönte Goethe-Biographie von R. M. Meyer bringt uber unser Thema nur die drei Worte zum Jahre 1790: "Er [Goethe] studiert Kant", um daran einige philosophisch nichtssagende Sitze zum Lobe von Goethes sinnlicher Anschauung gegenüber der Skepsis (\*) Kants anzuschließen (3. 22°)

H Grimm, Goethe. Vorlesungen. 2, Aufl. S. 183 ff. 189. — Ueber Kant 8, 364 f. 418.

in serper genetreieben, freiligh nach Herelscher Weise öfters dinlektuch-sommerenden Schrift Leber Goether Symponismus hat Kants hantigss awar meht unberücksichtigt gelagen, aber doch noch viel ra wenig bervorgehoben. Und wie sehr auch heute noch die alte Ansieht von Goethes Spinozismus vorherrscht, beweist ein blesser Blick auf die Goethe-Litteratur. Unter den auf Goethes philosophischen Standpunkt bezüglichen Schriften, welche die neueste Ausgabe von Goedekes Grundriss V, 617 f. autführt, sind nicht wenger als acht, die von seinem Stunozisinns handeln, nicht eine. welche die Bedeutsamkeit des Kantischen Einflusses - wenigstens in threm Titel - erkennen hesse. Eine unter ihnen, welche das allgemeine Thema von Goethes philosophischer Entwicklung überhanpt behandelt.1 ist zwar nicht einseitig geschrieben, bringt aber nur das Notwendigste (von Kant kaum drei Seiten), indem sie sieh vorzugsweise an solche Leser wendet, "die, ohne philosophische Spezialstudien gemacht zu haben, in grossen, das Resultat der bisherigen Forschungen zusammenfassenden Zügen den philosophischen ldeenkreis eines Lieblingsautors unserer Nation 'e übersichtlich kennen lernen möchten." Nur vereinzelte Stimmen erst haben dagegen auf Goethes Kantianismus in energyscherer Webse aufmerksam gemacht: so, nachdem Classen in einem kürzeren Grenzboten-Artikel vorangegangen war, 2) namentlich Otto Harnack in semer Darstellung (foether in der Epoche seiner Vollendung,3) und von philosophischer Seite Cohen, i indessen bisher noch ohne bedeutenden Erfolg, soduss Harnack sich ganz neuerdings zu der Klage veraulasst sah, wie wenig man auf seine, Goethes (wenigstens des alten Goethe) Bestraumtsein durch Kantische Gesichtspunkte darlegenden Grundgedanken eingegangen sei, ja dieselben vielleicht, da er (Harnack) ihnen mehr thatsächlich gefolgt, als sie ausdrücklich betout, kaum

F. Melzer, Guethes philosophische Entwickelung. Ein Beitrag zur Geschlehte der Philosophie unserer Dichterheroen. Neisse 1884.

Classen, Goethes naturwissenschaftliche Schriften. Grenzboten. 1884.
 5.544 ff.

<sup>\*)</sup> O Harnack, Goethe in der Epoche seiner Vollendung (1803–1832). Loga 1887 S XXXIII ff. Urbrigens scheint uns auch H, trotz seiner sonst sehr dankenswerten Arbeit, die geistige Verwandtschaft Goethes mit Kapt noch nicht in ihrer ganzen, philosophische Durchbildung verlangenden Tiefe erfasst zu haben (vgl. über H 5 Stellung zur Aesthetik Schillers Kühnemann in Philos. Monatsk. 1894 S. 416 ff.).

<sup>\*)</sup> Cohen, Kants Begründung der Austhetik Berlin 1889 Kap 4. Die kritische Austhetik, ihre Freunde und ihre Gegner.

genugend bemerkt habe.1) Der neueste Herausgeber von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften endlich, Rudolf Steiner, hat zwar des Diehters Verhältnis zur theoretischen Philosophie Kants einer näheren Erörterung unterzogen,2) betrachtet dasselbe aber als ein wesentlich negatives. Ihm erscheinen Kantische Philosophie und Goethesche Denkweise so verschieden, wie zwei neben einander herlaufende Strüme; indem sieh die heutige Philosophie immer mehr Kant uähere, entferne sie sieh immer weiter von Goethe und gehe unserer Zeit immer mehr die Möghehkeit verloren, die Goethesehe Weltanschauung zu begreifen und zu würdigen; Kants theoretische l'hilosophie bilde geradezu den Gegenpol der Goetheschen; die Auscuandersetzung mit ihr sei für ihn zwar notwendig gewesen, habe aber nicht fruchtbar für ihn sein können. Eine solche, mindestens stark emsertige und mit klaren Selbstzeugnissen Goethes in Widerspruch stehende Auffassung, in welcher ein an sieh richtiger Gedanke (der Verschiedenheit der beiderseitigen Individualitäten) ins Extrem überspannt erscheint, erklärt sich nur aus dem völligen Missverständnis der transscendentalen Methode von Seiten Steiners, Zum Teil wird sie sich bereits durch unsere folgenden historischen Betrachtungen als den Thatsachen nicht entsprechend herausstellen, wahrend allerdings eine grundliche Auseinandersetzung und Zurückweisung pur com systematischen Standpunkt aus erfolgen kann.

Jedenfalls glauben wir mit gutem Grunde behaupten zu können, dass in den massgebenden Kreisen durchaus noch keine l'ebereinstummung über Goethes philosophische Grundlagen erzielt ist, diese Frage vielmehr noch dringend weiterer Untersuchung bedarf. Und ferner, dass trotz aller in der ungeheuren Goethe-Litteratur zerstreuten Einzelbemerkungen das vor acht Jahren geämsserte Wort Harnacks (a. a. d. p. XXXIII. Aumerkung 6), Kants Einfluss auf Goethesei bisher noch nie "im Ganzen gewürdigt und dargestellt worden", auch heute noch gilt. Die folgende Abhandlung bietet einen ersten versuch in dieser Richtung. Wir haben unserem Thema den beschränkenden Zusatz "in seiner historischen Entwicklung" gegeben, weil wir meinen, dass, um eine siehere Grundlage zu gewinnen, zunächst das historische Thatsachenmaterial einer gründlichen Untersuchung und ordnenden Klärung bedarf. Erst, wenn dies geschehen,

<sup>9</sup> Harnack, Leber neue Goethesche Sprüche Preussiache Jahrbücher. 1894 S 547.

In der Einleitung zu seiner Ausgabe in Kürschners National-Litteratur,
 Bd., p LVI-LIX.

ist eine zusammenfassende kritische Eröterung möglich, die wir am Schlusse des Ganzen zu bringen beabsiehtigen.

Der gewichtigste Grund, weshalb eine Monographie über Goethes Beziehungen zu Kant noch nicht geschrieben worden ist, müchte wohl in der Schwierigkeit und verhältnismässigen Unvollständigkeit des Quellenmaterials zu finden sein. Wahrend z. B. Schillers philosophische Entwicklung ziemlich klar vor aller Augen liegt, weil sie sich aus den deutlichen und zusammenhängenden Zengnissen weniger Jahre ergiebt 1), so haben wir bei Goethe, ganz abgesehen von seiner weit schwerer zu erfassenden philosophischen Individualität, fast nur unzusammenhäugende, öfters sich scheinbar widersprechende, zeitlich zum Teil weit auseinander liegende Bekenntnisse und Nachrichten vor uns, aus denen nur mit Mühe sich ein klares Bild gewinnen lässt. Indessen Schwierigkeiten einer Aufgabe bedeuten noch nicht deren Unlösbarkeit. Auch mit dem heute vorliegenden Material, das durch einige neue Veröffentlichungen in der Weimarer Ausgabe eine wertvolle Bereicherung erfahren hat, scheinen uns die wesentlichsten Züge dieses Bildes hergestellt, das Ganze in hellere Beleuchtung gerückt, einzelne anscheinende Widersprüche aufgeklärt werden zu können. Unsere erste und beste Quelle sind natürlich des Dichters eigene Acusserungen in seinen Schriften, Briefen, Gesprächen, Tagebüchern und sonstigen Bekenntnissen. Mit den Beziehungen auf Gedichte, Sprüche und Deutung derselben auf Kantische Einflüsse - wie sie u. s. Loeper gewagt hat - möchten wir vorsichtig sein; zumal da oft genug Sätze, die stark an Fremdes anklingen, aus der Eigentümlichkeit Goethescher Denkweise zu erklären sind.3) Etwaige unsichere Beziehungen beiseite lassend, werden wir also, in erster Linic wenigstens, nur diejenigen in verhältnismässig gentigender Anzahl vorhandenen Stellen ins Auge fassen, die eine unmittelbare Beziehung auf Kant verraten, wozu dann noch die Zeugnisse anderer kommen, soweit sie zuverlässig erscheinen. Mit dieser Selbstbeschränkung hoffen wir eine um so festere Unterlage zu liefern, auf welcher dann später von uns oder anderen wird weitergebaut werden können.

Wir zerlegen unsere Aufgabe in vier Abschnitte, indem wir betrachten:

1) Goethes -- vorwiegend negatives -- Verbaltnis zu Kaut bis

Ich habe eine Darstellung desselben in den Philos. Monatali, 1894, S. 225—250 versucht.

Ygl. 0, Harnack a.a. 0, S.5.

zum Erscheinen der Kritik der Urteilskraft (1764,5-1790).

- 2) Die Einwirkung der Kritik der Urteilskraft bis zur Verbindung mit Schiller (1790-1794).
- Die Zeit des Zusammenwirkens der beiden Dioskuren (1794 —1805).
- Goethes Alter oder "Goethe in der Epoche seiner Vollendung" (1805-1832).

Wir haben uns gefragt, ob wir aus dem kurzen Zeitraum, den der zweite Abschnitt umfasst, einen besonderen Teil hilden sollten, uns aber in Aubetracht des Umstandes, dass gerade die Kritik der Urteilskraft epochemachend für Goethes Stellung zur Kuntischen Philosophie gewesen ist, dafür entschieden. Ber Beginn des nun folgenden ersten Abschnitts sei es uns gestattet, etwas weiter auszuholen. Goethes späteres Verhältnis zu Kant lässt sich meht deutlich erfassen, wenn man nicht seine vorhergegangene philosophische Entwicklung in ihren Hauptzügen überschaut. Diese Leberschau soll natürlich nur in gedrüngter Skizzierung gegeben werden, soweit sie zum Verständnis des Folgenden dienlich ist.

#### 1. Goethes philosophische Entwicklung bis 1790.

## s) Von Goethes ersten philosophischen Studien bis sum Auftreten des Kritioismus (1764 5--1781).

Goethes erste Beschäftigung mit Philosophie fällt, nach seiner eigenen Erzählung im sechsten Buche von "Wahrheit und Dichtung", in die Zeit nach dem ersten schweren Verluste, der ihn getroffen (Gretchens), vermutlich in den Winter 1764 5.1) Um sich zu zerstrenen, wirft sich der Fünfzehnjährige, angeregt durch einen älteren "Freund und Aufseher", auf das ihm ganz neue und fremde Feld der Philosophie, vertritt aber jenem gegenüber alsbald die Anschauung, eine abgesonderte Philosophie sei nicht nötig, vielmehr letztere in Religion und Poesie sehon vollkommen enthalten. Lieber als dogmatische Philosophie treibt er Philosophiegeschichte, und zwar nach dem "kleinen Brucker", der von ihm auch in dem Auf-

<sup>&#</sup>x27;) Deus eint später ist von dem Treiben während der schönen Jahreszeit die Rede. Auf das Frühjahr 1764 aber das Ganze zurückzudatieren, verbletet die Erwähnung des bevorstehenden Abgange zur Universität (Michaell 1765).

satze "Einwirkung der neueren Philosophie" (1820) erwähnt wird, aus dem er aber nichts zu machen weiss!) Sokrates und Epiktet ziehen ihn am meisten an. Später vertieft er sich auch zeitweise in Bayles Dictionnaire, das er in seines Vaters Bibliothek entdeckt.

Auch in Leipzig findet er keinen Geschmack an der eigentlichen Philosophie, Insbesondere missfällt ihm das "Auseinanderzerren, Vereinzelen und gleiebsam Zerstören" der Geistesoperationen, was die Logik betreibt. So früh zeigt sieh sehon bei ihm der künstlerische Zug, der dem Zergliedern widerstrebt, zur Synthese hinstrebt. Wer denkt dabei nicht an die "spanischen Stiefeln" und das sonstige logische Brimborium, mit dem Mephisto dem Schüler den Kopf warm macht! Kein Wunder wenn Goethe über die damals die Universitäten beherrschende (Wolfsehe) Schulphilosophie das Urteil füllt, dass sie, deren Verdienst in dem Ordnen unter bestimmte Rubriken und einer an sieh respektablen Methode bestanden, durch das "oft Dunkle und Unnützscheinende ihres Inhalts, die unzeitige Anwendung jener Methode und durch die allzugrosse Verbreitung über so viele Gegenstände" sich fremd, ungeniessbar und endlich entbehrlich gemacht habe und deshalb der Philosophie des gesunden Menschenverstandes weichen musste. Unter den Vertretern der letzteren hebt er in der bekannten Litteratur-Schilderung des siebenten Buches als allgemein bewundert Mendelssohn und Garve hervor, während er in seinem Alter zu dem Kanzler von Müller änsserte, ihm sei die populäre Philosophic stets widerlich gewesen, "Deshalb neigte ich mich leichter zu Kant hin, der jene vernichtet bat. 42)

Während des Strassburger Aufenthaltes fühlt Goethe und sein Kreis, nach der Schilderung des elften Buches von "Wahrheit und Dichtung", von der französischen Philosophie, insbesondere den Encyklopädisten, sich durchaus nicht angezogen. Selbst Voltaire stiess die jugendlichen Stürmer und Dränger ab. "Auf philosophische Weise erleuchtet und gefördert zu werden," hatten sie überhaupt "weder Trieb noch Hang." Das système de la nature erschien ihnen grau, cymmerisch, totenhaft, als die rechte Quintessenz der

<sup>4)</sup> Es ist biermit offenbar nicht das groese fünfbündige Hauptwerk Bruckers, wie Steiner in seiner Anmerkung zu der betr Stelle annimmt, sondern die "kleinere" Bearbeitung für Studierende gemeint, die unter dem l'itel Institutionen historiae philosophicae usui academicae inventutis adornatae Lips. 1747 u. ö. erschienen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Am 29 Dez 1823 Goethes Unterhaltungen mit dem Kanzler Fr. v Müller hrsg. v. Burkhardt. Stuttgart 1870.

Greisenheit, unschmackhaft, ja abgeschmackt. Goethe bezeichnet es dann aber bald selbst als "Schaden", den das Buch veranlasst, dass wir infolgedessen "aller Philosophie, besonders aber der Metaphysik, recht herzlich gram wurden und blieben, dagegen aber aufs lebendige Wissen, Erfahren, Thun und Dichten uns nur desto lebhafter und leidenschaftlicher hinwarfen." Nur Rousseau hatte Gnade vor den Augen der jugendschäumenden Genossen gefunden, is three sogar "wahrhaft zugesagt". - Auch hier hat sich Goethe freiligh, worauf wir durch Melzer (a. a. O. S. 15) aufmerksam geworden sind, spater wesentlich korrigiert, indem er in einem Gespräche mit Eckermann 1: bemerkte: "Sie haben keinen Begriff von der Bedeutung, die Voltaire und seine grossen Zeitgenossen in meiner Jugend hatten, and wie sie die ganze sittliche Welt beherrschten. Es geht aus meiner Biographie nicht deutlich hervor, was diese Männer the einen Einfloss auf meine Jugend gehabt" - Goethe recitiert m Verlaufe des Gespräches noch aus dem Gedächtnis ein Voltairesches Gedicht Les Systèmes! ... und was es mich gekostet, mich regen sie zu wehren und mich auf eigene Füsse in ein wahres Verhältnis zur Natur zu stellen."

Kants wird in dieser ganzen aussthrlichen Bildungsgeschichte meht gedacht, obwohl Herder, der gewesene Schüler und damals noch bewandernde Verehrer des Königsberger Philosophen, die Freunde doch gewiss auf denselben aufmerksam gemacht, mindestens seinen Namen vor ihnen genannt haben wird. Der vorkritische Kant scheint demnach ohne jeden bemerkbaren Einfluss auf den jungen Goethe gewesen zu sein, wenigstens liegt keine Spur davon vor. Dass er ihn aber gekannt hat, beweist eine, unseres Wissens noch nirgends angezogene. Stelle aus einer Rezension, die Goethe für die "Frankfurter Gelehrten Anzeigen" 1773 verfasste. Sie betrifft eine deutsche Uebersetzung von "Herrn Hollands philosophische Anmerkungen über das System der Natur, Bern 1773" und nennt als die namhaftesten deutschen Weltweisen. deren Waffen sich der "schwerbewaffnete" Deutsche gegen den leichtgerüsteten" Franzosen, der "regulierte Krieger" gegen den Partenganger bedient habe: Sulzer, Kant, Mendelssohn, Garve;

<sup>1) 3</sup> Januar 1803 (bei Reclam II, 116). Wir werden in Zukunst Briefe und Gespräche, die viele jetzt bereits in mehreren Ausgaben gedruckt vorliegen, in der Regel nur usch dem Datum eitieren, die Werke, wo nichts anderes bemerkt at, nuch der großen Cottaschen Ausgabe in "Goothus poetische und prossische Werke in 2 Bänden" 1836—47 (5 Bände).

Kant also neben den von ihm oben (S. 66) als berühmteste Popularphilosophen erwithnten Mendelssohn und Garve, freilieh auch zusammen mit dem in zwei früheren Rezensionen wegen seiner
schwachen Aesthetik gründlich mitgenommenen Sulzer. (1) — Von
seinem eigenen Wissen bemerkt Goethe, dass es in jener Zeit noch
sprunghaft und ohne eigentlichen philosophischen Zusammenhang
gewesen sei (IV, 173).

Neue philosophische Anregung erhielt der Dichter auf seiner Rheinreise 1774 durch sein Bekanntwerden mit Friedrich Jakobi. Hier fühlt er sich nicht mehr in innerem Widerstreit, wie zwischen Lavater und Basedow, sondern findet eine verwandte Gefühlsnatur. Inzwischen hatte er aber "das Dasein und die Denkweise eines ausserordentlichen Mannes" kennen gelernt und, wenn auch "nur unvollständig und wie auf den Raub", in sich aufgenommen: Spinozas. Wir wollen hier nur das Hanptsächlichste bervorheben, was Goethe an Spinoza fesselt. Als Erstes in dieser Hinsicht hebt er dessen grenzenlese Uneigennützigkeit hervor. Was nus aber am wichtigsten ist: gerade die Gegensätzlichkeit des Amsterdamer Philosophen zu der eigenen Lalles aufregenden" poetischen Sinnesart zieht ihn am meisten an. Spinozas ausgleichende Rube, seine mathematische Methode und "oben jene geregelte Behandlungsart, die man sittlichen Gegenständen nicht angemessen finden wollte", machen ihn zu "seinem leidenschaftlichen Schüler, zu seinem entschiedensten Verehrer." Freilich sieht es in Goethes Innerom zunächst noch aus wie ein "siedendes und gährendes" Chaos. Der philosophischere, "selbst in Betrachtung des Spinoza weit fortgeschrittenere" Jakobi sucht es zu lichten, ihn zu leiten und aufzuklären. Wir hören von innigsten Gefühlsverbindungen und seligen Empfindungen in Mondscheinnächten (14. Buch IV, 197 f.). - Später, während des Frankfurter Aufenthaltes, nachdem er "lange nicht an Spinoza gedacht", finden wir ihn von neuem in dessen Studium vertieft, diesmal durch die zufällige Auffindung eines gehässigen Pamphlets gegen ihn und durch die Lekture des ihm missfallenden Artikels "Spinoza" in Bayles Wörterbuch?) veranlasst. "Abermals" eilt er zu den "einst durchblätterten" Werken, und dieselbe Friedensluft wehte mich wieder au."3) Er verbreitet sich bei dieser Gelegenheit, "da über

<sup>1)</sup> S. W. V. 410; über Sulzer vgl. S. 391 f. 395 f.

<sup>\*)</sup> Aus diesem hatte er schon friher auch Giordano Bruno kennen iernen, au den die ältesten Fanst-Fragmente anklingen sollen (cf. Goethe-Jahrbuch 1886).

<sup>\*)</sup> Zu Anfang des 16. Buches IV, 210 ff. Ein zweites Studium Spinozas

desen Gegenstand so viel und auch in der neueren Zeit gestritten worden" - der diese Stelle enthaltende vierte Teil von "Wahrheit and Dichtung" wurde bekanntlich erst in den letzten Lebensiahren Goethes beendet - ansführlicher über jene "so gefürchtete, ja verabscheute Verstellungsart", an der ihn besonders die friedsame Lehre vom Entsagen gegenüber dem Ewigen, Notwendigen, Gesetzbehen angezogen, und in der ihn der I'mstand nur bestärkt habe, dass seine "werten Mystiker", ja selbst Leibnitz des Spinozismus verdächtigt worden seien. Wir müssen bezüglich dieser "Vorstellungsart- und Goethes Auffassung derselben auf die betreffenden Monographieen (von Danzel, Suphan, Schneege n. a.) verweisen und mochten nur noch eine Stelle bervorheben, weil sie, seine Bescheidenheit und zugleich das Freie seines Verhältnisses zu Spinoza kennzeichnend, auch für seine Stellung zu anderen Philosophen typisch ist. Denke man aber nicht, dass ich seine Schriften hätte unterchreiben und mich dazu buchstäblich bekennen mögen. Denn ... man wird dem Verfasser von Werther und Faust wohl zutrauen, dass er nicht selbst den Dünkel gehegt, einen Mann vollkommen zu verstehen, der als Schüler von Descartes durch mathematische und rabbinische Kultur sich zu dem Gipfel des Denkens hervorgehoben."

Wir nühern uns dem Ende unseres ersten Abschnitts. Dass Kant in den siebziger Jahren noch keinen Eindruck auf Goethe gemacht bat, kann uns nicht Wunder nehmen. Einmal war die Sturm- und Drang-Periode in Goethes Leben schon an sich dem Studium eines so ganz unders gearteten Denkers nichts weniger als gunstig. Dann aber ist zu bedenken, dass wir hier noch den orkritischen Kant vor uns haben, der überdies gerade während jenes Jahrzehnts, mit der Vorbereitung seines gewaltigen, grundsturzenden Werkes beschäftigt, schriftstellerisch völlig unthätig war. Sein Name war zwar innerhalb des Kreises der Fachgenossen und bei den Studierenden von Königsberg sehr angesehen, warde auch sonst wohl (auch von Goethe selbst, wie wir sahen) mit Achtung genannt, was aber doch ohne die spätere epochemachende Bedeutung. Es war die Periode, in welcher Kant, wie Goethe später in seiner Gedächtnisrede auf Wieland (1813) charakterisierend bemerkt, "in kleinen Schriften nur von seinen grösseren Ansichten präludierte

nach der Rheinreise ist durch diese Stelle ao sieher bezengt, dass ich nicht begreife, wie Melzer a. a. O. S. 15 schreiben kann. "In der neun- bis zehnjahrigen Zwischenzeit nach der ersten Lekture neunt er nach der Versieherung Suphans (Goethe und Spinoza 1763-66 S. 34) den Spinoza nicht ein einziges Mal."

und in heiteren Formen selbst über die wichtigsten Gegenstände sich problematisch zu äussern schien." Ob Goethe solche kleineren Schriften, wie etwa die später Schiller gegenüber erwähnten "Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen". schon damals gelesen, ist ans dem bisher vorhandenen Material nicht festzustellen, indessen unwahrsebeinlich, da wir ausser der angeführten Stelle in den "Frankfurter Gelehrten Anzeigen" Kants Namen von Goethe nie genannt finden, und ausserdem die Art der Erwähnung in jenem Briefe an Schiller (vom 18. Februar 1795) auf eine erst kurz vorher erfolgte Lektüre schliessen lässt. Wenn Goethe übrigens in jener Rede auf Wieland (IV, 642) fortfuhr, in seiner vorkritischen Periode habe Kant "unserem Freunde noch nahe genng gestanden," so hatte er damit auch insofern Recht, als Kant, bei dem wir Goethe nie erwähnt finden, Wielands Dichtungen hoch schätzte und sogar noch am 18. Dezhr. 1787 an dessen Schwiegersohn Reinhold schrieb: ..... Ihrem verehrungswürdigen Herrn Schwiegervater bitte ich, neben der grössten Empfehlung, zugleich meinen innigsten Dank für das mannigfaltige Vergnügen zu sagen, das mir seine unnachahmlichen Schriften bereitet haben." So ist es jedenfalls wohl zu verstehen, dass Kant dem jungen Dichter als einer der Aufklärungsphilosophen erschien und deshalb von ihm in einem Atem mit Mendelssohn, Sulzer und Garve genannt wird.

Nun aber erschien 1781 Kants erstes kritisches Hauptwerk, das die gesamte hisherige Philosophie auf den Kopf stellte: die Kritik der reinen Vernunft. Machte sie auch auf Goethe einen Eindruck? und welchen? Diese Frage soll uns ein zweiter Abschnitt beantworten, der uns von jenem wichtigsten Grenzjahr in der Geschichte der neueren Philosophie bis zu dem Erscheinen der für Goethe eigentlich erst epochemachenden letzten der drei grossen Kritiken begleiten wird.

### b) Von dem Auftreten des Kriticismus bis zum Erscheinen der Kritik der Urteilskraft (1781—1790).

Die vorzüglichste Quelle, der wir in unserer bisherigen Darstellung folgen konnten, "Wahrheit und Dichtung", lässt uns bereits mehrere Jahre vor Beginn dieses Zeitraums im Stich, während die "Tages- und Jahreshefte" erst mit den neunziger Jahren ausführlicher zu werden anfangen. Von Goethes eigenen Schilderungen seines philosophischen Entwicklungsganges bleibt uns daher nur der

bereits im Beginne unserer Darstellung eitierte wichtige Außatz Einwirkung der neueren Philosophie", den Goethe zuerst 1820 im zweiten Hefte des ersten Bandes "Zur Morphologie" veröffentlichte. Da derselbe aber nicht vor 1817 geschrieben ist und sich chronologisch höchst unbestimmt ausdrückt, so wäre zuvor zu untersuchen. was sich etwa aus gleiehzeitigen Quellen (Briefen, Tagebüchern) über Goethes philosophische Studien während der achtziger Jahre feststellen lässt.

Wenn wir auter diesen Quellen die Briefe an Frau von Stein an erster Stelle nennen, so kann dies nur auf den ersten Blick seltsam erscheinen. Denn jeder, der weiss, wie in diesen Briefen und Zetteln. deren an einem Tage oft mehr als einer geschrieben ward, des Dichters ganzes Wesen sich aufs Klarste abspiegelt, dass ferner in ihnen bis zu der italienischen Reise keine großeren Lücken vorkommen, und endlich, bis zu welchem Grade Goethe auch an seinen litterarischen, ja wissenschaftlichen Beschäftigungen die Freundin geistigen Anteil nehmen lässt, wird uns verstehen. Da lesen wir ung von allen möglichen, nicht bloss poetischen und litterarischen, sondern auch wissenschaftlichen, besonders naturwissenschaftlichen Studien, daneben von Geschichte, Politik, Reisebeschreibungen, von der Lekture alter Klassiker und von Herders neuen Schriften, aber nichts von Kant, wenig von Philosophie Aberhaupt. Das Wenige, was wir von Philosophischem hören, drängt sieh in die anderthalb Jahre vom Spätherbst 1784 bis Frühjahr 1786 zusammen. Im November 1784 finden wir G. über der Lektüre der ihm von Jakobi geschickten Hemsterbnis'schen Dialoge, die er auch der Frenudin and "Seclenfuhrerin" mitgeteilt hat (Briefe vom 4. und 9. November). 19. November schreibt er aus Jena, dass er von dort den Spinoza latemisch mitbringe, "wo alles viel deutlicher und schöner ist.") Die Lekture Spinozas bildete dann im Winter 1784 5 einen Teil der vertrauten Abendunterhaltungen mit Herders und Fran von Stein; daneben Herders Ideen. Am 27. Dezember schreibt er: "Ich las noch zuletzt in unserem Heiligen"; offenbar ist Spinoza gemeint. Am 11. September 1785 werden Jakobis Briefe an Mendelssohn über die Lehre des Spinoza kurz erwähnt; am 20. und 21. Februar 1786

<sup>1)</sup> Zu derseiben Zeit (11 Nov. 1754) schreibt er Knebel, et lese Spinozas Ethik und fible sich ihm sehr nabe, obgleich dessen Geist viel tiefer und reiner ser als der seinige - Von 1776-1754 hatte nuch sein Spinoza-Studium, wie es scheint, völlig bruchgelegen. - Auf seine Stellung zu Spinoza geben wir natürlich auch hier nicht näher ein, sondern verweisen auf Danzel, Suphan u. A.

sendet er der Freundin die auf oben diesen philosophischen Streit Jakobi-Mendelssohn bezüglichen Schriften, ohne sich in diese in seinen Augen neben Spinozas Grösse kleinlich und armselig erscheinenden Streitigkeiten einmischen zu wollen.

Mit dem hier Gegagten stimmt dasjenige überein, was wir aus Goethes gleichzeitigem Briefwechsel mit dem Philosophen Friedrich Heinrich Jakobi erfahren. Wir heben auch hier nur das Wichtigere heraus. Nach einem Briefe vom 12. Januar 1785 liest Goethe Spinoza immer wieder und stimmt in der Beurteilung desselben mehr mit Herder als mit Jakobi (Spinozas Gegner) überein. Am 9. Juni wird der jitdische Denker von Goethe lebhaft gegen den Vorwurf des Atheismus verteidigt und als theissonus et christianissmus hezeichnet. "Er (Spinoza) beweist nicht das Dasein Gottes, das Dasein ist Gott." Freilieh habe er die Schriften des trefflichen Mannes nie "in einer Folge gelesen" und vermöge daher das gesamte Lehrgebände desselben nicht zu überblicken. "Meine Vorstellungs- und Lebensart leidens nicht." Ueberhaupt habe er (Goethe) "nie an metaphysische Vorstellungsart Ansprüche gemacht"; --Herder werde es demnächst besser ausdrücken! — Am 21. Oktober erklärt er, "obne Spinozas Vorstellungsart von Natur zu haben". musse er doch, "wenn die Rede wäre, ein Buch anzugeben, das unter allen, die ich kenne, am meisten mit der meinigen übereinkommt, die Ethik (sc. Spinozas) nennen." Dagegen tadelt er Jacobis Glaubensbegriff als sophistisch. Die Briefe von Ende 1785 und Anfang 1786 drehen sieh um den bekannten litterarisch-philosophischen Streit zwischen Mendelssohn und Jakobi über Lessings Spinozismus; Goethe spricht zwar von den "jädischen Pfiffen des neuen Sokrates" (Mendelssohn), ist aber auch mit Jakobis Haltung nicht zufrieden. Von grösserem Interesse für uns ist eine längere Ausführung des letzteren über Kant (am 13. Dezember 1785). Er habe Kant, an dem man nicht vorbei könne, von neuem vorgenommen und durchstudiert; jetzt wolle er ihn "von Grund aus illustrieren". Mit Kant und Hemsterbnis wolle er "gegen die Berliner vorrtteken"; jene würden "unter seinem Commando (!) die treffliebsten Dienste thun." Indem er sodann in einigen Sätzen seine Auffassung von Kants "Glauben" vorträgt, fligt er die sein naives Selbsgefilht bezeichnende Anmerkung hinzu: "Ich gebe Dir hiermit den Schlüssel zu dem ganzen System und seinen wahren Kern, den Kant selbst noch nicht gekostet hat." (!) Jakobi ist sonach wohl einer der ersten in der zahlreichen Reihe derer, die Kants "wahren Kern", im Gegensatz rn ihm, aber besser als er selbst, ergriffen zu haben glaubten. "Du but der erste, dem ich dies Geheimnis (!) offenbare. Aber lass mich mit meiner Illustration einmal ganz zu Ende sein." In einer Nachschrift vom 14. Dezember fügt er noch die interessante Notiz bei: "Mein Buchlein hat Kant, so wie es erschien, mit grosser Bemerde gelesen, er soll mit dem Vortrage und dem ganzen Inhalte schr zufrieden gewesen sein. Aus dem Spinoza hat er nie einen Sinn ziehen können. Will es auch nieht können. Vielleicht köuftig webr hierüber, im Vertrauen," Es wäre von grosser Wichtigkeit für uns, wenn wir Goethes Erwiderung auf diesen Brief kännten. Leider besitzen wir eine solche nicht. Entweder ist ein Brief twischen diesem und dem nächsten - in der Ausgabe von Max Jakobi, dem Sohne des Philosophen, auf den Februar 1786 daherten!) - Briefe Goethes verloren gegangen, was wir nach einer Anspielung auf einen erteilten Auftrag im Anfange des letzteren Briefes anzunehmen geneigt sind, oder dieser uächsterbaltene Buef, der nach der Annahme der neuen Weimarer Ausgabe bereits im Januar geschrieben ist, wäre die Antwort, wäre aber auf Jakobis Ausführungen über die Kantische Philosophie, absiehtlich oder unabsiehtlich, nieht eingegangen. Wie dem nan auch sein mag, jedenfalls hat Jakobis Offenbarung des "Geheimnisses" von Kants "wahrem Kern" keinen nachhaltigen Eindruck auf Goethe hervorzubringen vermocht, sonst mitsste sich doch in den zahlreichen brieflichen und schriftstellerischen Aeusserungen des letzteren aus jener Zeit irgend ein Wort über Kunt finden. L'ebrigens kommt auch in den folgenden Briefen Goethe den philosophischen Bestrebungen des Pempelforter Freundes wenig entgegen. Am 14. April z. B. berichtet er von seinen mancherlei naturwissenschaftlichen Studien und wirft pur die Frage dazwischen: "Was machst Du alter Metaphysikus? Was bereitest Di Freunden und Feinden?" während das folgende Schreiben rom 5. Mai 1786 sogar, nach einem scharfen Tadel aller litterarischen Händel überhaupt (dies von dem späteren Xenjendichter!) und der Streitschrift Jacobis insbesondere, den vollen Gegensatz der beiderseitigen Weltanschanungen schildert! "Gott hat Dieh mit der Metaphisik (sie!) gestraft und Dir einen Pfahl ans Fleisch gesetzt, mich mit der Phisik gesegnet." "Ich halte mich an die Gottesverehrung des Atheisten p. 77 und überlasse Euch alles, was Ihr

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Briefwechsel awischen Goethe und F R Jakobi, herausgegeben von Ma-Jakobi, Lpz. 1846, S. 102.

Religion heisst und heissen mitst. Du hältst aufs Glauben an Gott, ich aufs Schauen." Im Festhalten an Spinozas sezentia intantera will Goethe sein ganzes Leben der Betrachtung der Dinge widmen, einerlei, wie weit er damit kommt. — Der nächste, Wissenschaftliches enthaltende Brief an Jacobi stammt erst aus dem Jahre 1791, greift also über unseren Zeitabschnitt hinaus.

Wir sind in dem Citieren Goetheseher Selbstbekenntnisse aus dieser Zeit mit Absieht etwas ausübrlicher gewesen, weil wir Goethes ganze dem Beschauen zugekehrte Art, seine Hinneigung zu dem Pantheismus Spinozas und dem gemäss Ablehnung des Kriticismus während jener Periode deutlich charakterisieren wollten. Demgemäss denn Kant und Spinoza stehen sich (was auch Kants Ausspruch, nach der ohigen Notiz Jacobis, besogt) diametral gegentiber; hier heisst es: man kann nicht zween Herren dienen. Auf der einen Seite stehen Kant und, wenigstens damals mit ihm verbündet, Jakobi, auf der anderen Spinoza, Goethe und — Herder. Auf das Verhältnis zu dem letzteren müssen wir daher noch mit einigen Worten zurückkommen.

Die nahe Verbindung, in der Goethe mit Herder in jenem Zeitraum, namentlich um die Mitte der achtziger Jahre, steht, zeigt sieh auch in philosophischer Beziehung. Herder hatte sich mittlerweile aus dem einstigen Schüler und Verehrer Kants in einen, wenn auch noch nicht offenen, Gegner desselben verwandelt. Die einzelnen Phasen dieser Entwicklung aufzuzeigen, ist hier nicht des Ortes, zumal da dieselbe in der neuesten Herder-Biographie aufs Klarste beleuchtet worden ist.") Wir wollen nur einige Stellen aus dem Briefwechsel zum Zeugnis dafür anführen, wie verwandt, ja man mochte zaweilen fast sagen abhängig Goethe philosophisch von Herder erscheint. Hatten wir ihn schon oben in einem Briefe an Jakobi auf Herder verweisen sehen, so spricht sieh dies Verhältnis noch deutlicher in seinen eigenen Briefen an Herder aus. So sehreibt er diesem Ende Mai (oder Anfang Juni) 1785: ..... Lass mich doch schen, was Du ihm (sc. Jakobi) schreibst, und lass uns darüber sprechen"; und vierzehn Tage spater, am 11. Juni, übersendet er dem Freunde einen Brief Jakobis und sein eigenes (Goethes) uns bereits bekanntes Autwortschreiben vom 9. Juni mit den Worten: "Hier, tieber Alter, einen Brief, der mir saurer geworden ist als lange einer,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eugen Kühnemann, Herders Leben. München 1895; vgl. besonders das Kapitel, Berder, Kant, Goethe. S. 259-256.

auch das Mahnschreiben Jakobis, das diesen Funken aus meiner barten und verstockten Natur herausgesehlagen. Thue nun das Beste, sende, sehreibe und befriedige!" Die Begeisterung für Spinoza tritt u. a. in einem Zettel vom 20. Februar 1786 hervor, in dem er meldet, dass er, um von den Eindrücken des ihm nicht behagenden judischen neuen Testaments", d. h. Mendelssohns oben erwähnter letzter Schrift, loszukommen, Spinozas Ethik aufgeschlagen und sie von der siehzehnten propositio des fünften Buches an "mit der grössten Erhauung zum Abendsegen studiert" habe. Auch von Herder existieren ähnliche Zengnisse in Bezug auf Goethe. So schreibt Herder am Schlusse eines Briefes an Jakobi: "Goethe hat, seit Du weg bist, den Spinoza gelesen, und es ist mir ein grosser Probjerstein, dass er ihn ganz so verstanden, wie ich ihn verstehe. Do musst auch zu uns herüber." Und in demselben Briefe (vom 20 Dezember 1784) erzählt er von einem Schreiben Hamanns, welcher kurz vorher eine gegen Kant gerichtete Schrift "Metakritik über den Purismum der reinen Vernunft" ausgearbeitet hatte: "Ich habe den Brief (Hamanns) Goethe communiciert, und er hat ibm so viel Freude gemacht wie mir." Die damalige Stellung Goethes gegenüber Kant wird endlich bezeichnet durch seine damals besonders stark ausgesprochene Begeisterung für Herders "Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit", welche durch Kants berthmte Rezension in der "Jensischen Allgemeinen Literaturzeitung" om Standpunkte des Kriticismus aus unbarmherzig zerpflückt wurden. Am 8. Dezember 1783 schreibt Goethe an Knebel, dass er die ersten Kapitel zusammen mit dem Verfasser lese und sie "köstlich" finde, abulieb am 4. Dezember an Frau von Stein. Aber auch noch am 20 Februar 1785, nachdem Kants Rezension bereits erschienen war, erklärte er Herder nach dem Durchlesen des Manuskriptes zum zweiten Teile: "Zu dem ganzen Inhalte sage ich Ja und Amen." Ja. wenn wir Falk!) glauben, so hätte Goethe später einen grossen Teil von Herders Gedanken für sein geistiges Eigentum erklärt. Herder spie damals Gift und Galle gegen seinen früheren Lehrer, sprach von dessen "bundeelender, eiskalter Knechtsschwärmerei und Besserwisserei" (an Jakobi 25. Februar 1785), ohne sich doch öffentheh gegen denselben herauszuwagen (an denselben, 16. Septbr. 1785).

<sup>4)</sup> Falk, Goethe aus näherem persönlichen Umgange dargestellt Leipzig 1856. S 36. Vgl. Schneege, Goethes Verhaltnis zu Spinoza in Philos. Monatsh. XXVII S, 301 L.

Wie weit Goethe in dieser Gegnerschaft mit ihm gegangen, wissen wir bei dem Mangel an Zeugnissen nicht. Allein, wenn eine spätere Mitteilang Carolineus von Herder, 1) dass Goethe, bevor ihm Schiller "die Grundsatze der neuen kritischen Philosophie mitgeteilt", über die Kantische Philosophie gespottet habe, bei der sachlichen und chronologischen Unbestimmtheit der Angabe und bei der leidenschaftlichen Voreingenommenheit, den ihre Verfasserin gegen den vermeintlichen Feind ihres Mannes hegte,2) therhaupt Glauben verdient, so wurde die Thatsnehe (des Spottes) am besten in diese Zeit der grössten "Herder-Nähe" Goethes fallen, die zugleich und in demselben Masse Kant- und Schiller-Ferne ist, während nachber das umgekehrte Verhältnis sich entwickelt. Die, wenn auch selbstverständlich nicht völlige. Uebereinstimmung Goethes mit Herder scheint bis zur Rückkehr von der italienischen Reise gedauert zu haben. Aus der Zeit der letzteren finden sieh eine Reihe Aeusserangen, die nicht missverstanden werden können. Von Neapel aus schreibt er Herder am 17. Mai 1787: "Wir sind so nah in unsern Vorstellungsarten, als es möglich ist, ohne Eins zu sein, und in den Hauptpunkten am nächsten" (IV, 372); aus Rom am 28. August, "Herders Büchlein" ("Gott") habe er "voll würdiger Gottesgedauken, so rein und schön zu lesen" gefunden (ebd. 393). Ueber den neu erschienenen Teil der "Ideen" sprieht er nicht nur dem Verfasser selbst den "lebhaftesten Dank" in den begeisterten Worten aus: "Sie sind mir als das liebenswerteste Evangelium gekommen und die interessantesten Studien memes Lebens laufen alle da zusammen. Woran man sich so lange geplackt hat, wird einem nun so vollständig vorgeführt. Wie viel Lust zu allem Guten hast Du mir durch dieses Buch gegeben und erneut" (12. Oktober. IV, 403), Sondern auch andern gegenüber äussert er sich mit dem gleichen Enthusiasmus: "Wie sehr mich Herders Ideen freuen, kann ich nicht sagen. Da ich keinen Messias zu erwarten habe, so ist mir dies das liebste Evangelium" (ebd. 402), und vierzehn Tage später, nach-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aus den "Lebenserinnerungen" Carolineas von Herder, mitgeteilt von B. Suphan in Preuss. Jahrb 43, 424.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So schreibt sie z. B am 6. Dezember 1987 an J. G. Müller: .... Goethe hatte ihn (sc. Professor Meyer als Freund von Herder) abgewandt; vielleicht hat er sich seitdem zum Besseren geändert, wie Goethe denn des Vaters Tod sehr angegriffen haben soil, und er jetzt gute Gesinnungen über ihn änssern soil. Ach, sie haben nur jetzt keinen Wert für mich. Goethe 1st für mich tot\*; vgl. auch den Brief vom 12. März 1809. (Von und an Herder, 3. Bd.),

dem er das Ganze zu Ende gelesen, findet er es "durchaus köstlich geducht und geschrieben", auch den Schluss "berrlich, wahr und erquicklich" (Rom, 27. Oktober 1787. IV, 403). - So bestimmt lautenden Zeugnissen eines Goethe gegenüber kann man doch nicht, wie Kühnemann es thut,") "die vollkommene Uebereinstimmung der Gedanken Herders und Goethes in den achtziger Jahren" schlechtweg als "zu den zahlreichen Illusionen der offiziellen Litteraturgeschichte gehörig" bezeichnen, ohne dem Diehter die gröbste Selbsttäuschung zuzutrauen. Allerdings ist statt des Wortes "vollkommen" etwa \_wesentlich" in jene Verhältnishestimmung einzusetzen und ausserdem das Zugeständnis zu machen, dass der innere Gegensatz beider Naturen, den Kühnemann im Folgenden mit grosser Klarheit, vielleicht zu viel Schärfe, hervorhebt, damals sehon im Keime geschlummert haben kann oder wird: dass nämlich für Herders im Anschauen and Empfinden ausruhendes Denken die "Ideen" das erreichte Ziel bilden, für Goethes rastlos thätigen Geist nur einen Durchgaugspunkt, von dem er, um sich über sich selbst klar zu werden, weiter schreitet zu - Kant. Aber für den von uns im Vorigen umschriebenen Zeitraum gilt das Letztere noch nicht. Sollte sich Goethe während desselben mit Kant näher beschäftigt haben, so wäre es doch sehr auffallend, dass weder in den etwa 2500 erhaltenen Briefen, die Goethe vor der italienischen Reise geschrieben (Weimarer Ausgabe, Band 1-VII) noch in den gleichzeitigen Tagebuehern, noch auch während des Aufenthaltes in Italien sich auch nur Kants Name genannt findet. Auf keinen Fall also hat Goethe in der Zeit bis zur Rückkehr aus Italien eindringendem Studium Kants obgelegen. Ebenso sieher ist dagegen, dass er von Kants Kritik gehört hat: abgesehen von allem Anderen wird dies durch den Brief Jakobis vom 13. Dezember 1785 (s. oben) bewiesen. Doch es ist onnmehr Zeit, dass wir uns dem Berichte zuwenden, den Goethe selbst drei Dezennien später über die "Einwirkung der neueren Philosophie" auf ihn rückerinnernd gegeben hat.2)

Goethe kannte, wie er dort nach nochmaliger Erwähnung seiner fleissigen Jugendlektüre des "kleinen Brucker" (s. oben S. 65) sich

<sup>1)</sup> A a, O, S, 405 f.

<sup>&</sup>quot;) Weimster Ausgabe, Naturwiss Schriften XI, 47-53. Ueber die Kantische Phikoophie und die Einwirkung Schillers ist er dabei nicht hinaus gekommen. Sein Vorsatz, spater auch Fichtes, Schellings, flegels in gleicher Weise zu gedenken, blieb unansgeführt.

ausdrückt, am philosophischen Sternhimmel wohl den grossen Bären und andere auffallende Sternbilder, nicht aber den Polarstern.") Indem die spinozistische Periode auffallenderweise gänzlich tot geschwiegen wird?) - sei es, dass er Spinoza nicht zu den "neueren" Philosophen rechnet, oder, dass er von dem eben nicht mehr spinozistischen Standpunkte seines Alters aus schreibt -, geht er dann sofort zu den kunstphilosophischen Erörterungen über, die er zu Rom mit Moritz trieb. Auch da habe er sich noch in "fruchtbarer Dunkelheit" befunden; desgleichen war bei der Darstellung seines Versuchs der Pflauzen-Metamorphose sein philosophischer Zustand "immerfort nur dämmernd", nirgends fand er "Aufklärung in seinem Sinne", d. h. eine solche, die ihn sich selbst erklart. seiner an der blossen Betrachtung der Dinge berangebildeten, "naturgemässen" Methode das philosophische Fundament gegeben hätte. Auch das erste kritische Werk Kants sollte diese Dunkelheit in ihm zunächst noch nicht heben. "Kants Kritik der reinen Vernunft war schon längst erschienen, sie lag aber völlig ansserhalb meines Kreises." Dies "längst" ist ein sehr unbestimmter Ausdruck. Vielleicht können uns die folgenden Sätze in Verbindung mit anderen Erwägungen zu einer genaueren Bestimmung der Zeit, in der die erste nahere Kenntuisnahme der Kantischen Philosophie seitens des Dichters erfolgte, verhelfen. Wenn Goethe nämlich fortfithet; "leh wohnte jedoch manchem Gespräch darüber bei, und mit einiger Aufmerksamkeit konnte ich bemerken, dass die alte Hauptfrage sich erneuere . . . .\*, so sind wir aus verschiedenen Gründen geneigt, die Zeit dieser Gespräche in die Jahre unmittelbar nach der Rückkehr aus Italien, 1788-1790, zu verlegen. Diese Annahme wurde einerseits mit dem Ausseren Umstand zusammenstimmen, dass in unserem Berichte die italiemsche Reise mit den ästhetischen Studien in Rom vorher erwähnt wird, andererseits und vor allem aber mit der geschichtlichen Thatsache, dass die kritische Philosophie erst in der zweiten Halfte der achtziger Jahre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Was nach der Lektüre Bruckers, der in der Weise der alten Doxographen mehr eine Sammlung von Anckdoten und abgerissenen Notizen über die Philosophen als eine ernste Geschichte der Philosophie gieht, nicht gerade zu verwundern ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch Baco, dessen Traktat De idolis er nach einer Mitteilung an Sulpiz Boisserée vom 3. Oktober 1815 vor der italienischen Reise eifrig studiert hatte (Goethes Gespräche, berausg, von W von Biedermann III, 250), wird nicht erwähnt.

in weiteren Kreisen bekannt wurde, und zwar gerade durch ihre Verpflanzung in Goethes nüchste Nahe, au die Jenaer Universität. Die Kritik der reinen Vernunft war in den ersten Jahren nach ihrem Erscheinen von den damaligen philosophischen "Grössen" -Feder und Meiners in Göttingen, Eberhard in Halle, Tiedemann in Marburg, Plutner in Leipzig, Ulrich in Jena und dem bekannten Christian Garve -, wie sieb aus ihren Rezensionen ergieht, nicht cinmal verstanden, geschweige denn empfohlen worden. Daher konnte der beredte Verktindiger des Kautianismus, Karl Leonhard Reinhold, noch Ende 1786 in seinem an den weimarischen Minister von Voigt erstatteten ausführlichen Beziehte über den Einfluss der Kantischen Philosophie sein Urteil über deren bisherige Verbreitung dahin zusammenfassen, dass "das grösste Meisterstück des philosophischen Geistes, seitdem es philosophischen Geist giebt, bisher chr wenig Eingang, und zwar bei den berühmtesten philosophischen Schriftstellern unserer Nation gerade am wenigsten, gefunden" babe, and die Befürchtung aussprechen, es sei "von den Reichen und Machtigen in der gegenwärtigen philosophischen Welt für das neue Evangelium der reinen Vernunft" nicht bloss "wenig zu hoffen", ondern "nichts Geringeres zu besorgen, als dass sie die Verbreitung desselben, wo nicht verhindern, doch wenigstens erschweren und verspäten dürften." 13 Was den Mangel an philosophischem Interesse angeht, so hatte Goethe noch im Februar 1786 an Jakobi geschrieben. dass der Streit zwischen letzterem und Mendelssohn, der doch philosophisch von grosser Bedeutung war, zu sehr ausser dem Gesichtskreis der Weimaraner läge; er interessiere dort nur Herder; während on Brief vom 1. Juni 1791 an Jakobi ganz anders lautet: "Ein Aufenthalt zu Jena, wo die neue Philosophie so feste Wurzeln geschlagen hat, würde Dir bei Deiner eutschiedenen Neigung au dieser Wissenschaft gewiss interessant sein." Diesen Umschwung hatten vor allem Reinholds begeisterte "Briefe über die Kantische Philosophie" bewirkt, deren erster im August 1786 in Wielands deutschem Merkur erschien: also gerade zu derselben Zeit, als Goethe nach Italien aufbrach. Reinholds Berufung nach Jena, wo er Juni 1787 Wohnung nahm und Michaeli desselben Jahres seine vielbesnehten Vorlesungen eröffnete, erfolgte somit während Goethes

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Wieland und Reinhold, Original-Mittellungen als Beiträge zur Geschichte des deutschen Geisteslebens, herausg. von Robert Kell, Lps. 1865, S. 283 f. 285 f. Vgl auch die einleitende Biographie Reinholds S. 17 ff.

italienischer Reise und ohne dessen Mitwirkung, lediglich durch den Minister Voigt, der damals zugleich Kurator der Universität Jena war. Als Goethe nun Sommer 1788 aus Italien heimkehrte, fand er, ähnlich wie ein Jahr zovor Schiller. 1) Jena voll von der neuen Lehro und muste notwendig Notiz von ihr nehmen. Noch ein weiterer Umstand endlich weist darauf hin, dass Goethes erste ernstliche Beschäftigung mit Kant in die von uns bezeichnete Zeit fällt: der Zusammenhang und die Art, in welcher Herder im weiteren Verlaufe unseres Berichtes erwähnt wird. "Unglitcklicherweise war Herder zwar ein Schüler, doch ein Gegner Kants,2) und nun befand ich mich noch schlimmer: mit Herdern konnt' ich nicht übereinstimmen, Kanten aber auch nicht folgen." Steiner i hat bei dieser Stelle irrigerweise auf Herders Angriffe gegen Kant in der "Metakritik" und "Kalligone" hingewicsen, die erst zehn Jahre später -1799 und 1800 - erfolgten, als Goethe sich schon längst von Herder getrennt batte. An unserer Stelle aber ist offenbar die Freundschaft mit Herder noch vorhanden, Goethe bedauert noch, mit ihm nicht thereinstimmen zu konnen. Es ist eben die Zeit, in der sich jene von uns oben angedentete Abwendung von Herder in Goethes Innerem langeam ins Werk setzt. Eine Beziehung auf jene spätere Zeit ist übrigens auch schon aus dem einfachen ausseren Grunde durchaus ausgeschlossen, weil der Inhalt unserer Stelle mit allem anderen bisher aus Goethes Aufsatz Erwähnten vor das Erscheinen der Kritik der l'rteilskraft (1790) fullt.

Auf Grund dieser Erwägungen hatten wir uns für die ausgebenden achtziger Jahre als höchst wahrscheinliche Anfangsjahre des Goethe'schen Kantstudiums bereits entschieden, als uns diese Annahme durch die Auffindung einer Stelle in dem Wieland-Reinhold'schen Briefwechsel in willkommenster Weise bestätigt ward.

Vgl. meine Abhandlung über Schillers Verhältnis zu Kant. Philosoph. Monatsbefte XXX, 227 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Andererseits erklärte sich auch Kant damais (1789) von neuem gegen Herder, indem er Jakobi zugestand, dass derseibe den Synkretismus des Spinozismus mit dem Deisums in Herders "Gott" gründlich widerlegt habe. Wieland bittet, aus Froundschaft für Herder, seinen Schwiegersohn Reinhold, in einem Briefe vom 23. Jani 1787 (bei Keil S. 78), dass er vorläufig (als Recensent), "nichts gegen den H... Gott unternehme", woraus der Herausgeber (Einleitung S. 22) in drolligem Missverständnis ein "nichts gegen den Herr Gott" macht!

<sup>5)</sup> In seiner Ausgabe in Kürschners National-Literatur, Goethes Werke XXXIV, 8, 28 Anmerkung

Wieland schreibt nämlich an seinen Schwiegersohn am 18. Februar 1789: ... Goethe studiert seit einiger Zeit Kants Kritik etc." - gemeint ist offenbar "der reinen Vernanft" - "mit grosser Application und hat sieb vorgenommen, in Jena eine grosse Conferenz mit Ihnen darüber zu halten."1) Im weiteren Verlaufe des Briefes wird dann auch Moritz, Goethes Freund und Studiengenosse zu Rom, der eben damals acht Wochen in Goethes Hause gewohnt hatte, als warmer Freund und Verehrer des Kaptianers Reinhold bezeichnet. Ob es zu der "grossen Konferenz" gekommen ist, wissen wir leider nicht; nach einem, allerdings erst viel späteren, Briefe Jakobis an Reinhold zu schliessen, halten wir es für wenig wahrscheinlich.2) Nach dem oben erwähnten Berichte von Sulpiz Boisserée über ein Gespräch mit Goethe vom 3. Oktober 1815 hätte dieser sich freilich von Reinhold die Kantische Philosophie in Privatstunden vortragen lassen; indessen dieser Bericht strotzt so von offenbaren Ungenauigkeiten und Irrithmern, wie wir bei späterer Gelegenheit noch sehen werden, dass auf ihn nicht das Mindeste zu geben ist. Die "Privatstunden" speziell würden, nach den Worten Bousserées, in eine Zeit fallen, in der Reinhold gar nicht mehr in Jena lebte. Dass Goethe trotz aller "Application" in Kants Kritik der reinen Vernunft damals nicht sehr tief einzudringen vermochte, bezeugt er selbst. "Der Eingang war es, der mir gefiel" -- "vollkommenen Beifall- gab er namentlich dem Kantischen Satze: Wenngleich alle unsere Erkenntnis mit der Erfahrung angeht, so entspringt sie darum doch nicht eben alle aus der Erfahrung - aber "ins Labyrinth solbst konnt' ich mich nicht wagen; bald hinderte mich die Dichtungsgabe, bald der Menschenverstand, und ich fühlte mich nirgend gebessert." Auch die ganze Art, wie er Kant auffasst, wie er z. B. die Termini "analytisch synthetisch" nach seiner Weise versteht, wie er als die "Hauptfrage" die zu betrachten scheint, wie viel unser Selbat und wie viel die Aussenwelt zu unserem geistigen Dasein beitrage", bestätigt dies. Sie beweist zwar nicht

<sup>1)</sup> Kail a. s. O. S. 106.

ganz das, was Steiner. ) auch hier wieder die Gegensätze übertreibend, behauptet, dass Goethe die Kantischen Kunstausdrücke in einem dem Königsberger Philosophen "ganz freuden" Sinne gebraucht, wohl aber, dass er nur eine Seite der Kantischen Philosophie begriffen hat, nicht aber das wesentlichste Problem, die Frage nach der Gewissheit unserer Erkenntnis und damit nach einer Philosophie als Wissenschaft. Dagegen stimmt mit dem Zengnisse Wielands von Goethes "grosser Application" überein, was dieser selbst uns über sein eifriges Studium der Kritik in jener Zeit erzählt. "Aber- und abermals kehrte ich zu der Kantischen Lehre zurück; einzelne Capitel glaubt' ich vor andern zu verstehen und gewann gar manches zu meinem Hausgebrauch" (S. 50).

Die ehenfalls um diese Zeit (1788) erschienene Kritik der praktischen Vernunft wird von Goethe in diesem Zusammenhange nicht erwähnt, was zum Teil wohl darin seine Erklärung findet, dass unseres Dichters Aufsutz die Einwirkung der neuern Philosophie vor allem auf seine naturwissenschaftliche Methode darstellen will. Dass er indessen auch von Kants Ethik Kenntnis genommen, unterliegt nach noch zu besprechenden Aeusserungen aus späterer Zeit durchaus keinem Zweifel. Ob jedoch damals sehon und ob gerade in der Form, dass er die Kritik der praktischen Vernunft durchstudiert, lässt sich nicht feststellen.

Weit bedeutender jedenfalls als diese beiden, wirkte auf den Diehter die dritte der drei grossen Kautischen Kritiken: die Kritik der Urteilskraft, und es ist billig, dass wir damit einen neuen Abschnitt beginnen.

# II. Die Einwirkung von Kants Kritik der Urteilskraft bis zur dauernden Verbindung mit Schiller.

(1790 - 1794.)

Am 12. Januar 1785 schrieb Goethe an Jakobi: "Ehe ich eine Silbe μετά τὰ φυσικά schreibe, muss ich notwendig die φυσικά besser absolviert haben". Demgemäss hatte er bisher gehandelt.

<sup>1)</sup> In einer Anmerkung zu der Stelle in seiner Ausgabe (a. a. O. S. 27).

<sup>9)</sup> Vergleiche des Verfassers: Die Kantische Begründung des Moralprinelpa. Boilager Programm 1999 und: Der Formalismus der Kantischen Ethik etc. Dies, Marburg 1993.

Seit seinem Eintritt in Weimar (vergleiche seine "Gesehichte meines botanischen Studiums") ununterbrochen auf den verschiedensten naturwissenschaftlichen Gebieten thätig, hatte er sich seine eigene "naturgemässe" Methode gebildet und mit deren Hilfe wichtige Entdeckungen gemacht, ohne sich um die philosophischen Fundamente derselben vorlänfig zu kummern. Aber er such te nach einer solchen "metaphysischen" Grundlage, der seine Denkweise sich assimilieren konnte; er hatte gemerkt, dass er in einer wenn auch noch so "fruchtbaren" Dunkelheit dahinlebte. Auch die Lekture der Kritik der reinen Vernunst hatte diesen "dämmernden Zustand". wie wir sahen, noch nicht völlig zu hehen vermoeht. Daher konnte er spitter Eckermann mitteilen, dass er die Metamorphose der Pflanzen geschrieben habe, ohne zu wissen, dass sie ganz im Sinne der Kantischen Lehre sei.1) Da erschien, um dieselbe Zeit wie jene kleine und doch so bedeutungsvolle Schrift (1790), das Werk, welches ihm an Stelle der bisherigen Dunkelheit helles Licht über sein "bisheriges Schaffen, Thun und Denken" verbreiten sollte: Knuts Kritik der Urteilskraft. Hören wir zunächst Goethes eigenen Bericht:

"Nun aber kam die Kritik der Urteilskraft mir zu Handen und dieser bin ich eine höchst frohe Lebensepoche schuldig. Hier sah ich meine disparatesten Beschäftigungen 2) neben einander gestellt. Kunst- und Naturerzengnisse eins behandelt wie das andere, ästheusche und teleologische Urteilskraft erleuchteten sich wechselsweise. Wenn auch meiner Vorstellungsart nicht eben immer dem Verfasser sich zu fügen möglich werden konnte, wenn ich hie und da etwas zu vermissen schien, so waren doch die grossen Hauptgedanken des Werkes meinem bisherigen Schaffen, Thun und Denken ganz analog; das innere Leben der Kunst sowie der Natur, ihr beiderseitiges Wirken von innen beraus war im Buche deutlich ausgesprochen. Die Erzeugnisse dieser zwei unendlichen Welten sollten um ihrer selbst willen da sein, und was neben einander stand, wohl für einander, aber nicht absichtlich wegen einander. Meine Abneigung

<sup>1)</sup> Gesprich mit Fekermann am 11 April 1827 (I, 282).

<sup>1)</sup> In dem 1. Heft zur Morphologie (1817) berichtet er, wie ihn nach der Rückehr aus Italien infolge der dort empfangenen Eindrücke drei ganz verschiedene Gegenstände gleichmässig anzogen: die Kunst, die lebendige Natur und die Sitten der Völker, und dass er zu gleicher Zeit seinen Aufsatz über Kunst. Manier und Stil, über die Metamorphose der Pilanzen und über den römischen Karneval geschrieben habe (V. 750)

gegen die Endursachen war nun geregelt und gerechtfertigt; ich konnte deutlich Zweck und Wirkung unterscheiden, ich begriff auch, warum der Menschenverstand beides oft verwechselt. Mich freute. dass Dichtkunst und vergleichende Naturkunde so nah mit einander verwandt seien, indem beide sich derselben Urteilskraft unterwerfen. Leidenschaftlich angeregt, ging ich auf meinen Wegen par desto rascher fort." Freilich auch in diesem Falle fasste Goethe Kants Werk nach seiner besonderen Weise auf, die er schon bei der Kritik der reinen Vernunft mit den Worten charakterisiert hatte: "Wenn ich nach meiner Weise über Gegenstände philosophierte, so that ich es mit unbewusster Naivetät und glaubte wirklich, ich sähe meine Meinungen vor Augen" (S. 491). Achnheh erzählt er uns auch hier, dass er "für das, was und wie ich mir's zugeeignet hatte, bei den Kantianern wenig Anklang fand. Denn ich sprach nur aus, was in mir aufgeregt war, nicht aber, was ich gelesen hatte"; und weiter: "Nicht chenso gelang es mir, mich den Kantischen anzunähern; sie hörten mich wohl, konnten mir aber nichts erwidern, noch irgend förderlich sein. Mehr als einmal begegnete es mir, dass einer oder der andere mit lächeinder Verwunderung zugestand: es sei freilich ein Analagon Kantischer Vorstellungsart, aber ein seltsames".

Gegen die volle Wahrheit dieser lebendigen Selbstschilderung könnte man nun allerdings einwenden, dass sie erst 27 Jahre später und zwar, wie wir an seiner Stelle nachweisen werden, an der Hand nochmaliger Lekture des Kantischen Buches seitens des Dichters niedergeschrieben worden ist. Für die Richtigkeit ihrer wesenthehsten Züge bürgen uns indessen die gleichzeitigen Aensserungen zweier Männer, denen man die Urteilsfähigkeit gewiss nicht absprechen wird, Körners und Schillers. Körner hatte dem Frenade bereits am 28. Mai 1790 von seinem Studium der Kritik der Urteilskraft geschrieben, und Schiller (damals noch nicht Kantianer) ihm viel Glück dazu gewünscht. In Jena höre man sie "zum Sattwerden" preisen (18. Juni). Als Goethe nun auf der Rückkehr von der schlesischen Reise im Herbste 1790 Körner in Dresden auf einige Tage besucht, finden beide "die meisten Berührungspunkte im - Kant! In der Kritik der teleologischen Urteilskraft hat er Nahrung für seine Philosophie gefunden." So schrieb Körner an Schiller am 6. Oktober 1790. Demnach hatte Goethe damals schon die Kritik der Urteilskraft ziemlich genau studiert und sich zu eigen gemacht. Wie viel Wert er aber auf das bei Körner Gewonnene legte, ergiebt sich aus einem Briefe, den er am 21. Oktober an deuselben richtete: .... Dresden hat mir mehr gegeben, als ich hoffen kounte. Sie mir in Dresden mehr, als ich wünsehen durfte." Noch interessanter ist das, was Schiller von einem Besuche Goethes bei hm dem Dresdener Freunde tags darauf, am 1. November, zu berichten weiss: "Goethe war gestern bei uns, und das Gespräch kam bald auf Kant. Interessant ist's, wie er alles in seine Art kleidet und übertaschend zurückgiebt, was er las; aber . . . . es fishlt ihm ganz an der herzlichen Art, sich zu irgend etwas zu bekennen. Ihm st die ganze Philosophie subjektivisch, und da hört denn l'eberzengung und Streit zugleich auf. Seine Philosophie mag ich auch meht ganz; sie bolt zuviel aus der Sinnenwelt, wo ich aus der Seele hole. Leberhaupt ist seine Vorstellungsart zu sinnlich und betastet mir zu viel. Aber sein Geist wirkt und forselt nach allen Direktionen und strebt, sich ein Ganzes zu erbauen, und das macht ihn mir zum grossen Mann." Diese Darstellung Schillers stimmt meht nur mit Goethes obiger Selbstschilderung aufs beste überein. sondern kennzeichnet zugleich auch treffend, und dies vor Schillers philosophischer "Bekehrung" zu Kant,") den Unterschied beider Naturen in philosophischer Beziehung. Und Körner stimmt, am 11. November, Schillers Urteil über Goethe xu: "Auch mir ist Goethe sp sinnlich in der Philosophie", mit dem Zusatze freilich, der dem damnligen Schiller gegenüber berechtigter war als für ihn selbst: Aber ich glaube, dass es für Dich und mich gut ist, uns an ihm za reiben, damit er uns warnt, wenn wir uns im Intellektuellen zu weit verlieren."

Jedenfalls hat Kant von jetzt an festen Fuss bei Goethe gefasst. Fast aus jedem der folgenden Jahre his zu Schillers Tod besitzen wir Zeugnisse seiner Beschäftigung mit dem kritischen Philosophen, während von Spinoza auf lange Zeit hinaus, beinahe könnte man sagen überhaupt nicht mehr die Rede ist.

Gerade, weil er bei den Kantianern wenig Anklang fand, studierte Goethe "auf sieh selbst zurtlekgewiesen das Buch immer hin und wieder." Und — ein wichtiger Fortschritt — er erkennt die systematische Zusammengehörigkeit beider ihm nun bekannten "Kritiken" (die dritte im Bunde, die Kritik der praktischen Vernunft, wird auch hier nicht erwähnt). "Beide Werke, aus einem Geist entsprungen, deuten immer eins aufs andere." Auch

<sup>1)</sup> Die erst im Februar und März des folgenden Jahres erfolgte; vgl. meine Abhandlung a. a. O. S. 231 f.

in die Kritik der reinen Veraunft "tiefer einisdringen, sehien mir zu gelingen". Durch die neuesten l'ublikationen der Weimarer (weibe-Ausgabe sind wir in die günstige Lage gesetzt, neue und, abgesehen von einer kurzen Erwähnung Otto Harnacks.) so viel wir wiesen, noch nitgends verwertete Belege für die Kantstudien dieser Zeit beitübringen. Dieselben ünden sich als "Paralipomena II" in dem 11. Bande der naturwissenschaftlichen Schritten, am Schlüsse (8, 377—382). In dem Goethe-Archiv hat sich nämlich ein ganz ion Goethes eigener Hand geschriebenes Heft gefunden, das auf dem Umschläge von Kräuters Hand die Aufschrift trägt; "Eigene Philosophische Vorarbeiten und Kantische Philosophie, eiren 1790". Diese Aufschrift entspricht, wie der Herausgeber bemerkt, "nicht ganz dem Inhalt, denn das Heft enthält nur Auszüge aus Kantischen Werken," und zwar aus der Kritik der reinen Vernunft und der Kritik der Urteilskraft. Beginnen wir mit den ersteren.

Zunächst ist zu konstatieren, dass Goethe die zweite, bekanntlich in manchen Teilen sehr veränderte Auflage der Kritik der reinen Vernunft, von 1787, vor sich gehaht hat. Das ergiebt sich mit unumstösslicher Gewissheit sowohl aus der genauen l'ebereinstimmung der angegebenen Seitenzahlen und der Leberschriften. wie auch aus der beigefügten Paragraphen-Einteilung, die in Kants erster Ausgabe (1781) noch fehlt. Ferner, dass auch der Titel "Auszug" den Inhalt des Heftes nicht korrekt bezeichnet; dasselbe enthält vielmehr nur ein Inhaltsverzeichnis des Kantischen Werkes. Genau mit Kants Worten finden wir die gesamte, ausführliche Gliederung des Buches in seine "Teile", "Bücher", "Hauptstücke", "Abschnitte" und "Paragraphen" wiedergegeben. Eine Ausnahme findet sich nur bei § 8. "Allgemeine Anmerkungen zur transscendentalen Aesthetik". Hier, wo sich für die einzelnen vier Anmerkungen bei Kant keine besonderen l'eberschriften fanden, hat Goethe dieselben für die drei ersten in durchsichtigster Weise den Worten des Kantischen Textes entlehnt,2) während bei der vierten hinter der Ziffer 4 ein leerer Raum gelassen ist, als ob der Dichter

<sup>1)</sup> Preussische Jahrbücher, 77, Band (1894), S 556

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beispielsweise beisst es im Anfange der zweiten Anmerkung (die sich übrigens, wie 111 und 1V, nur in der zweiten Ausgabe findet) bei Kant. "Zuz Bestätigung dieser Theorie von der Idealität des ausseren sowohl als inneren Sinnes ... kann vorziglich die Bemerkung dienen ..." Daraus macht Goethe die Ueberschrift: "2. Bestätigung der Theorie von der Idealität des äusseren sowohl als inneren Sinnes".

m diesem Falle eine passende Zusammenfassung des Inhaltes nicht hatte finden können. Achnlich sind später auch die §§ 23 und 25, die hei Kant keine besondere Uebersehrift tragen, in Goethen Inhaltsverzeichnis einfach ausgelassen, während die übrigen, die mit einer solchen versehen waren, genau mit den Kantischen Worten abgeschrieben sind. So geht es weiter bis zu dem dritten Abschnitt des zweiten Hamptstücks der "Analytik der Grundsätze". Hier schlen zum ersten Male die Unterabschnitte (Axiome der Anschauung, Anticipationen der Wahrnehmung, Analogien der Erfahrung, Postulate des emptrischen Denkens überhaupt); desgleichen sind dieselben bei dem Kapitel von den "Paralogismen der reinen Vernunft" nicht mehr ausgesehrieben. Bald hierauf bricht überhaupt die Handschrift ab. Sie reicht bis zu dem vierten Abschnitt des Kapitels von den "Autinomien der reinen Vernunft" d. a. S. 512 der zweiten Ausgabe (= 8, 391 der Kehrbach'schen), umfasst also etwa drei Funftel des ganzen Werkes. Dann folgen unausgefüllte Seiten bis zur Ueberschrift des zweiten Hauptteiles der Kritik: "Transscendentale Methodenlebre", worauf wieder ein unausgefüllter Raum: ein Beweis dafür, dass Goethe ein Inbaltsverzeichnis des ganzen Werkes sich an machen beabsichtigt hatte. In dem vierten Abschnitt der Einleitung in die transscendentale Logik ist aus Versehen das Wort "Logik" hinter "transscendental" ausgelassen, sonst ist die Absehrift von Kant wortgetren. - Neben dieser ausführlichen Inhaltsangabe lag in jenem Hefte "ein weniger aussthrhehes (114 Folio-Seiten) Inhaltsverzeichnis ebenfalls von Goethes Hand, ferner eine Abschrift der Kategorientafel, und eine solche die Grundsätze des reinen Verstandes enthaltend" (X1, 381). Leider sind dieselben von dem Herausgeber nicht abgedruckt, offenbar also wohl blosse Abschriften. Wir vermuten, dass Goethe sich, um eine raschere Uebersicht zu gewinnen, zuerst das kürzere Inhaltsverzeichnis angefertigt hat. Die Grundsätze des reinen Verstandes sind vielleicht deshalb hier besonders aufgeführt, weil sie in der aussthrlichen Inhaltetthersicht, wie wir oben sahen, fehlten, oder sie sind umgekehrt in letzterer ausgelassen, weil sie hier schon verzeichnet waren. Das besondere Aufschreiben der bekannten und viel angewandten Kategorientafel bedarf keiner weiteren Erklärung.

Welche Schlüsse lassen sieh nun aus diesen "Paralipomena" tiehen? Eigentlich nur die, dass Goethe jenes ausführliche Verzeichnis nach 1787 geschrieben bat, und dass er sich eine Uebersicht über das gesamte System der reinen Vernunft zu verschaffen beflissen war. Dagegen erfahren wir, bei dem gänzlichen Fehlen von eigenen Urteilen Goethes, nichts über dessen eigene Auffassung. Dass er indessen die Kritik der reinen Vernunft nicht bloss, wie man nach dem Vorigen meinen könnte, mechanisch ausgeschrieben sondern sie mit kritischem Auge gelesen hat, ergiebt sich aus Bedenken und Einwitrfen, die ihm offenbar bei der Lektüre kamen und sofort auf Zetteln oder einzelnen Blättern fixiert wurden. Wir ziehen ans den als "Paralipomena I" von Rudolf Steiner a. a. O. berausgegebenen nur diejenigen hierber, welche sieh ganz deutlich auf Kants genanntes Werk beziehen. So äussert Goetho auf einem Blatte<sup>1</sup>) seine Bedenken über den Kantischen Gebrauch des Terminus "Erkenntnis": "Mir kommt vorerst gefährlich vor, dass Kant das was unsere Seele den Erkenntnissen gleichsam entgegenbringt, worin sie die Erkenntnisse aufnimmt, wieder Erkenntnis nennt"; ferner aber Kants Begriff des Körpers: "p. 11 [Is Wird denn] die Ausdehning eines Körpers [einf] wird eigentlich nur früher erkannt. weil [mir] das Auge früher ist als das Gefühl. Ausdehnung, Undurebdringlichkeit, Schwere, Schall sind doch alles [die] Prädikate, die zum Subjekt notwendig gehören und nur daraus entwickelt werden, die Erfahrung findet sie ja nicht damit verbanden, sondern sie wird sie nur am Subjekt gewahr. Und zusammen macht's den Begriff von Körper." Ohne auf den sachlichen Inhalt dieser interessanten Stelle, die sich auf S. 11 der Kritik der reinen Vernunft bezieht und in den mehrfachen Korrekturen das Ringen mit dem Anedruck gewahren lässt, näher einzugehen, wollen wir nur darauf hinweisen, dass die Art, wie Goethe hier physiologisch das Ange, das Gefühl und das Gewahrwerden in das von Kant rein logisch Betrachtete hineinzieht, Schillers und Körners Urteile (S. 85) über das "Sinnliche" des Goethe'schen Philosophierens zu bestütigen scheint. Und wenn Goethe hieran die Bemerkung schliesst: "Hier liegt überhaupt auf eine sehr zarte Weise etwas Falsches verborgen, das mir daher zu kommen scheint, weil er (sc. Kant) das subjektive Erkenntpisvermögen nun selhst als Objekt betrachtet und den Punkt, wo subjektiv und objektiv zusammentressen, zwar scharf, aber nicht

<sup>&#</sup>x27;) Was die daneben befindliche Notiz "Kurze Vorstellung der Kantischen Philosophie von D F V R." betrifft, so werden die vier Abkürzungen vorlünfig schwerlich zu enträtseln sein Der Endbuchstabe R könnte auf Reinhold, den einzigen bekannteren Kantianer, dessen Familienname mit R beginnt, gehen, allein die drei ersten Buchstaben atimmen mit seinen Vornamen Karl Leonhard nicht Auch ein Buch obigen Titels ist uns nicht bekannt.

ganz richtig sondert", so würde auch diese, nicht gerade ein allzu tiefes Versenken in die Kantische Methode, jedenfalls aber keine Zustimmung zu ihr verratende Stelle nicht gegen die Annahme sprechen, dass diese an sich zeitlich unbestimmten Bemerkungen Goethes in unseren Zeitraum, d. i. den Anfang von Goethes Kantsundium fallen, woranf mir auch das Wort "vorerst" in dem ersten Satze (s. oben) zu deuten scheint. Immerhin wird sich Sicheres hierüber ohne weitere Daten nicht ausmachen lassen.

Aber lässt sich die Entstehung des "Hestes" nicht genauer datieren als bloss auf das in der Aufschrift verzeichnete "eirea 1790"? Der Herausgeber meint dies und setzt sie kurzerband in den Marz 1791, "wie aus dem in demselben Heft befindlichen und auf diese Studion bezäglichen Gedicht "An Carl August" hervorgeht" (8. 377). Auf der Hinterseite des Blattes nämlich, auf dem die Abschrift der Kategorientafel und der Grundsätze des reinen Verstandes (oder nur der letzteren?) sich befindet, steht die erste Niederschrift eines launigen, kleinen an den Herzog Karl August gerichteten Gedichtes "Zu dem erbaulichen Entschluss" (Werke IV. 230), das sieh, wie der Herausgeber sagt, "auf die Kategorien bezieht" und das Datum vom 24. März 1791 trägt. Hierans folgert Steiner ohne weiteres: "Damals muss also Goethe sich die Auszuge gemacht haben." Wir finden dieses "muss" keineswegs unzweifelhaft. Einmal steht das Gedicht nicht mit den "Auszügen" schlechtweg. d h. insbesondere mit den beiden Inhaltsverzeichnissen, sondern nur mit der Abschrift der "Grundsatze", eventuell noch der Kategorien, die zu anderer Zeit gemacht worden sein kann als die ersteren, auf einem Blatte. Ferner aber zeigt die zweite Strophe des überbanpt nur zweistrophigen Gelegenheit-Gedichtehens, welches der Uebersendung eines naturwissenschaftlichen (nicht philosophischen) Buches an den zu Hause bleibenden Herzog zum Geleite dient, mit threm Wortlant:

> "indes macht draussen vor dem Thor, Wo allerliebste Kätzehen blühen, Durch alle zwölf Kategorien Mir Amor seine Spässe vor."

emen sehr wenig philosophischen Charakter. Sie "bezieht sich auf die Kategorien" nur insofern, als sie die Kenntnis von deren Namen and Zahl voraussetzt, weist aber sonst, wie E. Krah neuerdings in einem Aufsatze über "Goethes römische Elegien und ihre Quellen" höchst wahrscheinlich gemacht hat.¹) nach einer dem strengen Denker von Königsberg möglichst entgegengesetzten Richtung (den Priapeia der Alten!). — Wir würden z. B. eine Niederschrift des oder der Inhaltsverzeichnisse schon im Jahre 1789 für möglich halten, was zu der Angabe Wielands stimmen würde und mit dem unbestimmten späterem Vermerke Kräuters "eirea 1790" sich eben so gut vereinigen liesse als die Annahme des Jahres 1791. Jedenfalls wird man gut thun, das "Muss" in ein "Wahrscheinlich" umzuwandeln.

Als wahrscheinlicher lässt den späteren Termin neben jener Niederschrift der Umstand erscheinen, dass in demselben Hefte ein weiterer, kurzer Auszug sich befindet, der frühestens 1790 geschrieben worden sein kann, nämlich ein solcher aus der erst in diesem Jahre erschienenen Kritik der Urteilskraft. Es ist diesmal keine Inhaltsübersicht, sondern Goethe hat sich aus § 76 des Werkes, d. h. einer besonders wichtigen "Anmerkung" in der "Dialektik der Teleologischen Urteilskraft" eine Anzahl grundlegender Termini and Definitionen notiert. Dahin gehört die Gleichsetzung von objektiv und synthetisch, die Unterscheidung von konstitutiven und regulativen Prinzipien, die Definition des Möglichen. Wirklichen, Ueberschwenglichen, Zweckmüssigen, überall in engem Anschlusse an den Kantischen Wortlaut (vgl. S. 287, 288, 289, 291 der Kehrbach'schen Ausgabe) mit Ausnahme eines Satzes: "Der Verstand sieht das subjektive der Vernunft ein", der die Ansicht des Philosophen ungenau, wenn nicht unrichtig, wiedergiebt. (Es hätte statt dessen beissen müssen: Der Verstand schränkt die Giltigkeit der Vernunftideen auf das Subjekt ein.) Seitenzahl und Worttext beweisen, dass der Dichter die urste Ausgabe des Werkes (Berlin und Libau 1790, die zweite erschien erst 1793) vor sich hatte. Das Exemplar Goethes hat sich glücklicherweise erhalten und befindet sich im Goethe-National-Museum. Wenn er nun von demselben in unserem Aufsatze (S. 51) erzählt: "Noch erfreuen mich in dem alten Exemplar die Stellen, die ich damals anstrich, so wie dergleichen in der Kritik der Vernunft", so haben wir darüber von dem Heransgeber der naturwissenschaftlichen Schriften leider keine Angaben 1) - vielleicht weil der Stellen zu viele waren -, dagegen sind eigenbändige Randbemerkungen Goethes zu vier verschiedenen Stellen

versniassen soliten, um die wir ihn selbst vergeblich gebeten baben.

None Jahrbücher für Philologie und Pädagogik II Abt. 1893 Heft 3 S. 148 f.
 Wir würden ans, da wir selber keine Einsicht nehmen konnten, ausserordentlich freuen, wenn diese Zeilen Herrn Dr. R. Steiner zu einer Mitteilung

S. 381 f. abgedruckt. Die erste lautet; "Gleichgiltigkeit des Pflanzenwuchs (sie!)" und bezieht sich auf eine rein naturwissenschaftliche Stelle in § 64 (S. 252) des Kantischen Werkes, die von der Inokulation der l'flanzen handelt. - Die nächste betrifft den bereits oben behandelten § 76 und steht auf der einzigen Seite, aus welcher dort nichte ausgezogen war (S. 290). Sie enthält unter einander geschrieben, die vier Kantischen Termini: "Möglichkeit, Wirklichkeit, Sollen. Thun", von denen nur die beiden letzteren in dem nebenstehenden Abschuitt vorkommen, während die beiden ersten (oben definierten) von Goethe in sinnreicher Weise damit in Beziehung gesetzt scheinen, die Möglichkeit mit dem Sollen, die Wirklichkeit mit dem Thun. Von chronologischem Interesse ist die Hinzufugung Steiners, dass von den beiden ersten, weil längeren, Wörtern die letzten Teile durch das Beschneiden des Buches verloren gegangen and. 1) somit also die Bemerkungen von dem Dichter gemacht wurden, che dasselbe eingebunden war. Wir durfen darans wohl mit einiger Sicherheit schliessen, dass Goethe (was mit den obigen Zeugnissen abereinstimmt) die Kritik der Urteilskraft früh und mit Eifer gelesen hat. - Gehörte die erste Randbemerkung der beschreibenden Naturwissenschaft an, die zweite zur Erkenntnistheorie, so beziehen sich die beiden letzten auf das moralisch-religiöse Gebiet. Goethe macht zu dem fünften Abschnitt des § 86 die kurze, aber bezeichnende Bemerkung: optime. Und was enthält diese Goethe so sehr behagende Stelle? Nichts Geringeres als - Kants Begrundung des Gottesbegriffs auf dem Boden der Moral! Nachdem der "Allzermalmer" - als seicher erschien er vielen ängstlichen Gemütern - in seiner Kritik der reinen Vernunft alle theoretischen sogenannten "Beweise" für das Dasein Gottes in ihr Nichts aufgelöst hat, baut er bier die bekannten Eigenschaften Gottes (Allwissenheit, Allmacht, Allgüte, u. s. w.) auf dem Grunde des praktischen, d. i. moralischen Glaubens wieder auf und betrachtet Gott "nicht bloss als Intelligenz und gesetzgebend für die Natur", sondern auch und insbesondere als "gesetzgebendes Oberhaupt in einem moralischen Reich der Zwecke" (S. 339). Wenn nun Goethe diese Darlegung Kants für trefflich erklärt, so ergiebt sich daraus, dass er zu der Zeit, wo er diese Randbemerkung schrieb, nicht mehr der Spinozist war, als den man ihn so gern sein ganzes Leben lang gelten lassen will,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Soilte nicht auch die merkwitrdige Wortbildung "Pfianzenwuchs" in der ernten Bemerkung derselben Veranbassung ihren Ursprung verdanken, indem die Hexionsendung-es durch das Beschneiden des Buches wegfiel?

mindestens nicht mehr in Bezug auf den Gottesbegriff. Und wahrscheinlich ist das schon zu Anfang der neunziger Jahre gewesen. Denn obschon sich die Möglichkeit nicht abweisen lässt, dass er jenes "optime" erst in späterer Zeit, aus der Zeugnisse ähulichen Sinnes erhalten sind, geschrieben hat - etwa im Jahre 1817, in dem er, wie wir sehen werden, die Kritik der Urteilskraft von neuem studierte. - so sprieht doch, nach unserem Empfinden, die grössere Wahrscheinlichkeit dafür, dass er die vier Randbemerkungen zu gleicher Zeit, bei seiner ersten Lektüre, gemacht hat. — Bezüglich des optime hat schon O. Harnack jungst 1) eine kurze Andeutung in unserem Sinne gemacht. Mindestens ebenso, wenn nicht noch mehr. bezeichnend ist aber die vierte und letzte Raudbemerkung zu der diesem § 86 folgenden und dasselbe Problem weiter ausführenden "Anmerkung" (S. 341-343),<sup>3</sup>) Kants Entwickelung ist etwa die: In ihrer hochsten Reinheit rufe die morahsche Empfindung in dem Menschen die Gefühle des Dankes, des Gehorsams und der Demut gegenüber einem höchsten, moralisch-gesetzgebenden Wesen hervor, das zugleich im Stande sei, unserem und der gesamten Natur Unvermögen zur wirklichen Erreichung des Endzwecks zu Hilfe zu kommen. Die Furcht habe zuerst Götter (Dämonen) hervorgebracht, aber erst die Vernunft, "vermittelst ihrer moralischen Prinzipien" den Begriff von Gott als einer obersten Ursache, welche die ganze Natur dem ethischen Endzwecke der Dinge zu unterwerfen vermöge. Hierzu macht Goethe die mhaltsvolle Randbemerkung: "Gefühl von Menschenwürde objektiviert = Gott." Schon aus dieser kurzen Nebeneinanderstellung ergiebt sich, dass Goethes Bemerkung sich mit dem Kantischen Gedanken keineswegs deckt. Gemeinsam ist beiden die Begrundung der Gottesidee "vermittelst moralischer Prinzipien" und auf dieselben, aber in den Kantischen Ausführungen erscheint Gott sozusagen transscendent als ein ausserweltliches Wesen. bei Goethe dagegen sozusagen immanent als Verkörperung des Gefithls der Menschenwürde. Goethes Acusserung zeigt einerseits blosse

<sup>1)</sup> Preuseische Jahrbücher 1894. S. 368.

<sup>\*) § 86,</sup> nicht wie bei Steiner XI. 382 verdruckt ist, 76. Auch sind dort neben die Anfangsworte der "Anmerkung": "Setzet einen Menschen" (S. 341) unmittelbar und ohne Trennungsstrich deren Schlussworte (S. 343); "d. i. als eine Gottheit zu denken" gefügt, wodurch die Stelle sinnlos wird. — Bei dem Abdruck des Kantischen Textes der verhergehenden Stellen hat St. nicht die erste Anflage der Kr. d. U., die Goethe vorlag, sondern, wie sich aus der Verschiedenheit einzelner Lesarten ergiebt, eine spatere benutzt.

Verwandtschaft mit Fichtesehen und noch mehr — Feuerbachschen Aussprüchen und könnte andrerseits, was die Betonung des Gefühls betrifft, mit der Stelle in Fausts berühntem Glaubensbekenntms; "Lind wenn Du ganz in dem Gefühle selig bist... Nenn's Glück! Herz! Liebe! Gott!... Gefühl ist alles..." vergliehen werden, wenn dies poetische Bekenntnis im übrigen nicht eben die bekannte pantheistische Färbung trüge. Von spinozistischem Pantheismus aber trennt unsere Aeusserung die dem Spinozismus diametral entgegengesetzte reinsittliche Begründung der Gottesidee auf den Begriff der Menschenwürde, die ihn vielmehr als Kants Jünger, wenn auch in originalem Gewande, erscheinen lässt. Denn, obsehon Goethes Worte sich mit der in jenem Paragraphen gegebenen Entwicklung nicht ganz vereinbaren lassen, sind sie doch im Geiste der Kantischen Ethik gedacht.

Wir kehren zur ehronologischen Folge zurück. Auffällig ist für den Fall, dass man mit Steiner die besprochenen Kantstudien Goethes so bestimmt in den März 1791 verlegt, - sie würden dann merkwürdiger Weise mit Schillers Bekehrung zum Kantiamsmus zertlich genau zusammentreffen, - die Thatsache, dass Goethe in einem gleichzeitigen Briefe an den Philosophen Jakobi (vom 20. März 1791) nichts davon erwähnt, desgleichen am 9. Juni desselben Jahres nur von seiner Beschäftigung mit fast allen Teilen der Naturwissenschaft und der Theorie der bildenden Künste erzählt, von Kant dagegen nichts. Eine genaue kalendermässige Feststellung ist aber bei den jetzt vorhandenen Daten, zumal bei den grossen Lücken in den Goetheschen Tagebuchern gerade dieser Jahre, nicht möglich, übrigens kommt anseres Erachtens für den Verlauf von Goethes philosophischer Entwicklung allzuviel auf diesen Punkt auch nicht an. Weit wichtiger ist z. B. die Beinerkung, mit der wir die ersten Jahre von Goethes Kantstudium verlassen wollen, dass jene Auszuge und Randbemerkungen and, was wir sonst von des Dichters eigenen Aeusserungen über die Kritik der Urteilskraft erfahren haben und noch erfahren werden. die Mitteilung Korners bestätigen, wonach Goethe die "Nahrung für seine Philosophie" weit mehr in dem zweiten, hauptsächlich die Naturteleologie behandelnden Teile des Werkes fand als in dem ersten, rein ästhetischen, während bei Schiller gerade das Umgekehrte der Fall war. Es stimmt dies eben mit Goethes damals besonders stark hervortretender Vorliebe für die Naturwissenschaft, zu der ihn sein "Gematt mehr als jemals trieb" (an Knebel 9. Juli 1790).

Die nächste Erwähnung Kants findet sich an einer unseres Wissens noch nirgends verwerteten Stelle aus der "Campagne in

Frankreich". Goethe erzählt bier (IV, 478) zum 25. Oktober 1792, dass ihn in Trier ein junger Lehrer besucht und durch Mitteilung der neuesten Journale Gelegenheit zu "erfreulichen Unterhaltungen" gegeben habe. Jener habe sich, "wie so viele andere," darüber verwundert, dass er (G.) nichts mehr von Poesie wissen wolle, vielmehr mit ganzer Kraft sich auf die Naturbetrachtung zu werfen scheine. Da nun der junge Mann "in der Kantischen Philosophie unterrichtet" gewesen sei, so \_konnte ich." fährt Goethe fort, \_ihm anf den Weg denten, den ich eingeschlagen hatte. Wenn Kant in seiner Kritik der Urteilskraft der ästhetischen Urteilskraft die teleologische zur Seite stellt, so ergiebt sich daraus, dass er andeuten wolle: ein Kunstwerk solle wie ein Naturwerk, ein Naturwerk wie ein Kunstwerk behandelt und der Wert eines jeden aus sich selbst entwickelt, an sich selbst betrachtet werden. Ueber solche Dinge konnte ich sehr beredt sein und glaube dem guten jungen Mann einigermassen genutzt zu haben." Auch der sich daranschliessende allgemeine Satz scheint Kant im Auge zu haben. "Es ist wundersam, wie eine jede Zeit Wahrheit und Irrtum aus dem Vergangenen . . . mit sich schleppt, muntere Geister jedoch sich auf neuer Bahn bewegen, wo sie sich's dann freilich gefallen lassen, meist allein zu gehen oder einen Gesellen auf eine kurze Strecke mit sich fortzuziehen." Nun weiss man zwar, dass die endgiltige Redaktion der "Campagne in Frankreich" erst in das Jahr 1822 fällt, indessen, wenn wir auch zugeben, dass die kurze systematische Ausführung sowie die allgemeine Bemerkung erst später entstanden sein kann, so lässt sich doch das Faktum der Unterredung selbst, das sich offenbar an Tagebuch-Aufzeichnungen anlehnt, nicht wohl bestreiten. Ebensowenig die Thatsache, dass Goethe um diese Zeit mit der Kritik der Urteilskraft, als deren Interpret er dem jungen Lehrer gegenüber erscheint, ziemlich vertraut gewesen sein muss. Die Stelle selbst erinnert übrigens nicht bloss dem Inhalte, sondern auch der Fassung nach an einen oben (S. 83) abgedruckten Satz aus dem Aufsatze "Zur Einwirkung der neueren Philosophie", (dem zweiten des Abschnittes über die Kr. d. U. XI, 50). Wahrscheinlich hatte Goethe dabei denselben Kantischen Satz aus § 45 des Werkes im Auge, der auch Schiller "von ungemeiner Fruchtbarkeit" zu sein schien 1) und im Orginale lautet: "Die Natur war schön, wenn sie zugleich als Kunst aussah, und die Kunst kann nur schön ge-

<sup>1)</sup> K. Vorländer a. a. O. Philos. Monatah. XXX, S. 238.

nannt werden, wenn wir uns bewusst sind, sie sei Kunst, und sie uns doch als Natur aussicht." Ob und wieweit der spätere langjährige Umgang mit Schiller auf Goethes Formulierung des Kantischen Gedankens etwa eingewirkt hat, entzieht sich unserem Urteil.

Eine weitere Stelle der "Campagne in Frankreich" (S. 487) beweist, dass Goethe inzwischen auch naturwissenschaftliche Schriften Kants gelesen hatte. Bei Gelegenheit seines Pempelforter Aufenthaltes (November 1792) bemerkt er, dass der Hylozoismus "oder wie man es nennen will", dessen Anhänger er gewesen und dessen "tiefen Grand ich in seiner Würde und Heiligkeit unberührt liess" -- NB. wieder neben dem Pantheismus in Naturdingen ein Stehenlassen des sittlichen Gottesbegriffs (s. oben)! -, ihn unempfänglich und "unleidsam" gegen die gemacht habe, welche eine tote Materie apnehmen. Dann führt er fort: "Ieb hatte mir aus Kants Naturwissenschaft nicht entgeben lassen, dass Anziehungs- und Zurückstossungskraft zum Wesen der Materie gehören und keine von der anderen im Begriff der Materie getrennt werden könne; darans ging mir die l'rpolarität aller Wesen bervor, welche die unendliche Mannigfaltigkeit der Erscheinungen durchdringt und belebt." Ohne uns auf die inhaltliche Seite der Sache näher einzulassen, zumal da sie nicht Kants Philosophie betrifft, wollen wir nur konstatieren, dass Goethe an dieser Stelle eine genauere Kenntnis von Kants "Naturwissenschaft" verrät. Gemeint ist augenscheinlich die 1786 erschienene Schrift: Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, deren Hanptthema die Untersuchung der Eigenschaften der Materie bildet. Vielleicht hat Goethe auch den Ausdruck "Hylozoismus" aus Kant (Kritik der Urteilskraft, § 72 Ende, S. 276) geschöpft, da er den Englander Cudworth als Erfinder desselben<sup>1</sup>) schwerlich gekannt bat.

Die, wie Steiner aus dem Goethe-Archiv nachgewiesen hat?) ihrer Abfassungszeit nach ebenfalls noch in das Jahr 1792 (nicht 1793, wie in den bisherigen Ausgaben stand) gehörige Abhandlung Goethes "Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt" können wir hier übergehen, da sie Kant weder nennt noch von ihm beeinflusst erscheint. Ebensowenig aber zeigt sie in ihrer Anlage eine Spitze gegen Kant oder auch nur einen Widerspruch mit Kantischer Denkart, wie Steiner in einer Anmerkung zu den ersten Zeilen seltsamer Weise behauptet hat.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Eucken, Geschichte der philosophischen Terminologie. S. 94.

<sup>2)</sup> Weimsrer Ausgabe, Natw. Schr. XI, 331.

<sup>1)</sup> Divec wollen weiter nichts als einleitend den fast trivialen Unterschied

Aus dem Jahre 1793 sind uns zwei fast gleichlautende Aeusserungen Goethes über einen wichtigen Punkt aus Kants "Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft" überliefert. Der Königsberger Philosoph hatte in dieser 1792 erschienenen Schrift einen radikalen Hang zum Bösen angenommen; dies christliche Erbattick missfiel dem damals echt-hellenisch, ja, wie er selbst sagt, heidnisch gesinnten Dichter, der sieh in Italien so recht mit der schöuheitsfreudigen, harmonischen Weltanschauung der Antike vollgesogen hatte. 1)

Am 7. Juni 1793 schreibt er aus dem Lager von Marienborn (bei Mainz) an Herder, er freue sieh, dem Propheten (Lavater) entgangen zu sein, der der herrschenden Philosophie schon lange hofiere, um sodann fortzufahren: "Dagegen hat aber auch Kant seinen philosophischen Mantel, nachdem er ein langes Menschenleben gebraucht hat, ihn von mancherlei sudelhaften Vorurteilen zu reinigen, freventlich mit dem Schandfleck des radikalen Bösen beschlabbert, damit doch auch Christen herbeigelockt werden, den Saum zu küssen." Das hier gebrauchte Bild scheint dem Schreiber besonders gefallen zu haben; denn einen Monat später bringt es ein Brief an Jakobi in Abnlicher Fassung wieder. Lavater habe, schreibt er diesem, auf seinem Zuge nach dem Norden unterwege den "Philosophen des Tages" gehuldigt, die ihm zum Entgelt die Wunder wieder herein and - .. ihren mit viel Mühe gesäuberten Mantel, mit dem Saume wenigstens, im Quarke des radikalen Uebels schleifen lassen." Hier scheint die Auspielung zugleich auch auf Kants Anhänger in Jena, Reinhold u. a., sich mit zu beziehen, zumal da er kurz darauf in demselben Briefe berichtet: "Er (Lavater) hat auch in Weimar spioniert, unser entschiedenes Heidentum hat ihn aber bald verscheucht." - Beide Stellen drucken zugleich Lob und Tudel, An-

zwischen dem Angenehmen und Wahren anseinandersetzen. Der Forscher soll suchen, "was ist und nicht was behagt". Wer, wie Steiner, die letztere allerdings siehr "untergeordnete Art, sieh zu den Dingen in ein Verhaltnis zu setzen" als diejenige Kauta zu bezeichnen wagt, dem ist zu raten, dass er sich erst die Grundbegriffe der Kautischen Lehre, z. B. den Unterschied von aubjektiver und objektiver Empfindung, etwa aus § 3 der Kr. d. U., klarnache.

<sup>1)</sup> Den Jahren nach der Rückkehr von der römischen Reise gehören die atärksten Acusserungen Goothos gegen das Christentum an, die uns bekannt sind. Sie finden sich besondern in den Briefen an Herder. Am 4. September 1788 schreibt er dem Weimarer Generalsuperintendenten das ofteitierte Wort von dem "Märchen von Christus" und erklärt, dass er das Christentum "auch von der Kunstseite" recht erbärmlich finde. In einem, wahrscheinlich in den Juli 1789

erkennung und Verkennung Kants und seiner Schule aus. Zustimmende Aberkennung wird der allgemeinen philosophischen Stellung Kants ra Teil, in einer Form, die zugleich ein aufmerksames Beachten der bisherigen Laufbahn des Philosophen beweist. Stärker freilich tritt der Tadel bervor, und zwar ein ungerechter, mindestens was die Ausdrucksweise angeht. Denn auch in einem Privatbriefe durfte Goethe dem Manne, der den kategorischen Imperativ nicht bloss zu verkünden, sondern ibm auch aufs strengste nachzuleben beflissen war, für seine Lehre keine persönlichen Motive, gleichsam eine dout-des-Politik gegenüber der Orthodoxie, unterlegen. Vielleicht liess er sich in der Form so gehen, weil er sich bei seinen Adressaten, wenigstens dem einen, Herder, als erbitterten Gegner Kants (s. oben), einer guten Aufnahme seiner Worte versehen konnte. Und, was die sachliche Seite betrifft, so hat Goethe - und, wie er dachten auch Schiller und Körner!) - verkannt, dass die Anschauung vom radikalen Bösen ganz in dem strengen Geiste der Kantischen Ethik liegt, ja fast eine Konsequenz derselben zu nennen ist.1) ferner, dass Kant sieh ausdrücklich gegen eine Gleichsetzung mit der theologischen Lehre von der Erbaunde verwahrt3) und neben dem ursprünglichen Hange zum Bösen eine unablässige Gegenwirkung des guten Prinzips sowie einen beständigen Fortschritt zum Besseren annimmt.4) [p seinem Alter hat sich, wie wir sehen werden, Goethe auch in diesem Punkte den Kantischen Anschauungen sehr genähert.

Der Vollständigkeit halber sei bei Gelegenheit des Jahres 1793 noch die Nachricht eines Senators Schübler aus Heilbronn erwähnt, dem Schiller während seines Aufenthalts daselbet — Herbst 1793 — Mitteilung von einem mit Goethe geptlogenen Gespräche über Kant

fallemien Briefe, dass er sonderbare Gedanken über den Authropomorphismus gehabt habe, der aller Religion zu Grunde liege (sodass sich auch hier die Parallele — vergl. oben 8. 93 — mit Fenerbach bietet). Am 15. Mirz 1790 will er asch Venedig, am au Palmarum "als ein Helde von den Leiden des gaten Mannes (!) auch einigen Vorteil zu haben; vergleiche auch den oben erwähnten Brief an Jakobi vom 7. Juli 1793.

- 1) Vergi des Verfassers Aufsatz in Philos. Monatah. XXX, S. 240 f.
- 7) Vergl K. Vorläuder, Die aosthetische Erganzung des ethischen Rigorismus, ebd. S. 566 f.
  - 1) Kant, Religion innerhalb etc. S. 41.
- 4) Vergl besonders die "Religion innerhalb etc."; dazu Cohen, Kants Begründung der Ethik S. 303 f. und Feuerlein, Kant und der Pietismus in Philos. Monatah. XIX, 547 ff. 416 f.

gemacht haben soll. () Goethe habe vor einiger Zeit die Neigung kundgegeben, sich auch an Kants Philosophie zu machen; aber Schiller furchtete, dass er nicht genug Ausdauer und Geduld haben werde. Dagegen rühmte er Goethes grosse Anschaulichkeit und seine Neigung zur Natur und urteilte, dass bei Goethe überall das Similiche vorherrsche. Der letzte Teil dieser Bemerkungen ist uns bereits aus dem Briefe Schillers vom 1. November 1790 an Körner bekannt, der erste aber widerspricht direkt dem bisher von nus Festgestellten. Goethe hatte schon Aufang Februar 1789, also vor Schiller, sich wirklich "an Kants Philosophie gemacht", und 1790 von neuem. Schiller konnte also höchstens ein eindrugendes Studium des ganzen Kantischen Systems im Auge haben, wozu Goethe allerdings \_night genug Ausdauer und Geduld" besessen hat, aber auch Schiller, wie es scheint, meht gekommen ist. Es bleibt sonach von diesem Gespräche nicht viel mehr übrig als das Faktum selbst. Dass aber Goethe an Gesprächen über Kantische Philosophie öfters teilgenommen, und dass er sich mit den strengen Kantianern nicht recht verständigen konnte, haben wir bereits von ihm selbst gehört.

Blicken wir auf die bisherige Entwicklung in dem Verhältnis Goethes zu Kant zurück, so haben wir das Gefühl, dass trotz zeitweise eifrigen Studiums und nachhaltiger Einwirkung wenigstens eines Kantischen Werkes, doch noch immer etwas Fremdes zwischen beiden steht. Wir erinnern, ganz abgesehen von dem tiefgehenden Unterschiede im Punkte des radikalen Bösen, an das übereinstimmende Urteil Schillers und Körners über sein sinnliches Philosophieren, an das bei Gelegenheit der nenen Funde aus dem Goethe-Archiv von uns Bemerkte, an seinen eigenen Bericht über die "Einwirkung der neueren Philosophie" auf ihn, in welchem zudem die Kant am meisten zustimmenden Stellen möglicher Weise nicht ohne den Einfluss der späteren, grösseren Uebereinstimmung der Denkweise ihre Formulierung erhalten haben, an die von Goethe selbst bezeugte Thatsache, dass er sich den strengeren Kantianern nicht zu nähern vermochte, welche denn auch in der äusserlichen Zurückhaltung von Reinhold und Schiller ihren Ausdruck findet, schliesslich an sein eigenes Zeugnis, dass die "Kantischen" ibn wohl "hörten, ibm aber nichts erwidern, noch irgend förderheb sein konnten", und seiner Anschauungsweise mit "lächelnder Verwun-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Da uns das Original des Schüblerschen Berichtes leider nicht zur Hand war, so entnehmen wir die folgende Stelle einem Aufsatze von Minor: Das Jabilium des Bundes zwischen Goethe und Schiller. Preuss. Jahrb. 77. Bd., S. 43.

derung" höchstens die Eigenschaft eines "seltsamen Analogons" Kantischer Vorstellungsart zugestehen wollten (XI, 51). Auch die erste Hälfte des Jahres 1794 bringt keine neue Erwähnung Kants. Dagegen spiegelt sich die von uns soeben gekennzeichnete Stellung und Stimmung des Diehters gegentber der Philosophie wieder in einem Briefe vom 24. Juni 1794 an Fichte, worin er sich diesem zu dem grössten Danke verpflichtet, wenn er ihn "endlich mit den Philosophen versöhne, die ich nie entbehren und mit denen ich mich niemals vereinigen konnte." Diese von ihm selbst ersehnte endliche Versöhnung mit der Philosophie sollte, soweit sie überhaupt mit seiner Individualität vereinbar war, von einem Anderen in sein Wesen überfliessen, von demselben Manne ihm kommen, der überhaupt einen "neuen Frühling" über ihn brachte. Goethe steht unmittelbar vor dem "glücklichen Ereignis" seiner dauernden Verbindung mit Schiller.

(Fortsetzung folgt.)



# § 1 der transscendentalen Aesthetik. Erster Absatz.

Aus einem Konversatorium für Anfänger.

Von Angust Stadler in Zürich.

Meine Herren! Wir haben nun den ersten Paragruphen der transscendentalen Aesthetik mit einander durchgesprochen, bevor wir weiter gehen, wird es zweckmässig sein, zusammenzufassen, was sich unserm Verständnisse erschlossen hat.

Kant geht aus von dem wesentlichen Vorgange, der in jedem Erkenntnisprozesse stattfindet, von der Beziehung auf Gegenstände. Was Erkenntnis im übrigen auch sein mag, so viel ist sicher, dass stets eine Beziehung auf Gegenstände durch sie vorgestellt wird. Dies dürfte niemand bestreiten, weder Descartes, noch Spinoza, weder Locke, noch Leibniz.

Sie fragten dann, meine Herren, was nun aber hier unter den "Gegenständen" zu verstehen sei. Ich wiederhole, dass hier einer der Fälle vorliegt, in denen sich Kenntnisse als schädlich erweisen. Hätten Sie nichts von der Kantischen Philosophie gewusst, wären Sie mit einem, wie man zu sagen pflegt, durch Sachkenntnis nicht getrühten Blick an diese Stelle gelangt, so würde sie Ihnen keine Schwierigkeit bereitet haben. "Gegenstand" kann hier schlechterdings nichts anderes bedeuten, als was zu Kants Zeiten der Physiker, der Theologe, der Philologe, der Schlosser und der Sattler darunter verstanden haben und was letztere hente noch darunter verstehen: den Tisch, den Stuhl, den Stein, den Apfel, den Thaler, kurz jedes beliebige Ding dieser Welt. Die landestbliche Meinung über die Gegenstände, über die Aopfel und die Thaler, wird freilieh durch die kritische Untersuchung berichtigt werden; allein dass nun der erste Satz der Untersuchung bereits diesen berichtigten Sinn ver-



wende, das wollen wir vorläufig niemandem glauben. Nehmen Sie an, Kopernikus habe auf der ersten Seite seines revolutionären Werkes vom Sonnenuntergang gesprochen: würde er damit etwas anderes haben meinen können, als den guten alten Untergang der sich bewegenden Sonne?

Gestatten Sie, meine Herren, bei dieser Gelegenheit eine Bemerkung über den Unterschied zwischen dem Leson des Gelehrten and dem Lesen des Lernenden. Dem Gelehrten erscheint jede Stelle m Lichte des ganzen Werkes; für den Lernenden aber kann auf jede Stelle nur die Erleuchtung fallen, die von den bereits gelesenen Partieen ansetrablt. Wenn Sie also z. B. auf p. 60 eines Buches angelangt sind, so können Sie, um diese Seite zu verstehen, die Seiten I bis 59 nicht oft genug wieder lesen. Sieh dagegen auf den pp 61 ff. Rats zu erholen, wäre unmethodisch. Dies sollten sieh namentlich auch Anfanger (wozu hentzutage ja nicht selten auch Antoren zu rechnen sindt gesagt sein lassen, die einen für Geichrte geschriebenen Kommentar benutzen. Kommentare suchen Stellen unter auderem dadurch zu erläutern, dass sie verwandte Stellen aus dem ganzen Werk eitieren. Ettr den Anfänger wird nur die Benutzung der Parallelstellen nützlich sem, welche links von der zu erklarenden liegen; die rechts liegenden dagegen wird er zunächst hesser ignorieren.

Aber wie macht es nun die Erkenntnis, wenn sie sich auf Gegenstande bezieht? Ja. das kann sie vielleicht auf sehr verschiedene Weise bewerkstelligen, denkt Kant. Wissen wir denn, wie viele Arten erkennender Wesen es giebt? Nun kann es aber eben so viele Arten geben. Erkenntnis auf Gegenstände zu beziehen. Wie mag das vor sieh gehen auf anderen Sternen, in anderen Sonnensystemen! Oder bei den Engeln! Oder bei den Mächten der Unterwelt! Und scheint sich dieser Vorgang nicht selbst auf Erden in ganz verschiedener Weise zu vollziehen? Bei Jakob Böhme z. B. machte sich die Sache durch Entrückung an den Mittelpunkt der Natur, bei Swedenborg durch eine etwas weniger weitgehende Ekstase. Hätte Kant darüber heute geschrieben, würde er wohl auch an unsere Spiritisten gedacht haben, bei welchen sich Erkenntnis durch ein sogenanntes Medium auf Gegenstände bezieht. Older an die Antivivisektionisten, die dasselbe durch Schliessen der Angen erreichen. Aber alle diese Weson sind ja Hebermenschen, and Kant hat in diesem Buche offenbar die Absieht, sich auf das menschliebe Erkennen zu beschränken. Daram erwähnt er von

allen möglichen "Arten" und "Mitteln", Erkenntnis auf Gegenstände zu beziehen, nur die menschliche: die Anschauung.

Mit dieser Ausstthrung, meine Herren, habe ich Ihnen nur klar machen wollen, was bier, wie ich glaube, unter "Art" zu verstehen ist und dass es sich nicht um die verschiedenen Faktoren des Erkenntnisprozesses, wie Sinnlichkeit, Verstand. Vernunst bandeln kann. Zugleich werden Sie jetzt auch imstande sein, die im nächsten Satz folgende Bemerkung "uns Menschen wenigstens" befriedigend auszulegen.

Wie Sie sehen, ist diese Bemerkung als Zusatz der zweiten Ausgabe bezeichnet. Lassen Sie sich durch diese typographischen Störungen nicht beunruhigen, wir lesen nur den Text der zweiten Ausgabe. Wenn ein Verfasser sein Werk bei einer neuen Auflage verändert, so hebt er damit die Gultigkeit der früheren Redaktionen auf. Ob die Aenderung in jedem Falle einen Fortschritt bedeutet, ist eine andere Frage. Aber als Lernende haben wir nicht das Recht, klüger zu sein als der Autor, den wir studieren. Wenn Sie dann einmal das Buch in seiner autorisierten Gestalt durchgearbeitet haben werden, sind Sie in dieser Hinsicht aus dem Stande der Lernenden in den der Gelehrten übergetreten, und dann sind Sie auch berechtigt, die verschiedenen Phasen seiner Entwickelung zu vergleichen.

Also die unmittelbare Art der Beziehung der Erkenntnis auf Gegenstände ist die Anschauung. Lesen Sie genau! Die Anschauung wird nicht selbet Erkenntnis genannt, sondern die Art, wodurch sieh Erkenntnis auf Gegenstände unmittelbar bezieht. Das ist doch ein Unterschied. Die Anschauung ist eines der Mittel, durch welche Erkenntnis zustande kommt, nicht selbst die ganze Erkenntnis.

Was muss denn zur Anschauung noch hinzukommen, damit Erkenntnis aus ihr wird? Sie finden es im gleichen Satze, meine Herren, das Denken. Die Anschauung wird dadurch Erkenntnis, dass sie gedacht wird; das Denken dadurch, dass es auf das Mittel der Anschauung abzweckt.

Sie brauchen in diesem Satze nicht eine historische Anspielung, z. B. eine Belehrung der Dogmatiker zu erblicken. Gewöhnen Sie sich überhaupt nicht au, zwischen den Zeilen zu lesen, bevor Sie die Zeilen selbst gelesen haben. Ich halte den Satz für eine allgemeine Kennzeichnung des zunächst als bekannt vorausgesetzten Erkenntnisprozesses, wie er sich beim Mathematiker, beim Physiker und auch beim Metaphysiker abspielt: das menschliche Bewusstsein ist so

Macell

organisiert, dass all sein Denken auf Anschauung abzielt. Damit ist aber keineswegs gesagt, dass das Denken sein natürliches Ziel immer erreicht. Bekanntlich wird selbst in der Wissenschaft nicht selten gedacht, ohne dass Anschauung vorhanden ist und ohne dass sie gefunden werden kann. Aber das beweist nicht, dass es die Wissenschaft nicht überall auf Anschauung abgeschen hat. Das Atom z. B. ist ein Gedanke, aber dieser Gedanke enthält zugleich die Anweisung an die wissenschaftliche Phantasie, sieh etwas Anschauliches vorzustellen. Selbst wenn die Metaphysik über Gott, Freiheit und Unsterblichkeit nachsinnt, so möchte sie, wenn es nur möglich wäre, anschauen, was diesen Begriffen für Gegenstände entsprechen.

Aber Anschauung findet eben nur statt, sofern uns der Gegenstand gegeben wird. Ich kann den Apfel und den Thaler und die Winkelsumme des Dreiecks nur finden, nicht erfinden. Diese Dinge müssen mir mindestens einmal gegeben worden sein, damit ich die durch den Namen Apfel etc. ausgelösten Gedanken auf Anschauung beziehen kann.

Es kommt nun viel darauf an, dass Sie sieh bei dem charakteristischen Ausdruck "geben" etwas Klares vorstellen. Dies gelingt ihnen vielleicht am besten, wenn Sie bei dem Geben lediglich an den Gegensatz zum Erwerben denken. Was mir gegeben wird, brauche ich nicht zu erwerben, und bei einer Aufgabe ist das Gegebene das, wovon ich ausgehe, was ich also nicht erst suchen muss. Gegebenwerden heisst also nichts anderes, als ohne mein Zuthan vorhanden sein. Statt zu sagen: Gegenstände werden gegeben, kann ich ebenso gut sagen: es giebt Gegenstände, wobei durch das unpersönliche "es" ganz richtig zum Ausdruck gebracht wird, dass wir den Ursprung dieser Thatsache, die Thätigkeit, der die Dinge dieses Vorhandensein verdanken, nicht kennen. Dass es chemische Elemente, Farben, Töne, dass es einen dreidimensionalen Raum giebt, daran sind wir schlechterdings unschuldig und können auch nicht sagen, wie es kommt, dass es so etwas giebt.

Das Gegebenwerden lässt sich nun noch etwas genauer beschreiben. Wir Menschen sind so organisiert, dass es für uns nur dadurch Gegenstände giebt, dass wir sie sehen, hören, tasten, riechen, schmecken. Warum es auf diese und nicht auf eine andere Weise geschieht, wissen wir nicht. Aber wir können nichts underes augeben, als dass für uns das Gegebenwerden in diesen Vorgängen des Sehens, Hörens etc. besteht. Alle diese Vorgänge haben das Gemeinsame, dass sich in ihnen der Zustand unseres Bewusstseins

verändert; und die Dinge erscheinen uns unmittelbar als die Ursachen dieser Veränderungen. Wir sagen daher, die Dinge machen einen Eindruck auf uns, sie "affizieren" ans in bestimmter Weise. Dieses Wort enthält kein Geheimnis, sondern bezeichnet nur die allgemeinste Thatsache unseres Seelenlebens, die jeder Unbefangene in sich beobachten wird, dass die Dinge Eindruck auf uns machen. Der Apfel affiziert unser Bewusstsein, heiset nichts anderes, als er macht auf Auge, Ohr, Zunge, Nase, Hand den und den Eindruck. Wenn wir diese Eindrücke nicht baben, so ist für uns kein Apfel vorhanden, und wer diese Eindrücke nie gehabt bat, für den giebt es keine Aepfel.

Wenn Kant "das Gemitt" durch die Gegenstände aftiziert werden lässt, so müssen Sie dabei nicht an das deutsche oder gar an das sächsische Gemit denken. Er bezeichnet durch diesen Ausdruck nicht eine bestimmte Seite oder Funktionsart des menschiehen Innern, sondern dieses Innere als Ganzes, als Inbegriff des Vorstellens, Fühlens und Wollens, als Bewisstsein überhaupt, "Der Gegenstand affiziert das Gemitt" bedeutet, dass er gewisse Eindrücke auf das menschliche Bewisstsein macht.

Die verschiedenen Arten, auf die das Gemitt durch Gegenstände affiziert werden kann, beissen die fünf Sinne. Man kann daher die Eigenschaft oder Fähigkeit des Gemüts, auf solche Art affiziert zu werden, ganz passend seine Sinnbehkeit nennen. Dass das Blut auf unser Gemüt den Eindruck macht, den wir unt "rot" bezeichnen, und der Apfel den, welchen wir sauer nennen, ist eine Eigentümlichkeit unserer inneren Organisation, und die Gesamtheit dieser Eigentümlichkeiten bezeichnen wir als Sinnlichkeit.

Sie finden, meine Horren, diese Fähigkeit des Gemitts durch eine Klammer noch näher gekennzeichnet als "Rezeptivität", d. hals eine Fähigkeit zu empfingen, zu nehmen. Dieses Kennzeichen ist nichts Neues, es folgt unmittellar aus der Thatsache, dass gegeben wird, das Geben wurde zu nichts führen, wenn nicht nicht genommen wurde. Nur dass das "Nehmen" nicht eine Handlung bedeutet, sondern die blosse Thatsache, dass im Gemitt ein Eindruck entsicht (otwa wie wir sagen, dass ein Gefüsst viel Wasser fasst, ohwohl es sich nicht selbst mit Wasser füllt. Wenn wir zu den Gegenstand denken, sagen wir "gegeben werden", und wenn wir an das Gemitt denken, "nehmen" — beides bezeiebnet einen und denselben Vorgang.

Wir haben dann noch die Frage anfgeworfen, ob deun ihn

alles nehmen mitsse, was ihm gegehen werde. Sie haben ht geantwortet: nein. Wir können die Augen schliessen und ren verstopfen, wir können auf das Fernrohr, das Mikroekop, alvanometer etc. verziehten - dann werden uns eine Menge stande nicht gegeben, die wir sonst in unser Inneres aufmen hätten. Es lassen sich ganz gut Wesen denken, denen die mindeste Gewalt über ihre Sinne verliehen wäre: diese n zur Annahme jedes Datums gezwungen sein. Wenn wir rugen. Sinnlichkeit bedeute uns diejenigen Vorgänge im chlichen Gemüt, in denen es sich "passiv" verhalte, so heisst ucht, dass es alles erleiden musse, was ihm angethan (ad-fiziert) e, sondern vielmehr, dass, wenn ich Eindrücke annehme, ich m annehmen muss, wie sie gegeben werden. Dass ich die en öffne, ist eine Handlung, aber dass ich, wenn ich sie öffne, ben sehe, ist nicht mehr Folge eines Handelns, sondern findet tohne irgend welches Zuthun meinerseits. Bloss darin besteht Passivität der Sinnlichkeit.

Die Eindrücke, welche durch die Affektion im Gemüte entben, werden hier "Vorstellungen" genannt; durch das Geben erden Gegenstände gleichsam vor die Seele gestellt. Vorstellung and also hier genau das Gleiche bezeichnen wie Anschauung. Arfen wir aus diesem wechselnden Gebrauch von Namen für die leiche Sache etwas schlieseen? Soll die Abwechslung der ulisuschen Eleganz dienen? Ich glaube nicht; die Bemuhung um derartige Eleganz hat Kant eingestandenermassen anderen Schriftsellern überlassen. Vielleicht aber darf man schliessen, dass Kant a diesen beiden Ausdritcken keine psychologische Terminologie aufrustellen wünscht, dass es ihm an dieser Stelle ganz gleich gilt, ob wan von Auschauungen oder Vorstellungen spricht, wenn man nur darnuf achtet, dags es sich um das Gegebene handelt. Ich mag den Eindruck "gerade Linie" Anschaunng oder Vorstellung nennen, sur soll ich sinnlich an ihm das nennen, dass er gegeben ist, und rassiv an dem Gegebenwerden den Umstand, dass ich mit in diesem Lindricke der geraden Linie gewisser Eigenschaften bewasst werden mas und bestimmter anderer nicht bewusst werden kann. Diese Stelle zeigt Ihnen ferner, meine Herren, dass es Kant hier offenbar ucht auf die Beschreibung allfälliger Seelenvermögen ankommt, sonst hätte er doch wohl Vorstellung und Anschauung von vornherein unterschieden; sondern auf die Kennzeichnung der verschiedenen Arten, auf welche im Erkenntnisprozesse nach dem

Zeugnis der vorliegenden Wissenschaften, also der Mathematik, der Physik, der Metaphysik, das menschliche Gemüt in Anspruch genommen wird.

Die eine dieser Arten also ist die sinnliche, welche darin besteht, dass dem Gemüt durch Gegenstände Anschauungen gegeben werden.

Die andere Art aber besteht in den Vorgängen, die man durch den Ausdruck "Verstand" zusammenfasst. Durch den Verstand werden die Anschauungen gedacht, und von ihm entspringen Begriffe. Aber weder Verstand noch Begriff werden uns hier erklärt. Dies heweist wiederum, dass Kant sich bier nicht für psychologische Distinktionen interessiert. Dies beweist ferner, dass er die Bekanntschaft mit den logischen Werkzengen der Wissenschaft voraussetzt. In der That, wer die Vernunft kritisieren will, muss doeb die Leistungen der Vernunft studieren; diese liegen aber vor in der Mathematik, Physik und Metaphysik. Wer aber mit der Methode der Mathematik vertraut ist, von dem sollte man annehmen dürfen, dass er weiss, was Denken und was em Begriff ist. Ob sieh nun freilich Kant in dieser Voraussetzung nicht getäuseht hat, das können Sie, meine Herren, die Sie sieh mit Mathematik beschäftigt haben, an Ihrem Orte entscheiden, indem Sie sich fragen, ob Sie es wissen.

An dieser Stelle erfahren wir über das Denken nur noch zweierlei. Alles Denken muss sieh auf Anschanung beziehen. Im ersten Satz biess es, dass alles Denken auf Anschauung abzweckt. Warum hier das "muss"? Weil sieh der Gedanke hier als eine Schlussfolgerung ergiebt. Wir denken in der Wissenschaft nicht, um uns zu unterhalten, sondern um unser Bewusstsein auf Gegenstände zu beziehen. Gegenstände werden uns aber nur als Anschaunugen gegeben; also muss sich alles Denken, falls es semen wissenschaftlichen Zweck erreichen will, auf Auschauung beziehen. Im ersten Satz war nur gesagt worden, dass die Ausebauung die anmittelbare Art der Beziehung sei; inzwischen haben wir aber gelernt, dass uns Gegenstände nur durch die Sinnlichkeit, d. h. nur durch Anschanungen gegeben werden können; also ist Anschanung nicht nur die unmittelbare, sondern auch die einzige Art der Bezichung auf Gegenstande. (Das "mithin, bei ans", werden Sie nicht mehr missverstehen.)

Wohl aber kann sieh nun das Denken "direkt" oder "indirekt" auf die Anschauung beziehen. Sie erinnern sieh, meine Herren, dass

Ihnen die Stelle anfangs gewisse Schwierigkeiten verursachte, weil Sie wieder zu Tiefsinniges dahinter suchten. Sie wird verständlich, falls Sie sich an das gewöhnliche wissenschaftliche Denken halten. Wenn uns ein Gegenstand gegeben ist und wir ihn "bestimmen", d. h. angeben, was er ist, so bezieht sich das Denken "geradezu" auf die Anschauung, z. B. wenn ich sage: "dies hier ist ein Apfel". Wenn mir dagegen der Gegenstand nicht gegeben ist, ich aber versuche, ihn mit Hilfe der Merkmale, die ich erfahrungsgemäss an ihm kenne, in der Erinnerung vorzustellen, so bezieht sich das Denken "im Umschweife" auf Anschauung, z. B. wenn ich sage: "der Apfel ist eine geniessbare, fleischige, saftige Frucht mit Kernen, von runder Form etc.". Bei der direkten Beziehung geht der Gegenstand dem Namen vorher, bei der indirekten der Name dem Gegenstande. Auch der in der Erinnerung zusammengesuchte oder durch die Phantasie konstruierte Gegenstand ist Anschauung, denn er besteht in sinnlichen Eindrücken, die zu irgend einer Zeit an wirklichen Gegenständen gegeben sein mussten. Die Phantasie kann sich keine Eindrücke geben, sie vermag nur ursprünglich gegebene in neue Verbindungen zu bringen, wovon wir später ein Mehreres hören werden.

Damit schliesse ich für heute. Was die Litteratur anbelangt, meine Herren, so empfehle ich Ihnen für näheres Eingehen, wie immer, die betreffenden Abschnitte aus den Werken von H. Cohen, Kants Theorie der Erfahrung, und H. Vaihinger, Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft.

# Kant et Fichte et le problème de l'éducation.

Par A. Pinloche, professeur à l'Université de Lille.

Le grand problème de notre époque, c'est l'éducation morale, c'està-dire l'éducation de la volonté et du caractere. Il ne suffit pas que l'école donne l'instruction et developpe l'intelligence de l'enfant, elle a encore une mission éducatrice, car l'homme est avant tout destiné à agir, et la façon dont il se comportera dans la vie dépendra bien plus souvent de son caractere que de ses connaissances. Ce problème est donc à juste titre, affirme avec raison Mr. Duproix. "la principale preoccupation de tous ceux qui ont le souci de voir se consolider et se developper les libertés et les institutions conquises après tant de luttes par les génerations precédentes." C'est cette préoccupation, ajoute-t il, qui semble avoir inspiré les écrits des plus émments d'entre eux, c'est elle qu'on retrouve au fond des ouvrages de M. M. Henri Marion, l'ayot, l'aul Desjardins, Waguer, E. Lavisse, Gréard, de Vogüé ete

Il était donc opportun de remonter jusqu'aux philosophes dont procède ce mouvement, et , qui se sont occupes du problème moral, non seulement à un point de vue genéral mais aussi au point de vue special de l'éducation." Voila ce qui a amene Mr Duproix a considérer l'œuvre pédagogique des deux grands theoriciens de la volonté, Kant et Fichte, qui, non contents de nous montrer l'ideal a atteindre, nous ont encore indiqué comment nous peuvions essayer de réaliser, en partie du moins, cet ideal, il a reuni dans une meme etude ces deux philosophes, parce qu'a sea yeux, l'un complete l'autre, Kant s'étant place specialement au point de vue de l'individu et Fichte à celui de la collectivité; si bien qu'en conciliant leurs deux systèmes, nous aons comme une synthèse des

deux facteurs essentiels du probleme de l'éducation.

## I. Kant.

Apres avoir exposé, dans un résume qui est un modèle de clarté et de concision, la doctrine morale de Kant, Mr. Duproix nons initie a la genèse de ses idées pedagogrques. L'extraordinaire influence de Rousseau

<sup>4)</sup> A propos de l'ouvrage public sens ce titre par Mr Paul Duproix, professeur a l'université de Genère. Genère, Georg et Cie., 1895.

en fut le point de départ. Bien qu'il reconnût mieux que personne la singularité paradoxale de certaines théories de l'Émile, et qu'il avouât mgenument être obligé de le relire "jusqu'à ce que la beauté de l'expression ne le troublât plus", pour pouvoir disposer de sa raison et être en état de le juger, Kant ne se lassa pas d'exalter le sérvice que Rousseau avait rendu à ses contemporains en leur montrant l'absurdité de l'éducation qui régualt alors. C'est ce qui explique pourquoi il fut des le début un des partisans les plus convainces de l'assedow et salua l'apparition du philanthropinisme, qui sembluit s'appuyer sur l'Émile, comme l'aurore de la regeneration de l'humanité par l'éducation.

Suit l'analyse du traité de Kant sur la pédagogie, qui contient les idées essentielles du grand philosophe sur l'éducation, car on sait qu'il a'a pas créé de système proprement dit. Rappelons les principaux traits

de sa doctrine pédagogique:

L'education a pour but de conduire l'homme de l'animalité à Fuumanité. Mais l'individu isolé ne peut atteindre à cette perfection: l'espece seule le peut. Da la une contradiction dans le probleme de l'education, qui le fait paraître tout d'abord insoluble : nous avons été surpris de voir Mr. Duproix, ordinairement si exact et si complet, négliger ce point important. Mais Kant n'abandonne pas pour cela tout espoir dans l'éducation, car il compte sur deux choses: l'aide divine, et surtont la loi Le développement des dispositions naturelles de l'homme ne ponvant se faire de lui-meme, toute education est un art. Mais le problème de cet art est le plus grand et le plus ardu qui puisse se poser à l'homme: car les lumières dépendent de l'éducation et l'éducation à son tour depend des lumieres". Aussi est-il temps de renoncer aux procédés purement empiriques et mécaniques, et de créer la science de l'education. Le principe fondamental que les pédagogues devront toujours avoir en vue, c'est que l'enfant doit être élevé en vue d'un état meilleur possible dans l'avenir. Mais ici se presentent deux obstacles, l'un venant des parents eux-mêmes, qui ne songent qu'a fournir aux enfants les moyens de bien faire leur chemin dans le monde, l'autre venant des souverains, qui n'ont en vue que le souci de l'Etat.

Au point de vue de la division. Kant voit surtout dans l'éducation deux choses: la partie négative ou discipline, et la partie positive ou culture. La première comprend l'éducation physique (qui s'occupe surtout des soins materiels que réclame l'enfant); la seconde l'éducation intellectuelle et l'éducation morale.

Pour l'éducation phy sique, Kant ne se sépare guère de Rousseau. Quant à l'éducation intellectuelle, il établit ce principe fondamental qu'on doit s'attacher à obtenir l'équilibre et l'harmonie de tontes les facultés, l'our lui, la culture des facultés est bien plus importante que l'acquisition des connaissances. L'intelligence est avant tout une énergie active, et l'esprit ne se developpe qu'en agissant. Aussi, reprenant la pensée d'Aristote: "On ne sait bien que ce qu'on fait soi-meme", il en fait le miterium du savoir. Agir et faire, voilà le secret et en même temps

le signe de l'étude féconde. Faire agir, tel sera donc le grand précepte de l'enseignement.

"Si Kant insiste autant sur ce principe, c'est qu'un tel enseignement est seul capable de préparer l'autonomie et de faire des caractères. De ce principe mis en pratique decoule réellement le libre examen, avec toutes ses conséquences." Aussi condamne-t-il, avec tous les bons esprits, les méthodes dites récréatives, qui ont la pretention d'éviter tout travail à l'intelligence. Le travail étant la loi de l'homme en ce monde, il importe d'apprendre aux enfants à travailler. Il faut habituer l'enfant à l'effort, cur "l'homme deviendrait pour toute sa vie incapable d'effort, si on renouçait à l'y habituer des l'enfance."

Contrairement à Rousseau, Kant veut une éducation morale positive dès les premieres années de l'enfance. La premiere condition de cette education sera l'obéissance, d'abord absolue, puis, plus tard, volontaire, parce qu'il la regardera comme juste et raisonnable. Cette derniere forme de l'obéissance est la plus importante, parce qu'on peut la considérer comme la première forme de la libre volonté, et par consequent comme la première condition du caractère moral (car le caractère n'est autre chose que l'aptitude à agir d'après des maximes). C'est elle en effet qui le préparera a obeir plus tard, comme citoyen, a des lois qui peuvent lui déplaire.

Les deux autres traits du caractère sont: la véracité, qui s'oppose

au mensonge, et la sociabilité.

Il va sans dire que Kant attache une grande importance à l'enseignement de la morale. Mais avant de parler de son catéchisme moral, nous croyons devoir insister plus que Mr. Duproix ne l'a fait lui-même sur les considerations qui l'ont amené à concevoir cet instrument doctrinal de la culture morale, comme il l'appelle, et resumer, d'après Kant

lui-meme, les plus essentielles de ces considérations.

Pour former un caractere moral, il faut avant tout que l'idée du devoir apparaisse clairement à l'exprit de l'enfant. Tout en prenant les monagements que reclame son âge, Kant est persuadé que l'influence de l'idée morale par elle-meme est plus puissante que tous les autres moyens, et il rejette tous les procedés par lesquels on cherche ordinairement à exciter l'enthousiasme des enfants (elogé des belles actions, etc.). Ce qu'il vent, c'est qu'on exerce d'abord le jugement de l'enfant sur les actions d'autrui an point de vue de leur conformite avec la loi morale, et qu'on fasse de cet exercice une habitude. Il ne doute pas qu'un tel exercice ne finisse par éveiller peu a peu un certain intérêt pour la loi elle-même, et par consequent pour les actions moralement bonnes: mais ce n'est pas encore l'interêt pour la moralité même. La vertu est rendue agreable à contempler, mais il ne la cherche pas encore pour elle-même.

Pour obtenir ce dernier résultat, un second exercice est necessaire. Cet exercice consiste a faire ressortir par des exemples l'intention morale d'un acte, la pureté de la volonte qui l'a dicté. L'enfant est ainsi ameno à la conscience de sa liberté, et il se trouve bien dedommagé du renoncement qu'il s'impose parfois par les satisfactions d'ordre supérieur que

lui fait épronver la déconverte de cette liberté intérieure, grâce à laquelle il peut s'affranchir du jong insupportable des inclinations et des become. Alors la loi du devoir trouve un acces facile dans son âme, grace à la valeur positive que nous lui reconnaissons en la suivant, par l'estime que nous concevons de nous-memes dans la conscience de notre liberte. Sur cette estime pourra maintenant se greffer tout sentiment bon et moral, — si l'homme ne redoute rien tant que de se trouver indigne et méprisable à ses propres yeux. — parce que c'est là la meilleure protection de l'âme contre l'intrusion des penchants, inférieurs et corrupteurs."

L'application pratique de cette methode sera facilitée par ce que Kant appelle un catéchisme de morale. Ce catéchisme, que Kant vondrait voir introduire dans toutes les écoles, ne se trouve pas décrit dans son traite de pedagogie, mais dans un autre de ses ouvrages, la letaphysique des Moeurs, II, § 52 — et c'est ici que nous reprenons touvrage de Mr. Duproix. La il admet les exemples empruntes aux biographies de tous les temps et de tous les pays, comme points de comparaison avec les actions dont nous sommes les temoins, mais à une condition, c'est qu'on ne fasse jamais appel, dans ces exercices, a la sensibilité. Nous sommes tout-a-fait d'accord avec Mr. Duproix pour regretter cette exa-

geration du grand moraliste.

L'obeissance a la loi n'est d'ailleurs, dans la pensée de Kant, que la libre cooperation à un ordre de fins qui se continue dans l'infini. La concordance du devoir avec la raison ne suffit pas pour expliquer la tente-puissance de la loi morale: il faut encore en admettre la sainteté, longine divine il n'est donc pas d'education possible saus enseignement religieux. Maix l'enfant vivant dans un milien où il entend prononcer a chaque instant le nom de Dieu, où il assiste a des démonstrations contunuelles de piete. Kant estime, contrairement à Rousseau, qu'on devra commencer cet enseignement de bonne heure, à la condition d'en exclure tente theologie. Ainsi on se contentera d'abord de representer Dieu à l'enfant comme un père et l'humanité comme un famille. Il est d'ailleurs essentiel que l'enseignement moral précède l'enseignement religieux, si l'on ne veut pas favoriser l'hypocrisie. Mais il est indispensable que la religion s'ajoute a la loi morale pour sanctionner les sentences de cette derniere.

Mr. Duproix n'a pas de peine à montrer que si, à la vérite. Kant procede de Rousseau, il s'éloigne considérablement de son maître sur les points essentiels, et que l'analogie des deux doctrines, là meme où elles semblent se rencontrer, est pent-être plus apparente que reelle. l'andis que les affirmations de Rousseau sont volontiers absolues et paradoxales, celles de Kant, la plupart du temps, sont temperces et limitees. Anns, lorsque Kant, à l'exemple de Rousseau, pretend suivre la nature, il ne l'entend pas au juste de la même façon. Rousseau se plaît à voir la nature dans l'impulsion natve do nos penchants, et sous cet aspect, il l'honore et la glorifie. Sous cet aspect, Kant se borne à la menager et a s'en servir dans l'interêt futur de la moralite qui seule est sacree..."

Sans posseder la magne de style de son maître. Kant a sur lui l'avantage de la modération unie au jugement le plus ferme et le plus sain, et l'on peut se convaincre ,que tout ce que le XVIII \*\*\* siècle a en de plus généreux trouve un écho dans sa pedagogie comme dans sa morale.\* En resumé, ,l'effort, l'effort physique, intellectuel, moral, voilà le fond de sa pedagogie, parce que l'effort developpe l'energie et qu'il faut être énergique pour lutter contre les suggestions internes on externes et obeïr au devoir seul: telle est la forte et aniutaire discipline a laquelle Kant veut façonner l'àme de l'enfant et de l'adolescent."

Mais Mr. Duproix se demande si, "en bannissant à peu près de sa morale et de sa pédagogie le sentiment, le plaisir moral, comme autant d'eléments empiriques, partant hétérogènes, Kant u'a pas exclu, en même temps que l'enthousiasme, les plus hautes vertus." Et l'auteur conclut ainsi: "Kant oublie que, quelle que soit l'importance de l'idée du devoir on de l'obligation, il y a quelque chose de plus élevé encore, à savoir le dévouement, c'est-à-dire une abnégation et un sacrifice de soi-même qui n'a plus rien d'obligatoire, mais qui n'en est certes pas moins admirable . . . En matière d'éducation, n'est-on pas d'accord pour dire que le grand principe, c'est le devouement, l'amour? Le cœur, n'est-ce pas le grand moteur? n'est-ce pas la force qui met en jeu tous les organes, qui suscite toutes les énergies de l'intelligence et de la volonté? - Ni le devoir scul, ni la sensibilité scule. -- Union indissulable du devoir et de l'amour. Le devoir comme but et comme regulateur, l'amour comme moteur, comme puissance dynamique: voila, nous semble-t-il, une devise plus complété, qui s'inspirera a la fois et de Kant et de Rousseau."

Et Mr. Duproix nous montre en Pestalozzi, qui fut à la fois disciple de Rousseau et de Kant, et qui eut la plus grande influence sur l'ichte,

la réalisation synthetique de cette belle devise.

#### II. Fichte.

Si la pédagogie de Kant, comme sa morale, est essentiellement individuelle, celle de Fichte s'adresse surtont a la collectivite, "L'homme est une fin en soi, avait dit Kant: mais il en est une pour les autres, ajoute Fichte, et c'est là précisément ce qui fait la dignité de l'individu: la vertu est l'oubli de soi dans l'intérêt de la totalité des êtres

intelligents."

La collectivité envisagée par l'ichte, c'est surtout la nation. Affligé de l'égoisme qu'il voyait régner autour de lui, il voulut s'appliquer à développer l'esprit d'abnégation et de sacrifice, et apprendre surtout à la jeunesse à songer au bien commun. "Il faut", écrivait-il "qu'un ordre de choses nouveau s'établisse,... il faut préparer cette régénération et le seul moyen d'y réussir sera d'instituer une éducation nouvelle et de donner à l'État des droits nouveaux." C'est de cette éducation nouvelle, inspirée par Pestalozzi, qu'il attend la régeneration de la nation allemande après l'écrasement de la Prusse à léna. "Son ambition est de former non des disciples, mais des hommes." — "Agir. il faut agir, voilà ce qu'il répete sur tous les tous. L'enseignement de l'ichte était une vraie prédication. Il ne voulait pas seulement instruire les seprits, mais convertir

les ames . . . Ce qui caractérise Fichte, c'est la chaleur, c'est l'enthousiasme moral, c'est aussi le sentiment profond de la solidarité."

C'est dans ses Discours à la nation allemande, prononcés au lendemain de la défaite d'Iéna, et qui sont d'une importance essentielle pour l'histoire de l'unité allemande, que se trouve le résumé le plus

somplet des idees pedagogiques de l'ichte.

Dés le début, il demontre éloquemment la nécessité d'une éducation nouvelle, d'une éducation à la fois morale et nationale comme le seul moyen de regénération et de salut pour la nation allemande. "Un peuple ne peut exister", dit-il, "sans patriotisme: religion et patriotisme ont mêmes racines... Le peuple est la suite impérissable de toutes les volontés cherchant à réaliser un même ordre de choses : et c'est dans cette nation, et non plus dans l'intérêt d'un despote, que doit se puiser et se retremper le véritable amour de la patrie. Considérer son peuple et sa patrie comme les images ou plutôt la personnification de l'eternité, savoir se actifier avec joie et enthousissme pour ces idées éternelles, voila le véritable patriotisme."

Quels seront les principes de l'éducation nouvelle?

Le tort de l'ancienne éducation, selon Fichte, c'était de laisser à l'élève la liberté de mal faire. La nouvelle éducation doit avoir pour but d'anéautir cette prétendue liberté de mal faire. "Elle produira chez l'élève une sorte de détermination des résolutions, avec l'impossibilité presque absolue pour sa volonté de former des résolutions contraires." Toute éducation qui ne tend pas à former un être déterminé, qui ne peut être autrement qu'il n'est, — est un jeu sans but. "Former dans l'homme une volonté déterminée et infailliblement bonne: tel est donc le but que l'on doit se proposer."

Mais l'homme ne peut vouloir que ce qu'il aime: l'amour sera donc le moteur infaillible et unique de son vouloir. C'est cet amour désintéressé du bien qu'il importe de substituer à l'amour exclusif de soi, c'est-

a-dire à l'égotsme. Nous reconnaissons ici l'elève de Pestalozzi.

Pour l'éducation intellectuelle, Fichte préconise, comme Kant, la méthode active, c'est-à-dire celle qui consiste surtout à éveiller l'activité de l'esprit sur un objet, ce qui est la partie la plus difficile de la tâche de l'educateur. L'activité spontanée, le libre effort, voila ce qu'il s'agit d'obtenir. La culture intellectuelle, niusi comprise, ne fait donc qu'un avec la culture morale. Il faut aimer la science pour elle-même, comme on aime le bien pour lui-même: "Loin de vouloir tout subordonner aux exigences pratiques, Fichte pense que le désintéressement intellectuel sera l'école du désintéressement moral." C'est ainsi qu'on fera du futur citoyen un être moral, "qui aime le bien et le vrai avec une inclination si irresistible qu'il se trouvera invinciblement conduit à vouloir les réaliser d'abord dans sa propre existence et plus tard dans la société."

Quels sont, selon fichte, les moyens propres à réaliser cet idéal? Le premier consiste à séparer entièrement les élèves "de la société corrompue qu'ils sont appelés à remplacer un jour". Et il nous décrit l'espèce d'internat lasque où il enfermera les élèves citoyens, et qui ue rappelle que trop mainte utopie de la Révolution.

D'accord avec Pestalozzi, Fichte entend que la nouvelle éducation ne s'adresse plus uniquement, comme autrefois, à une minorité, à ce qu'on appelait les classes cultivées, mais bien au peuple tout entier, qui est l'élément le plus important et le plus considérable de l'État: c'est la première condition d'une éducation vraiment nationale.

Les deux sexes devront aussi être élevés en commun, car "tous deux doivent tout d'abord avoir appris à reconnaître et a estimer dans l'autre sexe la commune humanité; il faut que les élèves aient d'abord été unis entre eux par des liens d'estime et d'amitié, avant que leur attention soit dirigée sur la différence des sexes et qu'ils s'engagent plus tard dans les liens du mariage." ("est la dangereuse ntopie que voulait appliquer Michel Lepelletier dans son projet de loi soumis à la Convention en décembre 1792, et avec lequel le X° Discours de Fichte offre de nombreux points de ressemblance.

A qui incombe l'organisation de l'éducation nationale? A l'État, affirme Fichte après La Chalotais, Basedow et Diderot. "L'éducation des générations futures", dit-il, "est aujourd'hui le seul domaine où notre État puisse agir librement . . . A moins qu'il n'ait absolument renonce a rien faire, l'éducation doit être considérée par lui comme la seule chose qu'il puisse encore faire. "Jusqu'a présent, l'État a consacré la plus grosse part de ses revenus à l'entretien d'armées permanentes"; qu'il organise l'éducation nationale telle que la propose l'ichte, et "du jour où ane génération nouvelle aura traversé nos écolea, il n'y aura plus besoin d'une armée spéciale". Que dirait Fichte s'il revenait au monde aujourd'hui?

On sait quelles furent, pour l'Allemagne, les conséquences de la prédication de Fichte, et Mr. Duproix résume très bien cette grande page d'histoire, où l'on voit un peuple entier, qui semblait anéanti, se ressaisir, seconer le joug de l'étranger et fonder son unité.

Au point de vue pédagogique, ce fut surtout Pestalozzi qui profita de ce mouvement, et l'on peut dire qu'il doit une bonne partie de sa gloire à son illustre élève: car, à partir de ce moment, le peuple allemand vit en Pestalozzi l'homme choisi par la Providence pour opérer sa regénération. Fichte s'écarte pourtant de son maître sur un point principal, lorsqu'il commet la méprise d'enlever l'enfant à la famille pour le donner à la société. Il ne fut d'ailleurs pas suivi sur ce terrain par les pédagogues allemanda, qui eurent la sagesse d'organiser, au contraire, des établissements d'instruction permettant la vie de famille. Neanmoins, Mr. Duproix croit devoir réfuter, en citant à l'appui de son opinion une des pages les plus remarquables de Mr. Gréard, cette utopie absurde, qui ne méritait guère, ce aous semble, tant d'honneur.

#### Conclusion.

Il est temps que nons arrivions à la conclusion. La grande différence entre Kant et Fichte, nous l'avons vu, c'est que l'un insiste surtout sur la régénération de l'individu, et l'autre sur la régénération de la société tout entière. Mais, ajoute avec raison Mr. Duproix, "la société no s'améliore pas sans l'individu, et l'individu se s'améliore guère tout seul. Il nous faut en général un point d'appui: ce point d'appui, c'est la famille... Cependant, si c'est dans la famille que se fait tout d'abord le véritable apprentissage de la vie collective, l'ecule peut et doit continuer la préparation du futar citoyen." En effet, la destinée qu'i attend l'enfant exige qu'il apprenne à vivre avec les autres." Et l'auteur cite les belles pages que Mr. Gréard et Mr. Marion ont écrites sur la necessité de l'écule et la solidarite morale.

Il est juste de dire que c'est grâce à Fichte que, à partir de 1806, les idées d'Etat, de patrie, de nationalité reprennent leurs droits et passent an premier plan, - en Allemagne, bien entendu, car on sait que la Révolution française les avait gloriensement inaugurées. Mais tont en reconnaiseant le mérite immense de Fielite, nous demanderons à Mr. Duproix la permission de rappeler que bien avant lui, un Allemand avait réussi a attirer l'attention des souverains et des classes dirigeantes de son pays sur le rôle prépandérant que l'État devait prendre en matiere d'éducation. Cet Allemand n'est autre que Basedow, dont nous avons raconté ailleurs l'étonnante histoire, et qui n'était d'ailleurs sur ce point que le disciple de La Chalotais, ainsi que nous l'avons demontré.1) Lorique Fichte parut, la Prusse avait déja, sous l'impulsion du monvement philanthroplniste, réorganisé ses écoles, et l'on peut affirmer que les discours enflammés du philosophe n'eussent pas suffi à produire une régénération aussi rapide et anssi profonde, si l'œuvre n'avait été admirablement préparée, an point de vue pédagogique, et même déjà fortement ébanchée par les actifs et clairvoyante réorganisateurs d'écoles qu'avait suscités le philanthropinisme.

Enfin, il n'eût peut-être pas été hors de propos de rappeler que le plus illustre élève de Fichte, Herbart, a créé et mis en système cette science de la pédagogie proclamee par Kant, et qu'aujourd'hui l'école herbartienne tient une place prépondérante dans la pédagogie allemande,

Mr. Duproix termine sa très intéressante et substantielle étude en montrant que jamais une éducation conçue à la fois dans le sens de Kant et de Fichte, c'est-à-dire concernant non seulement l'individu, mais la collectivité tout entiere, ne fut plus urgente qu'à l'heure actuelle. "Il regne, il faut l'avouer, dans une partie de la jeunesse d'aujourd'hul, une sorte d'atouie génerale, caractérisée par la perte de tout idéal et l'horreur de tout effort. Scepticisme, dilettantisme, et par suite absteution dans l'action, tels sont ses principaux caractères. Au moment où tout évolue autour de nous, ce n'est pas par l'abstention on par de froids calculs, mais par l'action et les inspirations génereuses que l'on résoudra les grands problemes qui se posent actuellement. L'individualisme, poussé à ces dernières limites, n'est trop souvent que le masque de l'égoisme le plus etroit, et l'égoisme est, nous l'avons vu, l'eunemi de tout perfectionnement individuel et social. Exciter dans la jeunesse l'enthousiasme et le

<sup>1)</sup> La Chalotais als Vorkämpfer der weitlichen Schule, Leipzig 1891.

désir du mieux, lui suggérer un idéal de conduite, lui inspirer une noble ambition qui poétise l'existence, créer en un mot la vie intérieure, n'est-il pas vrai qu'a l'heure présente, comme à l'époque de Kant et de Fichte, c'est le devoir qui, pour le maître, prime tous les devoire? Placer au centre de son enseignement un principe d'où la vie morale rayonne comme d'un foyer, accroître ainsi les volontés s'employant pour le bien: tel doit être son rôle essentiel." (p. 235).

Et l'auteur nous cite le Faust de Goethe, celui de la seconde partie bien entendu, comme l'idéal de l'humanité présente. L'action mise au service de l'humanité: telle est, on le sait, la devise de Faust devenu sage; c'est par l'action qu'il reconquiert son vrai titre d'homme et sa véritable noblesse. "Rien de plus vrai et de plus profond que cette allégorie de Goethe. L'amélioration du sort de l'humanité, voilà le but par lequel s'eunoblit la volonté. Travailler à s'affranchir graduellement des forces intérieures on extérieures qui nous entravent ou nous oppriment; substituer à la fatalité des instincts et des passions l'action harmonieusement libre de ses facultés, aspirer au mieux; rechercher avec passion tous les moyens susceptibles d'éclairer sa conscience et de la rendre toujours plus délicate; apprendre à sympathiser avec toutes les souffrances; tendre à penser toujours plus haut, élargir son cœur, purifier sa sensibilité, aider les autres hommes vers ce même effort, n'est-ce pas là l'idéal de la vie humaine? N'est-ce pas là le but de toute éducation vraiment libératrice?"

# Recensionen.

tioldfriedrich, Johann, Dr. phil., Kants Acathetik. Geschichte, kritischerlanternde Darstellung, Einheit von Form und Gehalt. Philosophischer Erkenntniswert. VII und 227 Seiten. Leipzig. G. Strubigs Verlag., 1895.

Diesem Buche wird man am besten gerecht, wenn man es bezeichnet als eine eraste Arbeit der Selbstbildung. Man bemerkt nämlich überall, dass die Beschäftigung des Verfassers mit diesen Problemen noch nicht von langer Dauer ist. Wir erfahren, offenbar ganz frisch, wie er versucht hat, zu den Fragen Stellung zu gewinnen, mit einer grossen Freude an der Sache, und es kommt him alles noch sehr neu vor. So läuft denn vieles längst Bekannte unter, und eine ganze Reihe von Bemerkungen, die ihm auf dem Wege seiner Selbstbildung gewiss sehr einleuchtend und interessant gewesen, wirde der Verfasser selbst sieherlich sehon nach kurzer Zeit als gar zu wenig bedeutend weggelassen haben.

Der erste Teil "Geschichte" ist kurz (S. 1—15). Der Eindruck einer eingehenden Versenkung in die früheren Acsthetiker, den die zahlreichen wortlichen Zitate erwecken, schwindet bei der Nachforschung. Denn diese vielen Zitate seinen sämtlich auch entweder in Heinrich von Steins "Entstehung der neueren Arsthetik" oder in der historischen Einleitung von Hermann Cohens "Kants Begundung der Acsthetik". Weder Stein noch Cohen sind irgendwo in dem Buche erwahnt. Die Verarbeitung besteht in dem Versuch einer Verbindung oder richtiger in einer ziemlich äusserlichen Zusammenstellung der Gesichtspunkte steins und Cohens. Letzerem ist der Verf vor allem für die Darstellung Winckelmanns verpflichtet.

Der zweite Teil ist der weitnus längste (S 16-1-5) Statt "kritisch-erläuferede Darstellung" wirde er besser Paraphrase heissen. Denn er ist nichts anderes als eine Wiedergabe der kantischen Gedanken, meist an die würtlichen Zitate angelehnt, mit vielen Beispielen aus Leben und Kunst verdentlicht und mogliehst in unser beutiges Deatsch übersetzt. Die Ausfuhrung ist hier nicht seiten ein wenig gar zu breit, zumal das eigene kunstlerische Urteil nicht eben insch Originalität und Tiefblick franziert.

Anerkennenswert ist immerbin das Bemilhen, Kant wirklich in seinem eigenen Sinn zu verstehen. Die mehrfach wieder aufgenommene Polemik, besonders gegen v Kirchmann und Ed. v Hartmann, auch Schasler erweist das Seitsaute, dass man beutzutage dies blosse Bemilhen. Kant richtig zu lesen, schon als ein Verdienat loben muss. Die Miss- und Unverstandnisse, die unser

Verf im ihnen blosstellt sind uzerbeweise Allerdings ist derselbe Beweisenag mit denselben Ergebnis inch vanst sehen ingetreten Aber vielleicht vorwegend zur in Irimertationen, die sich zicht in ein weiteren Publikum wenden

I'm Elgentsmilehe einer soleisen Paragarnae ist essentiich dies, dass sie die philosophischen Probleme im Grande ebense zurzehlasst, wie sie vor Ihrem Begun begen. Ilean da sie nur deutscher erkhist, was Kant sagt, so ist sie keine wirkliche Lösung der Frage, warum und anwieweit mit Rocht er so sagt

is der That liest die systematische Erdrierung meh viel zu wilnschen Shrig. School dam - mit einem wenig glücklichen Ausdruck - mehrfach betont wird, Kants Arbeit sel , nicht Aesthetik, sendern Philosophie\*, also als eine neue Erkenntnis gilt, was seibstverständliche Voranssetzung der Erörterung ist, schon das erweckt kein günstiges Voruneit. Ferner aber bewegen sich die Erörterungen über das Wesen des Kritizismus und über den Zusammenhang der Kritik der Urteilskrafts wit den früheren Kritiken allerdinge in Kantischen Worten, aber der Zusammenhang der Probleme ist wirklich wenig berausgenrbeitet. Die ganze Schwäche des Standpunkts beweist sieh darm, dass auch & hüngen bleibt in der af: gehörten Behanptung von Kants "bubiektivismus". Wir kunnen darauf our mit einer ganz kurzen Andeutung eingehen. Kant geht hier wie überall von dem einzigen zweifelles Gegebenen ans nämlich dem subjektiven Zustand üsthetischen Verhaltens im Bewussetsein. Die Frage ist jetzt welcher Art ist diejemge Objektivitat, die als ästhetische diesem Zustand entspricht? Nun ist das nicht die Realität des Objekts als solchen, d h als eines Objekts der wissenschaftlich zu begreifenden Natur Weder auf Begriffen noch Ideen beruht sie Ihre eigentumliche Realitat besteht im Gefühl ist aber nur ein anderer Wortausdruck der Kantische es giebt kein objektives Prinzip des Geschmacks Der Vorwurf des Subjektivismus schiebt ihm statt dessen einen Gedanken unter, der ihm völlig fremd Denn er hatte nur Sinn, wenn er gezogt hatter es giebt keine schönen Objekte. Um doch ein Beispiel anzulübren die Radierung ist sicherlich ein asthetisches Objekt, aber ihre eigentlache Realitat bekommt sie erst in der nuancierten Gefuhlsschwingung des Gealessenden wieder, wie sie von dieser im Künstler ausging. Wer diese Subjektivl-tit des Geschmacksurfells leuguet, bebt die gesamte Kantische Grundlegung der Aesthetik auf. Sie hängt an ihr. Die Subjektivität beisst nicht die Ablengung einer asthetischen Wissenschaft, soudern sie heiszt die Betonung des Prinzips der Aesthetik in ihrer Besonderheit als Wissenschaft. Diese Behauptung autheben heisst in seinem Sinne das asthetische Urteil entweder zum theoretischwissenschaftlichen oder zum sittlichen machen. Nicht im Prinzip hegt ein Fehler Kanta vor, dies ist so sicher wie das Aesthetische selbst. Aber die Missverständnisse haben sich eingedrängt, weil er den Uebergang von der Grundlegung zur Anwendung nicht vollzogen. Im Gebiete der Anwendung hatte er namlich - eigenen Kunstverstand vorausgesetzt - die Maximen bestimmen mussen, nach denen die Beurteilung der eigentumlich Esthetischen Realität verschiedener Gattungen erfolgt. Dann wire ein Missverstehen nicht mehr möglich gewesen, das namlich auf lanner wieder erfolgt, weil man die Grundlegung sogieich, in klinstlerischen Einzelbeispielen spezifiziert, als Anwendung lesen will. Unser Verf aber, der oft leichtere Irritmer im Einzelnen mit Glück zurückgewiesen, ist hier dem schwersten Missvorstandnis selbst erlegen. Und gerade an dem Punkte, der über den Wert seines Buches als eines philosophischen entscheidet.

Um das gleich hier mitzunehmen, so ist das Gegenstück dieser Partie, sein rigener Versuch nämlich, die Objektivität des Aesthetischen begrifflich zu bestimmen (S. 21° ff.), völlig missglückt. Er legt da allen Wert auf die Erkenntnis, dass es realiter Zweckmässigkeit ohne Zweck giebt. Hier hätte doch die Leichtigkeit des Sieges ihn warnen sollen. Denn unter den von ihm entwickelten Gedanken ist nicht einer, der sich nicht, our sehr viel feiner und genauer bestimmt, in Kants eigener Kritik der teleologischen Urteilskraft fande. Also hatts Kant doch selber ohne Zweifel die Verbindung mit der ästhetischen Urteilskraft hier hergestellt, wenn ihn nicht zwingende Gründe abhlelten. Und dieser wingende Grund war seine systematische, philosophische Einsicht. Hier hätte otwas mehr Respekt vor dem philosophischen Genins unseren Verf. vor einem schweren methodischen Fehler bewahrt. Zugleich zeigt er in seinem Beispiel mit lehrreicher Deutlichkeit, wie der Versuch einer solchen Objektivierung das ästhetischen Urteil unsehlbar zum theoretischen Erkenntnisurteil macht, – beweist also von rückwärts gleichsau die Richtigkeit der Kantischen These.

Die Vergiesehung der Kantischen Aesthetik mit nachfolgenden Aesthetikera ist skizzenhaft gebalten, für den Verf selbst zweifelles nur ein andentendes Versprechen künftiger Studien. Vom Einfluss Kants bei Schiller sagt er bei der Gelegenheit (S. 198): "dass es nicht nötig ist, gross darauf hinzuweisen, um so mehr, als man Betrachtungen über Schillersche Aesthetik, diek mit Begeisterung gefüttert und mit inniger Schwärmerel verbrämt, ein willkommenes Programathems, meingerade zatt hat. Aeusserungen dieses altklugen Tons hegegnen ziemlich viel in dem Buch leh will nicht darüber streiten, ob diese Formulierung geschmackvoll sei. Sieher aber beweist die Stelle in übrem Zusammenhang, dass das Problem, was die Schillersche Aesthetik bietet, ihm überhaupt noch nicht aufgegangen. Zum Ueberfinss verweist er auch noch für eine längst bekannte Thatsache auf Karl Bergers neues Buch (1894), als babe dieser sie zuerst herausgebracht.

Der eigentliche Lieblingssatz des Verfassers dürfte der sein, dass Kants Aesthetik den Ausprüchen der Form- und der Gehaltsästhetiker zugleich genüge, seine Form also den Gehalt einschliesse. Mit diesem Gedanken hat er Recht. Im ihn recht durchzuführen, müsste er aber Kants Formbegriff genauer bestimmen, als er thut. Er meint (S 212). "Kants Form ist der Gegensatz erstens zur Verwirrung, zweitens zur Materie." Das erste zu beweisen dürfte ihm sehwer werden, das zweite begründet woch kelnen Unterschied gegen den Formbegriff z. B. In der Kantischen Ethik und Erkenntnistheorie, genügt also für die Aesthetik nicht. Er bitte sich den Weg erleichtert, wenn er den Gedanken mehr ausgenützt dass in der blessen Vorstellung (ohne Rücksicht auf Existenz) das Schöne gefalle. Dieser Gedanke enthält übrigens in einer anspruchslosen Fassung die zentrale Lehre der Aesthetik vom Schein, deren Wurzelung in Kant zum Ueberfluss noch durch Schiller historisch belegt wird. Der Verf. hätte auch hier das alte Vorzuteil nicht wiederholen sollen, dass sie Kant freund sei.

Wir haben uns mit unsern kritischen Bemerkungen an das gehalten, was der Verk giebt. Auf die eigentlichen Probleme der philosophischen Forschung in Kanta Aesthetik einzugehen würde zu weit führen. Die Verdienste unseres Verf scheinen uns anzugehören dem Gebiet einer im hoheren Sinne philologischen luterpretation. Die Aufgaben der philosophischen Forschung liegen tiefer.

Marburg. Engen Kühnemann.

Candrea, George, Der Begriff des Erbabenen bei Burke und Kant. Diss. Strassburg, 1894. 50 S

Nach einer Einleitung über das Erhabene bei Longin, Boileau, Diderot, Home, Sulzer. Mendelasohn, bespricht der Verf. zunächst Kants "Beobachtungen", in denen die ästhetische und ethische Betrachtung einerseits, die psychologische und metaphysische anderseits nicht streng geschieden seien. Wie Burke, so meint auch Kant in den "Beobachtungen", dass das Erhabene immer groß und einfach sein müsse, wie jeuer, so neunt auch et große Dimensionen des Raumes in Höbe und Tiefe erhaben. In der Kr. d. U. dagegen wird Burkes "Naturalismus" abgelehnt und dem Trieb der Selbsterhaltung die Vernunft, dem der Geselligkeit der Verstand gegenüber gestellt. "Somit begründet Kant das Schöne und Erhabene nicht durch zufällig angenommene Gefühlsumterlagen, sondern durch etwas Positives." Aber seine Einteilung in das Mathematischund Dynamisch-Erhabene sowie die Namenerklärung des ersten, seine Betonung des Sicherheitsgefühles beim Wohlgefallen an etwas Schrecklichem, die Ablehnung des Zweckbegriftes, endlich die Unterscheidung zwischen dem Erhabenden und dem Deprimierenden im Gefühl des Erbabenen erinnern an Burke.

Dies dürften die wesentlichen Feststellungen des Verf. sein. Sie finden sich verstreut in einer nicht gerade übersichtlichen Darstellung, deren sprachliche Mangel der Abstammung des Herrn Candrea zu gate gehalten werden mussen. Es ware wohl zweckmässig gewesen, zunachst den geschichtlieben Zusammenhang klar heraus an arbeiten: an zeigen, dass Burke in verschiedener Weise auf Lessing, Herder und Mendelssohn gewirkt hat und dass Mendelssohns ausführlicher Bericht in einigen Punkten vom Original und von der Garveschen Uebersetzung abweicht; ferner genau zu untersuchen, wann und wie Kant sieh mit Burke beschäftigt hat. In sachlicher Beziehung ergabe sich ein fruchtbarer Gesichtspunkt aus dem Gegensatze, in dem bei Kant Gedanke und Inspesition stehen. Die Lehre vom Erhabenen ist verhiltnismissig frei von der Herrschaft des Schemas; immerhin bleibt noch sehr leicht erkennbar, wie Burkesche Gedanken der Architektonik zuliebe aufgenommen, abgewiesen, umgestaltet werden. Endlich ware auch der oft geschilderte Kampf des Subjektiven und Objektiven in der kritizistischen Aesthetik, das Gefahl einerseits, die allgemeine Geactimissigkeit andererseits ein durchgreifender Erklärungs- und Einteilungsgrund

In Kleinigkeiten ist mir Folgendes aufgefallen. Beim ersten Citat aus Burke ist der Titel der Schrift gar nicht, fünfrehn Seiten spater ohne die nahe liegende Erwähnung einer Kantischen Ungenausgkeit augegeben. Dass Kant an den "künstlerischen Zeitströmungen regen Anteil nahm", erscheint mir als eine etwas gewagte Behauptung. Carrière wird durchweg mit dem Acoent grave geschrieben. Das Wort über Burke: in diesem Falle könne man das Erhabene aus der Apotheke kaufen, stammt m. W. von A. W. Schlegel und nicht, wie Verf. S. 68 sagt, von J. Schlegel. Wundts Grundzige der physiologischen Psychologie werden ohne Bandzahl, mit falscher Seitenzahl und nach der awelten Auflage eitert, obgleich doch bereits 1893 die vierte erschlenen war. Abdann sind die Citate häung ungenau. Ich will darob keinen Tranergesang anheben, wie es bei einigen Kritikern Sitte ist; Leute, die meht aufs Ganze sehen wollen, glauben durch Anlegung eines Druckfehler- und Irrümer-Verzeichnisses ihre Obliegenheiten in "wissenschaftlieber" Weise erfallt zu haben.

Aber hier, wo in der Hauptssche nur zwei Bücher herangezogen sind, hätte vor der Drucklegung wohl unschwer noch eine Kontrole stattfinden können; immerun haben die Versehen bloes geringe Bedeutung, da sie den Sinn des Citierten
weit unberührt lassen. Ungenauigkeiten in den Angaben aus der Kr. d. U.
finden sich S. 21, 33, 36, 58, 62, 72 (letzte Zeile), 74, sinnentstellend sind die
Versehen auf S 45, 60, 72.

Berlin. Max Dessoir.

April Max, Dr., Kants Erkenntniatheorie und seine Stellung zur Metaphysik Eine Einführung in das Studium von Kants Kritik der reinen Vernunft. Berlin, Mayer und Müller. 1895. VI u. 4 u. 147 S. (Ein Teil der Schrift bildete eine Konigsborger Dissertation [1894, 45 S.] u. d. T. "Die Grundbegriffe der Kr. d. r. V., Receptivität, Spontaneität und intellektuelle Auschauung, in ihrer Bedeutung für die kritische Erkeantnistheorie")

Die Schrift Apels ist in 5 Abschnitte eingeteilt, die mit Ausnahme des exten wieder in eine Anzahl von einzelnen Paragraphen zerfallen, und denen eine kurze (nicht paginierte) Einleitung vorausgeht. Der erste Abschnitt enthält une "Allgemeine Erörterung des Problems der Erkenntnistheorie", der zweite stellt "Die Erkenntnistheorie Kants in ihrem systematischen Zusammenhange" dar, der dritte behandelt "Kants Stellung zur Metaphysik", die beiden letzten Abschnitte stehen zu den drei ersten in einem gewissen Gegensatz, insofern sie sich minlich mit spezielleren Gegenständen beschäftigen; der viorte Abschnitt ist Kants Lehre vom leh, der füntte seiner Lehre von der Willensfreiheit gewidmet.

Die so gegliederte Schrift verfolgt, wie der Titel anzeigt, einen dreifachen Zweck sie soll uns in erster Linie über Kants Erkenntnistheorie unterrichten, zweitens seine Steilung zur Metaphysik darlegen und dadurch drittens zugleich eine Emführung in das Studium der Kritik der r. V. geben. Die Aufgabe, welche sieh der Verfasser gestellt hat, ist also ziemlich umfassender Natur. Dagegem wäre an sich gar nichts einzuwenden, wenn nicht von vornherein gewisse Bedecken aus dem Umstande entspringen könnten, dass eine solche Aufgabe in einer Ahhandlung von nur 150 Seiten gelöst werden soll. Denn in der That ist inser Umfang im Verhaltnis zu dem Zweck, den die Arbeit erfüllen soll, nur sehr gerlug; jedenfalls wurde viel Geschicklichkeit erforderlich sein, um auf einem so beschränkten Raume etwas wirklich Zweckentsprechendes und Brauchtares zu leisten, auch wenn sich die Richtigkeit des Inhalts einer derartigen Farstellung in keiner Weise bestreiten liesse.

Leider konnen wir nur von unserem Antor nicht behaupten, dass er die Anforderungen erfülle, die man nach dem Titel seiner Schrift an ihn zu stellen berechtigt ist; aus verschiedenen Gründen verfehlt er den Zweck seiner Untersiehung in so hohem Grade, dass die Abhandlung weder als eine Einführung in das studium der Kr d. r. V., noch als irgeudwie genügende Darstellung von kants Erkenntnistheorie und seinem Verhältnis zur Metaphysik gelten kann. Im auf eine zweckmassige Weise in die Kritik der r V. einzuführen, müsste die Schrift einen ganz anderen Charakter zeigen, als sie in Wirklichkeit besitzt. Wie sie gegenwartig beschaffen ist, kann sie nur von demjenigen richtig verstanden werden, der sich bereits eine ziemlich genaue Kenntnis der Kritik der r. Vangeeignet bat. Der Anfänger dagegen wird sich vergeblich bemühen, aus den riehtsch nur andeutenden Ausführungen Apols ein Bild von dem luhalt der Kritik

der r. V. au gewinnen. Dazu fehlt es schon viel zu sehr an einer lichtvollen Darlegung der Voraussetzungen, von denen Kant ausgeht, und der Grundgedanken, die seine kritischen Untersuchungen beherrschen. Wenn man z. B. den ersten Paragraphen des ersten Abschnittes betrachtet, der eine "Kurze ausammenfassende Inhaltsangabe der Kritik der r. V." bringen soll, so wird man gewiss über die Unvollstandigkeit dieser Skizze erstaunt sein. Hätte der Verfasser die Darstellung der Kantischen Lehren und seine eigenen kritischen Bemerkungen etwas mehr auseinander gehalten, so wirde der Leser noch ehet in der Lage sein, aus dem, was ihm hier geboten wird, wenigstens die Hauptgedanken der Kritik der r. V. richtig zu erkennen, so aber fliessen Darstellung, Reflexion und Kritik in einer Weise ineinander, die die reinliche Scheidung dieser Elemente nur dem Kenner möglich macht.

Obwohl die gerügten Müngel sehr erheblich sind, so würden als doch weniger schwer in das Gewicht fallen, wenn nicht die ganze Abhandlung von einer unhaltbaren Auffassung über die eigentliche Grundlage der Kr d. r. V. getragen ware. Unser Autor ist nämlich mit Glinther Thiele der Meinung, dass Kanta Kritizismus von dem Grundbegriffe der \_intellektuellen Anschauung" beherrscht werde, und glaubt daher, diesen Begriff zugleich als den Schlüssel zum Verständnis und zur Würdigung der Kantischen Lehren benutzen zu missen (S. 7 >); so spielt denn dieser Begriff auch thatauchlich in seinen Auselnandersetzungen eine ebenso grosse als unglückliche Rolle Allenfalls könnte man sich die Verwendung des Begriffs der intellektuellen Anschauung zur Beleuchtung der Kantischen Erkenntnistheorie gefallen lassen, wenn zie blos in dem Sinne gemeint wäre, dass die Kritik der r. V. einmal unter diesem Gesichtspunkt betrachtet werden sollte; denn das Verständnis der letzteren kann schliesslich nur gewinnen, wenn mitunter der Versuch gemacht wird, auch auf einem kleinen Seitenpfad in das Innere der Kantischen Transscendentalphilosophie einzudringen. Deshalb ist es aber niemandem erlaubt, einen solchen Nebenweg für die eigentliche Hauptstrasse auszugeben, auf der es allein möglich sel, den Mittelpunkt des Systems zu erreichen. Gerade dies thut jedoch Apel, indem er uns liberreden will, dass der Begriff der intellektuellen Auschauung die Grundlage des Kantischen Kritisismus bilde, während derselbe in Wirklichkelt nur eine nebensächliche Rolle spielt, die sogar ganz ausfallen könnte, ohne dem wesentlieben lahalte der Kritik erheblichen Abbruch zu thun.

Einer besonderen Widerlegung der Apelschen Auffassung von der fundamentaien Bedeutung des Begriffs der intellektuellen Anschauung für die Kr. d. r. V. bedarf es m. E. nicht, ihre Unrichtigkeit liegt für jeden unbefangen urteilenden Kenner der Kantischen Philosophie deutlich auf der Hand. Um aber zu zeigen, wie verwirrend diese Auffassung auch im einzelnen zu wirken vermag, weise ich noch darauf hin, dass nach unserem Antor Kant sich auf den Begriff der intellektuellen Anschauung stiltzt, "um vor allem die Idealität von Kaum und Zeit und seine Lehre vom innern Sinn zu begründen" (S. 61). Ein kritischer Kommentar hierzu ist überütlsaig. Ich glaube auf die Beistimmung des Lesers rechnen zu dürfen, wenn ich behaupte, dass man mit einer derartigen Betonung des Begriffs der intellektuellen Anschauung geradezu das Recht verwirkt, jemanden in die Kritik der r. V. einführen zu wollen.

Eben so wonig wie dem Anflänger bringt die Schrift Apels aber auch dem Kenner einen tieferen Gewinn. Weder fordert sie das Verständals, noch die Kritik des Kantischen Hauptwerkes in Irgend einer wesentlichen oder auch nur unwesentlichen Beziehung. Der Kenner wird sich sehon au den vielen Citaten
aus der Kritik der t. V. stoesen, die unter anderen Umständen swar für den
Anfänger von Nutzen sein könnten, für den mit der Kantischen Philosophie bereits
Vertrauten aber vielfach ganz überfülssig sind. Doch könnte man sich die Citate
noch gefallen lassen, wenn nur somat nach der exegetischen und kritischen Seite
etn as wirklich Wertvolles geleistet ware. Das aber ist eben nicht der Fall.
Statt dessen finden sich eine ganze Menge von sonderbaren, willkürlichen, unbestimmten, schwankenden, unklaren, ja zuweilen auch einander widersprechende
Behauptungen, durch welche die Ansichten Kants öfters entstellt und die eigenen
Anschauungen des Verfassers verschiedentlich sehwer verstandlich gemacht
werden. Ich führe einige dieser Aenasernagen an, da sie für die Schrift sehr
bezeichnend sind.

An mehreren Stellen spricht Apel von der ausschliesslichen Apriorität des Baumen and der Zeit (S. 3, 40, 65); S 40 wird von der blossen Idealität (d. R. a. d. Z.) geredet: beide Ausdrucksweisen sind im Grunde genommen widersinnig. Nach S. 19 soll Wissen eine Kategorie sein. S. 64 oben heisst en, "wenn dieses bjekt als "Erfahrung an sich" schon existiert", und unten wird behauptet, dass die Welt der Gedanken die Welt der Erscheinungen sei S. 97 findet sich der für den eigenen Standpunkt Apels charakteristische Satz: "Um so weniger konnte Kant dazu kommen, den Kategorien eine begriffliche "Erscheinungs"- Erkenntnis des Dinges an sich zuzuerkennen." S. 113 wird Kant folgendermassen kritisiert: "Wie darf Kant sagen, Haum und Zeit sind Erscheinungen, ohne vorerst bewiesen zu haben, dass Raum und Zeit nicht dem zukommen kann, was man unter Ding an sich versteht und verstehen muss?" Damit dem Leser dieser unrichtige Satz ja nicht entgeht, ist er auch noch mit schrägen Lettern gedruckt. Am der Anwerkung S. 78 führe ich folgende Stelle an: "Wie verhält es sich aber mit einem Satze wie: "das Ding an sieh lat?" Mit ihm kann ich nicht wie unt dem Satz der Kausalität die physikalische "Erfahrung" konstruieren, möglich machen Und doch ist er "objektiv" gültig mit dem "ist" meine ich ein Objekt, nine Wahrheit, die meinem Gedanken entsprieht, und dieser Gedanke ist denknotwendig." Hier ist ans dem Zusammenhange nicht deutlich zu ersehen, ob in den mitgeteilten Satzen die Meinung Kanta wiedergegeben oder nur die eigene Anxicht des Autors zum Ausdruck gebracht werden soll. In einem aber wie in dem anderen Falle wärden diese Behauptungen, wenn auch aus verschiedenen Grunden, sehr sehweren Bedenken unterliegen.

Achnliche Aeusserungen könnten noch mehr angeführt werden; doch weude ich mich lieber mit einigen kurzen Bemerkungen den Auseinandersetzungen zu, durch die Kants Stellung zur Metaphysik belenchtet werden soll. Dass diese Auseinandersetzungen in keiner Weise als eine erschöpfende Behandlung ihres Gegenstandes angesehen werden konnen, brauche ich nach dem oben bereits Gesagten kann noch zu versichern; diejenigen Momente, welche für eine zutreffende Wardigung der Stellung Kants zur Metaphysik in Betracht kommen, sind durchsus nicht alle hervorgehoben und in ihrer Bedeutung richtig erkannt. Was aber die Beurteilung anbelangt, die der Verfasser in diesem Punkte der Kantischen Philosophie angedelhen lasst, so entwickelt er hochst sonderbare Ausichten. Zwar rebe ich ihm darin recht, dass Kant durch seine Kritik die Metaphysik zicht vernichtet hat (S. 118); aber der Begründung, welche dieser Satz erhalt, soweit

sich eine solche überhaupt erkennen lässt, vermag ich mich durchaus nicht anzuschliessen. Soviel ich sehe, will Apel gegen Kant die Möglichkeit der Metaphysik damit beweisen, dass er behauptet, es künne unabhangig von der sinnllehen Anschauung eine rein begriffliche Erkenntnis durch die Kategorien geben (102, 107, 117); wie für die Naturwissenschaften synthetische Satze a priori gelten, so könnten auch "synthetische Sätze a priori möglich sein, deren Synthesia auf dem Verstande (der Vernunft) beruht, und die in gleicher Berochtigung ein metaphysisches Wissen, eine überräumlich-zeitliche Welt aufbauen - natürlich mit unseren Begriffen, in unserer endlichen Weise" (101 2). Es ist wirklich schade, dass sich der Verfaaser mit dieser Audeutung begungt and uns keinen Aufschluss darüber erteilt, wile nun eine derartige Metaphysik moglich seln konne. Hieranf wire alles angekommen, denn an der blossen Vermutung ihrer Moglichkeit, die auch absolut nichts gegen Kant beweist, hat gar niemand irgend ein Interesse. In Wirklichkeit aber ist eine Metaphysik, wie sie sich Apel denkt, ein völliges Unding, es war gerade der grosse Irrium Kants, die Metaphysik als eine Wissenschaft a priori aufzufassen; wenn das richtig wäre, so wurde freilich Metaphysik volitg unmöglich sein. Diese Auffassung muss man vor allen Dingen zerstoren, wenn man die Unrichtigkeit von Kants Verwerfung der Metaphysik darthun will; anstatt aber an diesem Punkte einzusetzen und in der angedeuteten Weise gegen Kant vorzugehen, erneuert und verschlimmert Apel nur die Kantische petitio principii, indem er das Trugbikl einer rein begrifflichen, apriorachen Metaphysik konstruiert.

Ebenso unbefriedigend wie die Resultate des dritten, sind auch die Ergebnisse des fünften Abschnittes, dessen Inhalt ich noch düchtig berühre. Der Verfasser beginnt seine Betrachtungen mit längeren Anselnandersetzungen über den Determinismus, die zwar in mancher Hinsicht ganz richtig, aber doch insofern unantreffend sind, als sie vermöge eines noch immer häung sich undenden Igrtumes den Determinismus im fatalistischen Sinne auslegen; wenn das liandeln des Menschen, so führt Apel S 134 aus. durchgehends kausal determiniert ware, dann wilrden sich Mensch und (lebloses) Ding garnicht unterscheiden diesen vorbereitenden Betrachtungen wird dann die Kantische Freiheitslehre ausführlich dargestellt und durch ein Schema erhautert, welches die Sache kaum klarer macht, als sie an sich bereits ist. Schliesslich giebt der Verfasser seine eigene Entscheidung, nach der die Freiheit des Willens zu auchen ist in der Fishigkeit des Ich von sich aus in den psychologischen Mechanismus einzugreifen (116), weitere Ausführungen dieses Gedankens, durch die er erst Wert gewinnen könnte tehlen freilich so gut wie ganz; nur soviel scheint klar zu sein, dass diese Fahigheit des Ich in ihren Wirkungen dem Kausalgesetze nicht mehr unterworfen sein soll; denn "das Kausalgesetz dient dazu, die Natur physikalisch zu begreifen, nicht aber den Menschen in der Lebendigkeit seines Wolleas und Thurs' (147) Damit wären wir denn gbleklich bei dem Indeterminismus im eigentlichen Sinne und allen den Schwierigkeiten angelangt, die demselben entgegenstehen und seine Annahme nach unserem Dafurhalten gänzlich unmöglich machen

Ein sehliessliebes Gesamturteil können wir zu unserm Bedauern nur dahin aussprechen, dass die Schrift keinen Fortschritt bedeutet. Der Verfasser würde wahrscheinlich Besseres haben leisten kounen wenn et nicht im Banne falscher Grundanschauungen gestanden hätte, so aber ist die Muhe vergeblich gewesen, de et aufgewendet hat, um von einem unhaltbaren Standpunkte aus Kantische Lehren zu beienehten und kritisch zu beurteilen.

Jena.

Franz Erhardt.

Plantiko, Otto. Rousscaus, Merders and Kants Theorie vom Zukunftsldeal der Menachheitsgeschichte. Diss. Greifswald 1895. 68 S.

Es wäre gewiss anbillig, an eine Dissertation, die offenbar nicht in den Buchhandel gekommen ist, einen reinwissenschaftlichen Massatab anzulegen. Der Autor will beweisen, dass er mit Nutzen für sich und andere zu lesen weise und die zur Beherrschung eines umfassenderen Thomas erforderliche Kombinationsgabe besutzt. Das ausgedehnte Quellenstudium des Gelehrten wird man von ihm soch nicht verlangen dürfen und das specimen eruditionis für erbracht sehen, wenn er nur die Hauptquellen verständigen Sinnes sich angeeignet hat und im übrigen die Lücken seiner Kenntnis ans zweiter Hand ergänzt,

Zu dieser Klasse wissenschaftlich belangloser, aber als Thätigkeitszeugnis vicht uperfreulicher Probearbeiten glaubte ich anfänglich auch die vorliegende, auf Anmerkungen und nahere Quellennachweise völlig verzichtende Schrift rechnen zu dürfen. Ich fand darin Housseaus Diskurs fiber die Entstehung der Ungleichheit und den "contrat social", Herders "Ideen" und Kants kleinere geschichtsphilosophische Schriften anscheinend fleissig verarbeitet, wenn es sich auch alabald heransstellte, dass es dem Autor nicht recht gelungen war, ats den breiten Inhaltsangaben der vorgensunten Quellen sein eigentliches Thema, die Ansiehten Rousseaus, Herders und Kants über das Zukunftsideal der Menschheitsgeschiehte, herauszuschälen. Aber ich fand leider noch mehr. Doch man urreile selbst an der Hand der folgenden Gegenüberstellung.

### Plantiko, S. 7.

Kant hat gegen die Behauptung R 's, verfahrend vom gesitteten ausgeht.

Fester, Roossean und die deutsche Goschichtsphilosophie. S. 69.

Es blieb Ihm [Kant] nicht verborgen, sein Urmersch sei nur durch Rück- dass Rousscaus Behauptung, sein Urschillsse auf eine vor aller Kultur lie- mensch sei nur durch Ruckschlüsse auf gende Zeit gewonnen, eingewandt, dass eine vor aller Kultur liegende Zeit gedieselbe anf einer Selbsträuschung be- wonnen, auf Selbsträuschung beruhe, und rahe Er nannte dies Verfahren syn- er nannte das Verfahren des Genfers therisch, weil R. vom naturlichen Men- aunthetisch, weil er vom naturlichen schen aufange, während er analytisch Menschen aufange, während er analytisch verfahrend vom gesitteten Menschen ausgehe.

Abschreiben rächt sich immer Hier ist die Folge, dass Herr Plantiko Kant einen Einwand machen lässt, den er meines Wissens nie gemacht hat. Ich sagte nur es blieb Kant nicht verborgen" und erläutere dann diese Behauptung durch einen den Fragmenten (Sch R. 11, 220) entnommenen Satz.

Doch boren wir, wie an der eitierten Stelle mein "Benutzer" fortfährt:

#### Plantiko.

Herder beanstandet den Gebrauch, Rousseau spielt [nach Herder] nur der hier von R. mit dem Wort "Fähig- mit Worten, wenn er immer von einer beit" getrieben wird, die nichts als eine Fahigkeit spricht, die nichts als Fähigl'ablakeit soin soil, denn nimmermehr keit sein soll. Denn nimmermehr kann

sie auch nie geredet hätte.

könne der Gebrauch eine Fähigkeit in "der Gebranch eine Fähigkeit in Kraft-Kraft, etwas blos Mögliches in ein Wirk- etwas blos Mögliches in ein Wirkliches liches verwandeln. Darans folgt aber, verwandeln", und wo keine Kraft urdass schon der erste Mensch, der sich sprünglich vorhanden ist, kann sie später vom Tiere keineswegs durch eine "blosse auch nicht gebraucht und angewandt Stufenerböhung der Tierkräfte, sondern werden. Darans folgt aber, dass schon durch eine ganz verschiedenartige Rich- der erste Mensch, der sieh vom Tiere tung und Auswicklung aller Krafte unter- keineswegs durch eine "blosse Stufenscholdet", mit Vernunft- und Sprach- erhöhung der Tierkrüfte", sondern durch fähigkeit, Besonnenheit und Spruche, eine "ganz verschiedenartige Richtung wenn auch aoch so unentwickelt, von und Auswicklung aller Kröfte unter-Anfang besass. Daraus folgt des Wei- scheider, mit Vernunft und Sprachfahigteren, dass auch der hypothetische Wilde keit, Besonnenheit und Sprache, wenn R's in semer Waldeinsamkeit Sprache auch noch so unentwickeit, von Anfang für sieh seibst erfinden musste, wenn er an besass. Daraus folgt des weiteren, etc.

Denn "cie war etc.

Daraus folgt, denke ich, des weiteren, dass Herr Plantiko ein Plagiator ist. Und keineswegs auf das Abschreiben meiner Wiedergabe Kantischer und Herderscher Gedankengunge beschränkt er sich dabei, sondern läast mich gelegentlich auch selbst zu Worte kommen.

Plantiko. 8 30.

Die Rlickkehr zum Einklang mit der allen Gebieten der Natur zu.

Fester, S. 43

Auch Herder hatte die damonische Natur, die Betonung der Berechtigung Anziehungskraft des Genfers an sieh des Geftihle dem kühlen abstrahieren- erfahren, und die Rückkehr zur Natur, den Verstande gegenüber hatte seine die Betonnug der Rechte des Gestihls begeisterte Zustimmung gefunden. Wie dem kalten, abstrakten Verstande gegen-R. wandte er seine Aufmerksamkeit über hatte seine begeisterte Zustimmung gefunden. Wie Rousseau sucht er auf allen Gebieten die Natur

Der Leser mag entscheiden, ob Herr Piantiko, da er sich doch einmal aufs Abschreiben verlegt, nicht besser gethan hätte, gleich Wort für Wort abzuschreiben, obwohl er auch im Abschreiben keine ganz glückliche Hand zeigt. Auf Seite 37 sagt er 2. B.: den Entwicklungsgang bis zur ersten Staatengründung gebe Herder jedoch nur andeutungsweise. Leider hat er, als er diesen Satz aus Seite 63 meines Buches mit geringen Modifikationen hertbernahm, das "jedoch" stehen lassen, das in meinem Buche eines Sinn hat, bei ihm nicht. Und so könnte ich noch ein Datzend mehr oder minder wörtlich abgeschriebener, kürzerer und längerer Stellen anführen, doch wird schon das Mitgeteilte zur Charakteristik dieses absonderlichen specimen eruditionis genügen, und ich würde mich nicht wundern, bei längerem "Quellenstudium" auch andere Autoren auf ähnliche Weise "benutzt" zu finden. Allerdings Autoren, deren Verbreitung eine naturgemass beschrankte ist. Oder wurde etwa Herr Plantiko ebenso unbedenklich in einer der Greifswalder philosophischen Fakultät vorgelegten Arbeit Kuno Fischer, Zeller und Windelband abgeschrieben haben? Ohne einen Streit der Fakultaten anfachen zu wollen, glaube ich deahalb doch als philosophierender Historiker dem philosophierenden Theologen die Schriften Kants zu recht eifrigem Studims capfehlen zu missen. Es lässt sich für philosophische Hospitanten, wie wir beide es sind, gar viel daraus lernen, aber wer erst einmal dauernd in den Bannkreis Kauts gezogen ist, weiss auch, dass boeh über allen Vorzigen seiner methodischen Kritik noch ein anderes steht: ich meine die Ehrlichkeit des ehrlichsten aller Denker.

Minchen.

Richard Fester

Eister, R., Dr. Die Weiterbildung der Kant'schen Aprioritätzlehre bis zur Gegenwart. Leipzig, W Friedrich. 1896. VI u. 88 S.

Das vorliegende Schriftehen bleibt erheblich hinter den Erwartungen zurück, die durch seinen Titel erregt werden. Der Verfasser hat seine Schuldigkeit nur halb gethan, er hat zwar ein ziemlich reichhaltiges Material gesammelt, aber dasseibe fast gar nicht verarbeitet. Wahrend wan also in dem Büchlein die mancheriel Gedankenelemente, welche in der Aprioritätslehre Kants verwoben sind, auseinsndergelegt zu finden hofft, damit dann weiter gezeigt werden könne, welche Bestandteile der ganzen Theorie sich in der Folgezeit als unanfechtbar, welche ils zweifelhaft, welche als verbesserungsbedürftig erwiesen haben, wird von dem Verfasser nicht viel mehr als eine äusserliche Aneinanderreihung der Meinungen und Anschauungen geboten, wie sie in der Philosophie seit Kant in Bezug auf das Apriori zum Ausdruck gekommen sind, den logischen und historischen Zusammenhang derselben hat der Leser der Hauptsache nach sich selbst zu suchen.

Die Einleitung (S. 1—7) giebt einen summarischen Ueberblick über die Entwickelung der Lehre von den angeborenen Begriffen von Plato bis Kant, der I Teil (S. 8—16) bringt die Aprioritätslehre Kants, der zweite (S. 17—83) die Ansiehten der namhaftesten nachkantischen Philosophen über das Apriori zur Darstellung, und zwar werden zuerst als Anhänger Kants Reinhold, Beck, Maimon, Krug, Fichte, Schelling, Hegel, Schleiermacher, Fries, Schopenhauer, Trendelenbarg (?), Lange, Helmholtz, Liebmann, Cohen, dann als Gegner Jakobi, G. E. Schultze, Bardill, Herbart, Beneke, Ueberweg, E. v. Hartmann, Lans, Richl (?), Wundt durchgegangen. Die 5 Schlussseiten endlich sind der Würdigung der "Bedeutung der Aprioritätslehre für die moderne Erkenntnistheorie" gewidmet.

Daes die Ansichten dieser Denker, soweit es bei der grossen vom Verfassor beliebten Ktirze moglich ist, im ganzen korrekt wiedergegeben sind, soll gern anerkannt werden, in einzelnen Fällen freilich ist auch manches schief oder ganz verkehrt ausgedrückt. So ist der Satz, dass "die Gegenstände, auf welche sich die Grundsatze der reinen Mathematik sowie anch der Physik beziehen, sichts anderes sind als die Formen und Gesetze des erkennenden Bewusstseins seibst" (S. 11) entschieden kantwidrig, von "apriorischen Formen" (S. 12) au sprechen ist zum mindesten ein Pleonasmus, wichrend es "Funktionen der Similichkeit" nach Kant entschieden nicht geben kann. Falsch ist auch die Behauptung, dass Kant die "Intellektualität der Anschauung" leugne (S. 36), denn tas, was Schopenhauer Auschauung nennt, ist durchaus nieht dasselbe, was bel Kant so heisst. Der Ausspruch, dass unch Cohen "Apriorität einzig und allein ilen wissenschaftlichen Verfahren zukomme, aus welchem als ihrer Quelle die formen der Erkenatnis sieh ergeben" (S. 45) ist mir unverständlich, und die Aufstellung, dass E. v. Hartmann in seiner "Kritischen Grundlegung" die Aprioritätalehre Kants bekämpfe (S. 63), dürfte doch wohl nur unter der Voranssetzung

haltbur sein, dass man das Prinzip des transscendentaien Idealismus als wesentliehen Bestandteil jener Lehre betrachtet.

Gerade an dieser letzteren Stelle tritt so recht deutlich hervor, wie unbestimmt und schwankend der Begriff der Aprioritätslehre durch das ganze Schrittchen hindurch bleibt, was freilich kein Wunder ist, wenn man bedenkt, dass Kants Theorie des Apriori auf 6 - 9 Seiten, die Anschauungen der übrigen Denker im Durchschnitt auf 2 Seiten dargelegt werden. Bei soicher Kürze masste der Verfasser entweder seln Thema nur ganz populär behandeln, oder unter Verzicht auf das Eingehen in Einzelheiten sich auf die Hervorbebung und Erörterung der Hauptmotive, die die Gestaltung und Weiterbildung der Aprioritätsiehre bestimmt haben, besehränken. In Wirklichkeit nimmt die Wiedergabe von Definitionen und Lehrmeinungen, die wohl als bekannt hätten vorausgesetzt werden können, einen unverhaltnismissig breiten Raum ein, wogegen die Heransfindung der leitenden Ideen durch die etwas ungeordnete Art der Berichterstattung oft geradezu erschwert wird. So wird bei Kant der Unterschied des logischen und des psychologischen Apriori zwar erwähnt, aber die sonstigen mancherlei von einander abweichenden Auffassungen des Apriorischen werden einfach als äquivalent neben cipauder gestellt (z. B auf S 10). Die Darstellung der Aprioritätslehre Kants schliesst mit dem Urtell, dass Kant zwar die Existenz gewisser im Bewusstsein begründeter Bedingungen der Erfahrung sieher gestellt, aber weder erwiesen habe, dass Raum und Zeit von aller Erfahrung mabhängige Formen der Sinnlichkeit seien, noch dass die Zahl seiner Kategorieen wirklich ebezsoviel unsprüngliche Grundformen des Denkens repräsentiere, noch dass das Formale der Erkenntnis nur subjektiv sei. Damit sind ja einige der Momente bezeichnet, welche für die weitere Entwickelung in Betracht kommen, aber doch bei weitem nicht alle; abgeschen von der Mehrdeutigkeit des Apriori würen als kritische Punkte. an denen spatere Denker eingesetzt haben, noch zu erwähnen gewesen die Unterscheidung des Materialen und Formalen in der Erfahrung, die Hereinziehung des Formalen ins Subjekt, die Reduktion des Formalen an dez Erkenntnisobjekten auf aubjektive Formen des Erkeuntnisvermögens, die Unterscheidung einer Mehrzahl solcher Formen insbesondere von Formen der Anschauung und des Denkens, die Erklärung der Verbindung von Stoff und Form im wirklichen Erkennen, die Bestimmung des Inhaites der Ranmvorstellung n s w Was speziell das Raumproblem betrifft, so ist die Berichterstattung E's Insofern unvollständig, als von den auf dasselbe berüglichen neueren Untersuchungen nur die von Helmholts und auch diese nur andentungsweise Erwähnung haden

Verhaltnismässig am eingehendsten sind am Schluss Richl und Wundt behandelt, in deren "kritischem Empirismus" der Verfasser offenbar den Absehluss der ganzen Entwickelungsreihe sicht. Denn das Bleibende der Erkenntnislehre Kants ist, wie in dem Schlussabsehnitt ausgesprochen wird, nur sein Nachweis von der "Formalität der Raum- und Zeitauschanung gegenüber dem Empfindungsinhalt, der Spontaneität des Denkens und der synthetischen Natur des Bewusstseins", die Kant'sche Annahme einer Summe konkreter reiner Auschauungen und Begriffe ist nur eine Nachwirkung der platonischen Lehre von den angeborenen Ideen, als apriorischer, von den Erfahrungsstoffen unabhangiger Faktor der Erkenntnis kann nur die "aligemeine (logische) Gesetzmassigkeit des Bewusstseins" in Betracht kommen.

Sondershausen.

Dr E Koenig

Mauxion. Marcel, La Métaphysique de Herbart et la Critique de Kant. Paris, Hachette 1894

L'onvrage rentre manifestement dans le cadre des "Kantstudien" Dans la première partie l'auteur s'est proposé de faire connaître au public français une doctrine qui compte anjourd'hui encore en Allemagne et en Antriche de nombreux représentants, mais qui est demeurée à peu près ignorée de l'autre côté du Rhin (sanf quelques chapitres de M. Ribot, dans sa "Psychologie allemande contemporaine"). Négligeant la morale et la Pédagogique (récemment traduite en français par H Pinioches, M. M. a étudié principalement la Métaphysique et accessoirement la Psychologie de Herbart, en tant que cette derniere est nécessaire pour bien entendre sa Métaphysique. Il s'est attaché tout d'abord à faire ressortir le caracture de cette philosophie qui proscrit rigoureusement les fantaisies du sentiment en même temps que les témérités de l'intuition intellectuelle, qui nait avec les sciences et reste sur le même terrain, ne procédant qu'avec circonspection, sans jamais perdre de vue le donné. On sent ici que le crimque est en parfaite communanté d'idées avec son auteur. Il expose ensuite la méthode que va suivre llerbart pour constituer sa métaphysique, la méthode des rapports (die Methode der Reziehungen), plus ingenieuse que solide. la démonstration de la réalité de l'être plutôt aftirmé que prouvé, la conception d'une pluralité d'êtres simples, assez analogues aux monades de Leibniz, mais chez lesquels le changement, parement accidentel, et non plus essentiel, est détermine uniquement par ce fait que les êtres simples sont tantôt séparés (nicht ausammeni et tantôt ensemble (zusammen), d'où des perturbations (Störungen) et des actes de conservation individuelle (Solbsterhaltungen). Il passe alors a la construction de la matière, et s'attache a établir le caractère spécial du Realisme de Herbart, bien voisin de l'Idéalisme, puisqu'il ne voit dans l'espace qu'un produit nécessaire de la pensie, cherchant à embrasser ensemble des êtres qui en eux-mêmes sont séparés. Puis apres une rapide incursion sur le terrain de la Théologie et de la Morale, M. M. passant a la Psychologie, cette partie si neuve et si originale de l'œuvre de Herbart, nous montre comment la représentation, cet acte de conservation individuelle de cet être simple qui est l'âme, est conçue comme une force, à laquelle il devient des lors possible d'appliquer le calcul, de maniere à instituer, appuyé sur le triple fondement de la Métaphysique, de la Mathématique et de l'Expérience, une génése des concepts les plus élevés de l'esprit, des formes de l'espace et du temps, et du Moi lui-même avec ses prétendues facultés. Le Moi n'est plus ainsi qu'une forme vide, le point de rencontre des representations (der Sammelplatz der Vorstellnugen), un concept absurde, dont les centradictions multiples constituent la réfutation la plus complète et la plus décisive de l'Idéalisme de Fichte. Cette mise à découvert des contradictions impliquees dans le point de départ de la doctrine adverse constitue pour Herbart la confirmation de son propte Réalisme -

Pans la seconde partie de l'ouvrage, envisageant les rapports de Herbart avec Kant. M. M. essaie d'établir que le Réalisme de la Métaphysique est en germe dans la t ririque, au même titre que l'Idéalisme transcendant de ceux qui s'intitulent les légitimes héritiers de la peusée Kantienne, et que Schopenhauer aurnommalt irrévérencieusement les trois grands Sophistes. Du moment ou l'on était décidé a abandonner la prudente résorve du mattre il était tout aussi naturel et aussi légitime de chercher à déterminer la chose en soi, que de la nier, en étigeant en

absolu le Moi, dont il avait affirmé nettement le caractère purement phénoménal Nombrettises et importantes sans donte sont les oppositions entre Herbart et Kant, oppositions sur la théorie de l'être, de la connaissance, de la liberté transcendentale enfin. Et cependant l'influence de la Critique est manifeste chez celui qui se proclamatit lui-meme nu Kantien de 1828 et qui préludait a la composition de la Métaphy sique par une lecture approfondie et répétée de l'œuvre de son illustre devancier. Elle apparait dans une multitude de détails, elle apparait jusque dans le Réalisme de Herbart, si fortement teinte d'Idéalisme que l'auteur de la Metaphysique consent même à ne voir dans l'affirmation de la réalité de l'être qu'une simple eroyance, insistant sur le mot,

En ce qui concerne la valeur absolue des deux doctrines, M. M. évite systématiquement de se prononcer d'une maniere trop catégorique. Il est facile de s'apercevoir, cependant, qu'il partage le peu de goût de son anteur pour la théorie des l'atégories, et surtout pour celle de la Liberté transcendentale, cotte pierre angulaire du Kantisme, et que toutes ses sympathies vont aux ingénieux essais génétiques de Herbart, qu'il a'hésite pas à corroborer, à l'occasion, de ses réflexions et de ses observations personnelles.

Albert, Georg, Kants Transscendentale Logik mit besonderer Berlicksichtigung der Schopenhauerschen Kritik der Kantischen Philosophie. Ein philosophischer Beitrag. Wien, A Holder 1893, VI u. 155 S.

Der Hauptebarakterung dieser Schrift ist harmlose Unbefangenheit und um einen Lieblingsausdruck des Verf. zu gebrauchen - eine "reizende" Naiverst, wie man sie in wissenschaftlichen Arbeiten gemeiniglich nicht zu finden pflegt. Was darin steht" Das wäre sehwer zu sagen! Wozu sie ein Beitrag ist? Das verschneigt der l'itel weislich. Gleich die Vorrede leistet das Erfrealichste, was dem Ref. in einer langen Praxis vorgekommen ist. Der Verf erklärt zunnehat, dass thu seine Abhandlung "eine der schwierigsten und dunkelsten Partien der Kr d r V in erschopfender und dankenswerter Weise aufzuhellen scheint". Me and) eine Art Propaedentik zu Kant bilden, indem sie "die unbekolfene, dunkle and trockene Schreibweise Kants durch eine lebendigere und klarere, datchsichtige Darstellung ersetzt" (S. III). Weber sich A. die unbefangene Ertstebe, von der diese Aeusscrungen zeugen, solange erhalten list, darüber klart er seine Leser ebenfalls ghich im Vorwort auf. , Ich hatte weder Zeit noch Lust die ungeheure Litteratur über Kant durchzugehen und habe mieh nur der unndttelharen Einwirkung des Kantischen Gelstes hingegeben - Man wird es dem Verf nicht übel nehmen, wenn er sich in der unübersehbaren Litteratur über den Konigsberger Denker völlig unbewandert zeigt, von welcher ihm nur Reinhold's Briefe thichtig bekannt sind" (S IV). "Sollten übrigene", fahrt er fort, "die im Folgenden entwickeiten Gedanken auch sonst schon halb oder ganz was der Verfasser übrigens alles Ernstes bezweifelt stingesprochen sein wirde dieser Umstand weder ihm die Freude an seiner Arbeit, noch dieser ihren Werth muben als weicher moht zum Geringsten auf ihrer dureksichtigen und dlessenden Parstellung beruht" Unmittelbar binter diesen Zeilen kommt Albert freiligh auf den Gedanken, dass Bescheidenheit auch einen Philosophen siere, dean or (Thrt fort ... Wenn vielleicht hie und da der Stil etwas Schieppendes an sich haben sollte so moge es durch die grosse Eilfertigkeit (sie') entschuldigt werden, mit welcher die Abfassung und Redaktion der Abhandlung durchgeführt

verden massten". Allein solche vereinzelte Auwandlangen von Seibsterkenntnis bemaen wie billig den Siegesschritt des Verfassers nicht. Nachdem er gegen Ende des Vorworts die Gefahr erkannt hat, dass Kant in der "Raschlebigkeit merer hastigen Gegenwart" und der "unheimlichen Hochfinth des Büchermarkts" mit Vergessenneit überschwemmt werde", gelangt er folgerichtig zu dem Schluss: Da bedarf en doch wohl zu Zeiten einer starken und festen Hand, die das in den Stanb getretene Panier mit sicherem Griff emportant und in der Schlacht der Geister zu neuen Ehren siegteicher Führung wieder entfaltet" (S. V.).

Mit dem also emporgerafiten Banner marschiert man Herr A gegen den Feind. Dass er ihn eingestandenermassen nicht kennt, weil er nichts über Kant gelesen hat, mucht für einen Taktiker von natürlicher Begabung nichts aus: er schlagt den Feind, auch ohne zu wissen, wo er steht. Uder sollte etwa Schopenhauer der Gegner sein, den er unter Kantischem Panier vernichten will? Den hat er wenigstens gelesen, wie nicht zu bezweifeln ist: sein Stil ist mit seinen bestandigen "etwas" und "als welcher" nicht sowohl ein Abklatsch als ein Zerrhild von Schopenhauera Schreibart: man glaubt den Frankfurter Philosophen sich rauspern und spucken zu hören; dass man freiheh seines Geistes einen Hauch verspotre, wilre zuviel verlangt. In der That Schopenhauer ist der Geguer. Die Gegenstandslosigkeit seiner Kritik der transseendentalen Logik Kants soll nachgewiesen und seine darauf bezilglichen abfälligen Urteile als unbegründet slederlegt werden" (S. V.) Leider wird in demselben Atemange Schopenhauer "der einzig wahre Schüler und philosophische Testamentavollstrecker" Kants genannt, so dass man doch über die Tragweite und Tendenz der Polemik A.'s to Zwelfel gerat. Was soll man aber sagen, wenn der frühere Kampfer inmitten des Feldauges das emporgeraffte Panier plotzlich wegwirft, indem er den Leser bei seiner Erörterung des Schematismus d. r. V. S. 73 mit folgender beiläungen Bemerkung überrascht. "Wenz auch die Sache an sieh verfehlt sein mag, wie sich wohl überbaupt die ganze transsondentale Logik nicht wohl halten lanat, so enthält sie doch eine sehr reizende Subtilität". Und das ist sicht etwa eine augenblickliche Anwandlung von Kleinmut, sondern die wirkliche Meinung des Kantverfechters; S. 74 f erkhart er geradezn, dass er "nicht eine Lanze für die Kategorienlehre brechen und ihre Berechtigung nachweisen wollte. Ich verhehle mir keineswegs, dass Kant in seiner Lehre von den Kategorien und is deren Verwertung nach seiner lullischen Kunst aleh manche Sophismen, Willkürlichkeiten, ja Gewaltsamkeiten hat zu Schulden kommen lassen. Ich wallie nur darthun, dass Kants Kategorienlehre und Lehre vom transscendentalen Begriffe und Urteile überhaupt immerhin eine geistreiche, hochst scharfsinnige and tiefe Lehre sei, die auch viel Wahres, Anregendes und Fruchtbares enthalte, und dass doch wenigstens jene hölterne Auffassung der Verhältmase Kanton sicht in die Schuhe zu schieben sei, die Schopenhauer in ihm finden zu müssen bestirchtet "

Der neue Kantkämpe möge es nicht fibel nehmen: wenn er nur um dieses in beweisen, in "die Schlacht der Geister" eingeritten ist, so erinnert er doch einigermassen an den edlen Ritter von La Mancha, und er wäre wie dieser beser zu Hause geblieben.

Nach dieses Proben von Sicherheit und Kiarheit des Urteils können wir uns denn auch nicht wundern, wenn der Verf. am Schluss seines "Beitrage" zu dem tießinnigen Ergebniss gelangt: inwieserne die Versuche Kants seine "Grundbestrebung" zu verwirklichen "ihm gehungen sind oder blosse Velleitäten waren, dies zu beurteilen bleibt dem subjektiven Ermossen des Lesers überlassen, dem hier überhaupt ein grosser Spielraum für seine Entscheidung frei bleibt, wie wohl in allen Homogeneitstsbestrebungen, als welche eben subjektiven Umprunges sind, wie der tiefsinnige Denker und Erforscher unseres erkennenden Vermögens so reizend ausgeführt hat" (8–120 f.) — zugleich eine Probe für den klassischen Stil.

lat man neugierig die Methode kennen zu letnen, die zu diesem Ergebnis fillert? Darüber ist nicht gerade viel zu sagen: denn sie ist überhaupt nicht vorhanden. Der Verf. geht die Abschnitte der transse. Logik und Dialektik der Reihe nach durch, indem et verschiedenartige Bemerkungen daran knüpft und alle paar Seiten mit einem "übrigens" oder "beilaufig" eine größere oder geringere Abschweifung einleitet. Eine gauze Theorie der Musik wird auf diese Weise an einer Stelle eingeschoben, wo sie in keiner Weise hingehört- es steben schone Dinge darin, und wer neugierig ist, möge sie an Ort und Stelle nachschlagen Was die Kantischen Gedanken betrifft, so werden sie z. T. wörtlich angeführt mit Wendungen wie die folgende (S. 24) "Ich schalte hier eine überaus wichtige Stelle aus Kant's Logik ein, die mich eigener Auseinandersetzungen überhebt und durch eine bei Kant sehr seltene Klarheit die Sache in sehr willkommener Weise aufzuhellen geeignet ist" Z.T. aber bittet der rücksichtsvolle Verf den Leser nur den oder jenen Abschnitt, "in welchem jeder Satz von Wichtigkeit ist, genau durchzulesen" (S 25) und versiehert dabel, dass er sieh "übrigens nicht in eine ermüdende Detailuntersuchung desselben einlassen will". (S 7a) Rauptsächlich aber erläutert er die abstrakten Gedanken Kants durch auschauliebe Gleichnisse, von denen das Klavierspiel a priori, das 8 36 des weiteren ausgeführt wird, eine Vorstellung geben kann. Ein schönes und lehtreiches Beispiel, das angieleh zeigt, mit wie echt philosophischer Behutsamkeit der Verf vorgeht, findet sich S. 67: "Es ist sehr sohwer die Kategorien zu erläutern, der Vorstellung nahe zu bringen oder gar zu definleren. Es sind eben Handlungen unserer Erkenntniskraft, die man zich selbst durch Analogien nur schwer fastlich machen Allenfalls mag man jene ätherischen Funktionen den Stimmungen und Lannen, Affekten und Regungen umseres Herzens, allerdings in einem nicht eben giatten und ja nicht missunverstehenden, nur sehr ungefähren Gleichnisse an die Seite stellen, wobei überdies zu bemerken ist, dass jene habituell ('), diese aber wandelbar sind". "Indessen dürfen wir unseren Intellekt nicht vergessen!" mahnt Herr A sehr berechtigter Weise S. 53.

Wenn die "Kantstudien" dadurch, dass sie die öffentliche Aufmerksamkeit in dieser Hinsicht scharfen, das Erscheinen derartiger Elaborate in Zukunft verkindern, so werden sie sieh ein entschiedenes Verdienst um die Kantlitteratur erwerben.

Berlin.

Rudolf Lehmann.

Stammler, Rudolf, Prof an der Universität Halle, Wirtschaft und Recht nach der materialistischen Geschichtsauffasanng. Eine sozialphilosophische Untersuchung. Leipzig, Veit & Co. 1895. 668 S.

Es könnte auffallend ersebeinen, dass wir innerhalb einer dem Studium und der Kritik Kants gewidmeten Zeitschrift ein Werk über Wirtschaft und Becht zu besprechen unternehmen. Dies Unterfangen ist jedoch völlig gerechtfertigt, denn obiges Werk baut sich methodisch wie inhaltlich ganz wenentlich

af den Grundlagen Kantischen Donkens auf. Es entspricht der Richtung, die um als Neukantianismus zu bezeichnen pfiegt. Deren Vertreter, Cohen, Stadler, Natorp u. a., haben bekanntlich seit Jahrzehnten eifrig für ihre eigenartige Auftasung Kantischer Lehre gearbeitet. Und das nicht nur in exegetischer Absieht; sie sind vielunche energisch bestrebt, den Kantischen Godanken massgebenden Einfam auf die Behandlung der Wissenschaften zu erringen. Und sie haben, wie a. a. auch das vorliegende Werk zeigt, nicht umsonat gearbeitet. Nicht nur die Widmung an Prof Natorp zeigt ausserlich die Ursprungsmarke; die scharf prochnittene Methodik Kants in der neukantischen Auffassung beherrscht auch die gesamte Durchführung.

Inhaltlich giebt dieses Buch nicht, wie man vielleicht nach dem Titel erwarten könnte, eine Sozialökonomie und Rechtslehre, die nach dem Leitfaden der materialistischen Geschichtsauffassung durchgeführt whre; auch nicht, was der Titel ebenfalls vermuten lassen könnte, eine Darstellung, welche uns beschriebe, wie sich Wirtschaft und Recht nach der materialistischen Geschichtssuffassing ausnehmen mission. Wer solches erwartete, wilrde sohr enttäuscht sein. Es bietet vielmehr eine Methodik einer Wirtschafts- und Rechtslehre unter Arbischer Benutzung der materialistischen Geschichtsauffassung; es will die allgemeinen und notwendigen Grundbegriffe herausschälen, unter denen eine Untersuchung der wirtschaftlichen und rechtlichen Grundfragen nach des Verf Uebernugung stehen muss, wenn sie zu wissenschaftlichen Ergebalssen führen soll. Zergliederung des Inhaltes unserer sozialgeschichtlichen Erfahrung, Klarstellung der Einheit derjenigen Bedingungen, welche soziale Wahrnehmung zur Wissenschaft erheben kann, zu einer Erkenntnis mit oberstem einheitlichen Gesichtspunkte und danach einer allgemein giltigen Methode - mit nichten aber durch legend ein mystisches Beraussaugen aus angeblicher "rationaler" Erwägung": das ist die Aufgabe (§ 21).

Diese Aufgabe wird verfolgt, indem zwar von allem "besonderen Inhalte dieser oder jener Gemeinschaft Abstand genommen", aber der "Erkenntnisinhalt von einem sozialen Leben der Menschen überhaupt" sorgsam analysiert wird. Au einem systematischen Anfbau im Sinne dieser Methode" bietet dem Verf. die "in der theoretischen Litteratur bislang wenig beschtete materialistische Geschichtzauffassung" "intensivate" Anregung (S. 22). Sie ist die erste, die es anternhunt, "in das Gewirt ständig wechselnder sozialer Erscheinungen wirkliche Einheit und Gesetzmässigkeit" zu bringen und einen Leitfaden zu geben, der den Forscher "in gesetzmässiger Weise durch das Getümmel geschichtlicher Thatsachen" führt, "an dessen Hand man infolge dessen die Gegenwart richtig verstehen mag und einen Ausblick in die Zukunft zutreffend gewinnen könne".

Diese allgemeinen methodischen Erorterungen sind durchaus richtig und beute von nicht gering anzuschlagendem Werte. Die Schärfe, mit der Stammter den Standpunkt der kritisch analysierenden Methode gegenüber generalisierenden, genetischen, psychologischen Verfahrungsweisen vertritt, ist nur zu rithmen. Sehr schön zeigt er, dass alle diese Methoden, sobald sie nicht bloss Daten ansinanderreihen, sondern ein Verständnis derseiben gewinnen wollen, trota alledem gewisse Grundbegriffe, wenn auch unbewusst und in unbestimmter Fassung veraussetzen und ihrer Nachforschung zu Grunde legen müssen. Dieser Gedanke, dass eine wissenschaftliche Bestimmteit nur auf dem Wege analysierenden Denkens zu erlangen ist, ist in der That der wertvollste Bestandteil der

Kantischen theoretischen Philosophie. Gauz richtig hat Verf. die Anwendung dieser Methode in dem liauptwerke von Karl Marx erkannt, und wenn er die Fruchtbarkeit der materialistischen Geschichtsansfassung für das Verständnis geschichtlicher Erscheinungen so tressend herausgefunden hat, so dürste auch das alcht zum letzten dem Einstusse Kantischer Denkweise zuzuschreiben sein. Das Streben nach einem derartigen Verständnis der Geschichte hat ja unleugbar in Kant gelegen. Wenn dieser auch zu keinem genügenden und allgemeinen Ergebnisse gelangt ist, so geben doch einige Stellen, wie der erste Zusatz des Traktats zum owigen Frieden, sowie die Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absieht entschiedene Ansätze dazu

Diese Betonung der materialistischen Geschichtsauffassung ist doppelt anzuerkennen, weil man heute in Gelehrtenkreisen nur selten deren Bedeutung gewürdigt findet. Wir lassen es dahingestellt, inwieweit die Parteirichtung der Begründer dieser Lehre, also eine Rücksicht, die den Wahrheltsforscher ulemala bestimmen darf, an dieser Vernachlässigung schuld ist. Wie dem aber auch sei, zu bedanern ist es; denn wo, wie z.B. in Lamprechta deutscher Geschichte, diese Methode auch nur etwas einwirkt, geschicht es nicht zum Schaden der Wissenschaftlichkeit.

Die Anerkennung der materialistischen Geschiebtsauffassung schliesst atrenge Durchführung des kausalen Prinzips ein. Durch dieses hat Prof Stammier in der That seine Auselnaudersetzungen in der ersten Hälfte des Buches beberrschen lassen Im Anschluss an Natorp stellt er die Forderung, alles Erfahrbare in einer Einheit des gesetzlichen Zusammenhangs zu begreifen, und betout, dass dies nicht ein "Ideal des Erkennens, sondern ein Grundgesetz der Wissenschaft" sel. Das ist vortrefflich, und man sollte meinen, dass damit der ganzen Untersuchung ihr strenger, kein Ausweichen zulassender Gang vorgezeichnet sei.

Da aber beginnt leider im vierten Buche, das mit dem ahnungsvollen Titel "soziale Teleologie" bezeichnet ist, ein fremdes störendes Element einzudringen, das nicht mehr Kantischer Methodik, sondern dem, ihm selber unbewusst, bei Kant zurück gebliebenen Reste metaphysischer Dogmatik sein Dasein verdankt. Vermöge dieses Restes ist ja schon ihm, dem Zertrümmerer der alten Dogmatik, deren Begriffs- und Ideenrebel in anderer Form zurück geblieben – ganz so, wie den praktischen Zertrümmerern der Reste des Feudalismus die vertriebene Hörigkeit in anderer Form zurück blieb.

Der Schluss des dritten Buches (S. 345) ist charakteristisch für die Wendung, die der Gedanke des Verf. macht. Nachdem dieser das kausale Werden betrachtet hat, fragt er, ob es für die in ihrem ursachlieben Werden erkannte soziale Bewegung kein anderes Gesetz gebe, als "das des rohen Erfolgs, der thatsaculieben brutalen Gewalt". Das macht uns perplex' Hier sind wir doch offenbar aus dem Genstenfeld im Haberfeld gersten" denn seit wann sind ursachliebes Werden und brutale Gewalt ohne weiteres identisch" Doch da erinnern wir uns, dass uns schon früher einige Acusserungen des Verf auffielen. So bemerkten wir in dem sonst klaren Spektrum der materialistischen Geschichtsauffassung, das vor uns ausgebreitet wurde, einige dunkle Linien. Da war die seltsame Behauptung aufgestellt, dass Marx nur Vorgänge erkennen, aber keine Forderungen stellen wolle (S. 54); da war gesagt, eine starke idealistische Unterströmung bei den Sozialisten stehe im Widerspruche mit der leitenden materialistischen Tacorie

und werde von dieser nur zeitweise aledergehalten (S. 63); und so noch mehreres, das uns verwanderlich erschlenen war

Nun stossen wir § 366 auf die Behauptung, das Wollen als Vorsteilung eines zu bewirkenden Erfolges stehe ausserhalb des Ganges kansal notwendigen tieschehens, und es sei widerspruchsvoll und sinnlos, ein Ereignis, das kansal kommen werde, herbeiführen zu wollen. Diese Behauptung ist allerdings geeignet, den psychologischen Erklarungsgrund für obige Acusserungen zu geben; aber es fragt sich, ob sie selber wissenschaftlich berechtigt ist.

Diese Berechtigung sucht Verf aus dem Kantischen Gedanken zu erweisen, dass die Kausalität nicht eine Verknüpfung zwischen den Dingen an sich, sondern our der Erscheinungen sei, und dass deshalb noch Ramn für eine, von der kansalen Objektivität völlig los zu trennende Objektivität der Willenswelt übrig bielbe Allein völlig ist er da Kant doch nicht gefolgt. Bel letzterem ist der Wille selber eine Art von Kausalität lebender Wesen, soferne sie vernünftig sind. Der Wille kann also sus sich hernus, durch keine Antriebe, sondern nur durch Vernnaft bestimmt, frei eine Kausalreihe beginnen die sich freilich hinterher auf eine unerklärliche Weise in den Kausalzusammenhang des Erfahrharen einstigen lassen muss. Das hisst des Verf. naturwissenschaftliches Gewissen denn doch so ganz nicht zu. Eine selbständige kausale Initiative des Willens scheint ihm unhaltbar "Fa gibt nur eine Kausalität". Aber statt nun folgerecht weiter zu geben, den Willen als Zeichen eines kausslen Geschehens zu fassen und die eigentilmliche Form der Zwecksetzung als eine besondere Erscheinung innerhalb der kausalen Kette zu betrachten, müchte er vermitteln and dem Willen um die Ecke herum doch so etwas, wie selbständige Kausalitat, suerkennen. Er schliesst sich hierin ganz enge an Natorp an. Dieser sagt Grundlinien zu einer Theorie der Willensbildung, Archiv f. systemat. Philosoudie I, I, 584 ff) der Wille sei allerdings Wirkung einer schon vorhandenen Energie, aber doch l'exache eines Energiezuwachses, der aus der bis dahin bloss m Triebform vorhandenen Tendenz allein nicht begreiflich werde (§ 87); die Form des Wolleas trete in der bewusst festgehaltenen Einheit der Bewusstseinsrichtung zu Tage (§ 59). Stammler sagt ebenso, Wille sei nicht eine Kraft, sondern eine Richtung des Bewusstseins (W. n R. S. 313), allein en liege in jeder Zwecksetzung inhaltlich die Vorstellung, dass ein Erfolg unabhängig vom kansalen Werden desselben beschafft werden solle.

Damit ist ein verhängnisvoller Zwiespalt in die gesamte Hälfte des zweiten Buches gekommen Kausale Kraft soll der Wille nicht haben, aber er soll doch die Bewusstseinsrichtung angeben. Wie das möglich ist, ist nicht erwiesen 1 m die Zwecke "frei zu setzen und zu wählen, dass sie in der Richtlinie des absoluten Endzieles geführt werden" (368), müsste dem Willen doch die Kraft betwohnen, eine andere Richtung zu geben, als die ist, die ohne ihn gewählt worden ware. Zur Veränderung einer durch gegebene Faktoren eingeschlagenen Richtung ist unweigerlich eine neue Kraft erforderlich. Das Wort "ausserhalb des kausal notwendigen Geschehens", das wir oben anführten, könnte aber dann nur bedeuten: ausserhalb des durch die übrigen kausalen Faktoren bestimmten Geschehens. Sobald man in diesem Sinne den Willen, bezw. den Kraftekomplex, zu dessen Frecheinungsformen er gehört, d. i. das ganze monistische lich, als kausalen Faktor neben anderen auffaast, so ist es nicht nur verständlich, sondern ganz selbstverständlich, dass die durch die übrigen kausalen Faktoren

bestimmte Richtung unter Umständen ganz erheblich durch uns modifiziert werde kann. Es ist freilich auch dann "widerspruchsvoll und sinnlos, ein Ereignis, da kansal auch ohne unser Zuthun kommen wird, herbeiführen zu wollen (S. 366). Allein es ist keineswegs widerspruchsvoll und sinnlos, etwas durch di Vermittelung menschlichen Erkennens und Wollens herbeiführen zu wollen, wich nicht kommen würde. Dagegen ist allerdings eine Zwecksetzung wide des Verf., der keine Kraft entspricht die Zwecke zu erreichen, widerspruch voll und ohne jede ethische Bedeutung.

Mit diesem inneren Widerspruche hängt ein anderer zusammen, der meh fach, besonders scharf am Schlusse von § 101 hervor tritt. Verf will da di Regelung der Gesellschaftsordnung auf Grundlage der monistischen Auffassun des sozialen Lebens no gestaltet wissen, dass dieses in einheitlich Weise als bestimmt geregeltes Zusammenwirken begriffen wird, und als Bestrebungen auf Abänderung aus Bewegungen des bestehenden sozislen Leben heraus in kausaler Bedingtheit erkannt werden. Das ist ganz zutreffend un umfanst alles, was mit Fug gefordert werden darf. Allein was soll da di ummittelbar darauf folgende Forderung, dass "die kausal begriffenen Einzel erscheinungen an der absoluten Idee gesetzmassiger Menschengemeinschaft über hanpt gemessen und gerichtet und danach als objektiv berechtigt oder al unberechtigt bestimmt werden"? Soll dieser Satz den allgemeinen, aller Zweck verbindung gesetzlich zu Grunde liegenden Gedanken bedeuten, dass die Zweck in Uebereinstimmung mit einander zu bringen sind: dann ist er schon im vorige Satze, in der sittlichen Forderung des bestimmt geregelten Zusammenwirken enthalten. Soll er aber bedeuten, dass es eine in der Vernunft gegrundete ideal Zweckordnung gebe, die, abgesehen von allen wirklichen Zwecken, als Massata dienen könne, so ist er ein Phantasma. Eine solche absolute Zweckerdnung giel es nicht. Die Form der Ordoung der Zwocke, ja das Verkältnis des Menschen einander in einer solchen Ordnung ist notwendig durch die Natur der gegebene Zwecke bedingt. Darum kann auch das "soziele Ideal" niemals, wie Ver (S. 609) meint, von den Grundlagen einer bestimmten Gesellschaftwordnus getreunt werden, wenn wir nicht ins ziellese Reich der Phantasie ausschweife

Auf die rechtlichen und wirtschaftlichen Einzelheiten einzugehen, ist hin nicht am Platze; wir mitsson es uns, so sehr es uns lockte, versagen, auf einig Stellen in der zweiten Bilifte, wo wir festen Boden unter den Füssen fühlen, di Abschnitte über Recht und Willkür, den trefflichen Paragraphen über de Endamonismus und anderes einzugehen. Nur das wollen wir berühren, da Verf im Anschluss an Kant die übrigens ziemlich selbstversundliche Bemerkurmacht, en könne im Gebiete des Rechtes keine synthetischen Urteile a priorgeben (S. 154). Auch eine weltere Verfolgung der inneren Widersprüche is zweiten Buche, besonders in dem vom Verf. offenbar mit grosser Liebe geschriebenen Paragraphen vom sozialen Ideal, müssen wir unterlassen. Den Que ans dem dieselben fliessen, haben wir ja angedentet; eine Begründung de Standpunktes, von dem aus wir die Kritik unternehmen, müssen wir an andere Orte geben. (Archiv f. syst. Philos. Marxheft d. J.)

Wenn wir danach auch mancherlei an dem Buche auszustellen haben utwenn das Werk, vielleicht wesentlich infolge der gerügten Missatinde, oft allt und abstrakt bleibt, so missen wir doch bekennen, dass es den einm cingesommenen Standpunkt geistvoll und sorgfältig durchführt. Was uns als vidersprechend zu Tage zu liegen scheint, ist dem Verf. nicht etwa aus Nachlässigkeit verborgen geblieben, sondern darum, weil er sich allzu fest auf neu-lasusche Positionen gestutzt hat, die nach unserer Ueberzeugung unhaltbar sind. Worms a. Rh.

# Selbstanzeigen.

Kühnemann, Eugen, Dr phil, Privatdozent der Philosophie an der Universität Marburg, Kants und Schillers Begründung der Acathetik, Habilitationsschrift, München, Beck. 1895 IX u. 185 S.

Das Buch erörtert zunächst die systematischen Voraussetzungen, die sich für das Problem der Aesthetik ans der bisherigen Arbeit Kants orgaben. Es sucht dann die wirklich grundlegenden Begriffe heraus zu bringen und zwar soweld nach ihrer Bedeutung in Kants systematischem Bewusstsein wie nach ihrer Funktion für die asthetischen Probleme. Hierbei fallen viele Untersuchungen Kants und unter anderem auch die Einteilung der Analytik in die des Schönen und des Erhabenen als nur von sekundarem Wert beiseite. Als das durchgehende hotiv Kants erscheint das spezifisch wissenschaftliche Bemühen, die neue Urteilatit und den neuen Bewusstseinszustand zu charakterisiren, der sich unter dem wissenschaftlichen und sittlichen nicht aubsumieren lässt. In den späteren Partieen seiner Arbeit bemerkt man den Versuch einer energischen Versenkung in die Innerlich ästhetischen Probleme. Als das Zentralproblem aber erscheint das der ästhetischen Anschauung. In diesem lassen sich die fruchtbaren Motive der Arbeit Kants zusammenfassen und über ihn selbst binausführen.

Schiller kommt von vornherein von einem ganzlich anderen Interesse aus, dem, die Esthetischen Erscheinungen erschöpfend zu deuten und sich klar zu werden über seinen Beruf als Künstler für die sittliche Welt. Daher erklären sich alle scheinbaren Abweichungen, welche die thatslichliche Einigkeit in allen Hauptpunkten des Systems grundsätzlich voraussetzen. Weder in der Ethik noch in der Grundfrage der Acsthetik besteht eine wirkliche Differenz. Aus dem ganz ergenen Interesse Schillers versteht man das Gesetz seiner theoretischen Entsickelung. Er sucht die Bedingungen einer reinen Esthetischen Kultur in der Menscherseele und in der menschlichen Gesellschaft festzusetzen, was eine Untersachung über die Bedeutung des Künstlerischen im sittlichen Leben der Menschleit unschliesst. So erscheint die Kunst nach allen Beziehungen im sittlichen Leben der Seele charakterisiert, wesentlich als Dokument des Seelenlebens, wie zuletzt noch an der Dichtung im besonderen aufgewiesen wird.

Ide Anmerkungen besprechen das wichtigste von der einschlagenden Literatur, erdriern einige kritische Spexialfragen und im Besonderen das Verbaltnis Schillers zu Fichte. E. K.

Brennehum, M., Dr phil. Ein Beitrag zur Kritik der Kant'schen Ethik. Dies Greifswald, 1895.

Die Arbeit weist zumichst auf die Doppelseitigken der Kant'schen Ethik

hin : 1 Kants rein formales Meralprinzip 2, die inhaltliche Bestimmung des Sittengesetzes durch die praktische Vernunft. Kants formales System winl im zweiten Teile der Arbeit gerechtfertigt, und seine Bedeutung für die Entwicklung des ethischen Problems dargelegt. Die Hauptbedeutung der Kant'schen Ethik Begt aber in three Begrandung durch die praktische Vernunft. Kants Vernunft erweist sich, wie der fritte Leil der Arteit zeigt, als Bewusstsein überhaupt oder reines Bewmsstsein (die synthetzehe Einheit der Apperception). So gritodet Kant Im Grande seine Frhik auf das Bewmutsein überhaupt, wodurch die objektive Geltung des Sittengesetzes gesichert ist. Unter Kanis "vernünftiger Natur" ist dasjenige in verstehen, was sieb auf das gattingsmassige Bewisstsein, das Bewresteein diermannt beneht und seine "Sinnlichkeit" kann uns nur auf das Bewusstseinsindividuum kinweisen. Inden spricht sieh der vierte Teil der Arbeit ans, der die Lesung des ethischen Problems bei Kant darlegt und ihre Deutung gicht, und in dem schon daraat bingewiesen ist, dass das Verstandnis des sittlichen Problems allem mögtich ist durch die Darlegung des Verhaltnisses vom "Bewasstsein überhaupt" zum Bewusstseitzundreidnum. Die Arbeit verteidigt die epochemachenden Grundgedanken Kants, zeigt aber dass viele Punkte der Kant'sehen Ethik noch ungekart geblieben sind. Erst Schuppes System der Ethik (Grundetige der Ethik und Rechtsphilosophier hat hier Kants Grundgedanken aufgenommen, thre Konsequenzen gezogen and hier Klarung gebracht. Kants and Schuppes Resultate werden so vergrieben und auf die Weiterentwieklung der Kant'schen Gedanken durch die Scauppe seite Ethik hingewiesen. So finden wir Schoppes Princip der Ethik, die unvermendbehe, absolute Wertschätzung des Bownsetseins in Kants , Achtung für's moralische Gesetz' wieder. Wie diese absolute Wertschätzung mit dem Bewusstsein - Denken zusammenhaugt, zeigt der funte I cil der Arbeit und weist darauf hin, welchen Sinn es hat das Sittengraetz auf die Vernunft - "Bewnsstsein überhaupt" zu gründen, da aus dem Bewisstsein - Denken alle Forderungen der Moral hervorgehen.

Hear, Robert (aus Landon). Der angebliche Mysticismus Kants. Diss. Bern, 1825

Die Sehrift will Kant von allem Mystieismus freisprechen, und indem der Verf. hauptstehlich in den im Jahre 1821 von K. Il Ludwig Politz heranage geneuen Kantischen Verlesungen über Metaphysik Anhaltspunkte für die Behauptung findet, dass K. mystischen Tendenzen gehuldigt habe, versucht derselbe den Nachweis zu bringen, dass wir in der Pölitz schen Ausgabe den "wahren Kant" nicht vor uns haben. Der Schwerpunkt wird u. A. auf den Umstand gelegt, dass Kant, laut Jachmann, in seinem metaphysischen Kolleg mit seiner endgittigen Ueberzeugung zurückhielt, die Ansichten der "feindlichen Parteien" dem Anhorer "unpartensch" vortrug, und diesem selbet überliess, das Facit zu ziehen. Auch wird darunf aufmerksam gemacht, dass mehrere Nachschriften von Kants Zuhötern Jachmann zu Gesiehte gekommen selen, die diesen überzeugt baben, die Nachsehrelber bitten Kant missverstanden

im übrigen geht die Tendenz der Schrift dahin, dass, sohald sich eine Discrepaux zwischen der vorgetragenen Lehre der in Kants Namen veröffentlichten, von ihm aber nicht durchgesehenen Schriften und seinen von ihm selbst herausgem benen vorfindet, wir uns stets an das von Kant mit seinem Imprimatur Versehaus zu halten haben.

R. H.

Echoff, William J., Ph D. Kant's Inaugural-Dissertation of 1770, Translated into English with an Introduction and Discussion. New York, Macmillan & Co. 1995.

This translation aims at faithfulness rather than at elegance. On the question of the intellectual origin of the Dissertation, the author takes issue with Windelband's Geschichte der Philosophie, which assigns an important influence to the Nouveaux Essais; he translates from the Nova Dilucidatio to support his view of the probable derivation.

A more serious discrepancy between the author's conclusions and those of Windelband relates to the position of the Dissertation in the evolution of Kantian thought. Windelband places it in the ante-critical period. The author argues against this position. He closes by quoting against Windelband Kant's letter to his editor Tleftrunk, desiring the latter to exclude all writings antecedent to the Dissertation, but to include the latter itself in German translation is a projected collection of Kant's minor works.

The review of the philosophical movement leading up to Kant is light and summary. It emphasizes Locke and Hume, but omits Berkeley, whom the suther has treated elsewhere. Much is made of the influence of Newton, and of Kant's general inclination for mathematical and nature study. The psychological need of Kant is declared to have been twofold. He wanted a free field for scientific study in the phenomenal, and a free field for ethics in the noumenal world. The influence of Hume applies to the former, not to the latter.

"The Dissertation consists of two unequally developed parts. What is said on the Mundus Sensibilis, is not far from the Transcendental Aesthetics."
The achievement of the Dissertation can be expressed substantially in one sensence. It transfers a series of Leibnitzian concepts from their transcendental place in the pure understanding to their transcendental place in the pure intuition, thus forming the foundation of Transcendental Aesthetics."

Roughly speaking, Section III of the Dissertation enters into the Critique as the Transcendental Aesthetics. Sections II and V form the ground-stock of Transcendental Analytics. The first and fourth Sections contain the scattered seeds of the Transcendental Dialectics, germs the number of which is spt to be underestimated."

Arguments sustained by copious quotations to prove the author's view of the germinal relation of the Dissertation to the Critique occupy the remainder of the commentary.

Author.

Bedge, C. W., Instructor of Philosophy in Princeton University. The Kantian Epistemology and Theism. Philadelphia, Mac Calla & Co. 47 S.

This Dissertation ist an attempt to examine Kant's Epistemology and Theism, in order to bring out the close relation of Epistemology to Metaphysics, and to find at the same time in the latter, the ultimate justification of presuppositions which must be made by the former. Kant's relation to both the Rationalistic and the empirical schools is outlined. Mechanism is shown to be the prevailing category of each of these movements, and Kantianism to be an attempted reaction against a mechanical theory of knowledge. The Rational movement yielding only analytic judgments, and the empirical doctrine only a posteriori ones. Kant's fundamental problem is, "How are synthetic judg-

ments a priori possible?" There are two presuppositions necessary in order to answer this problem. First the activity of mmd, or the spiritual, nonmechanical nature of the knowledge-process. This is shown in Kant's doctrine that every thing becomes object of knowledge only in relation to a unifying consciousness. The second presupposition is, that reality is rational. This does not mean that rationality completely exhausts the nature of reality; but only that the real can be partially manifested in knowledge. It is shown that Kant failed to realize this second presupposition, and that this furnishes the explanation of the negative results, which contradict the spirit of his system. The truth of the second presupposition follows from the notion of knowledge as a spiritual process, and finds in this its Epistemological justification. The ultimate justifieation of the rationality of reality can be found only in Metaphysics. In this connection it is shown that the idea of God must unite in itself both lumanence and Transcendence, since the former conception when taken alone leads to Pantheism, the latter, to Agnosticism. The idea of Immanence affords the metaphysical justification of what has been called the second postulate of knowledge, and affords a position from which to criticise Kant's rejection of the theistic arguments. These arguments are then taken up in detail, and it is shown that Kant held throughout the whole discussion a mechanical idea of the relation of God to the world. In a different form, these arguments furnish grounds for belief in a God such as Theism demands, and who at the same time affords a justification for the necessary postulate of knowledge that reality is rational.

Author.

Herz, Max, Dr. Kritische Psychiatrie. Kantische Studien über die Störungen und den Missbrauch der reinen spekulativen Vernunft. Teschen, Karl Prochaska. 1995.

Kant schuf eine Verstandeslehre, indem er, wie er selbst sagt, die Anmassangen der menschlichen Vernunft kritisch priifte, um sie in desto sichereren Besitz ihrer Rechte zu setzen. Eine rationelle Pathologie der menschlichen Vernunft muss von der so entstandenen Physiologie des menschlichen Geistes ausgehen und dürfte nach Analogie der kritischen Philosophie als kritische Psychiatrie richtig benannt sein. Wo die Grenzan, welche Kant der Vernunft gesteckt hat, in dem Denken eines Geisteskranken überschritten werden, kann man von einem Missbrauche der Vernunft sprechen, wo innerhalb ihres rechtmässigen Gebietes der gesetzmassige Ablanf der Denkvorgänge geändert ist, von einer Störung derselben.

Von der Psychologie hat die gegenwärtige Psychiatrie wenig mehr angenommen als das Schlagwort der Association. Sie gewänne eine feste Basis, wenn sie dort anknüpfen wollte, wo alle moderne Philosophie anknüpft, bei Kant. In der vorliegenden Broschüre ist dieser Versuch gemacht.

Romundt, Heinrich, Dr. phil. Eln Band der Gelster. Entwurf einer Philosophie in Briefen. Leipzig, C. G. Naumann. 1893. VIII und 129 Seiten.

Nach dem Haupttitel könnte man in unseren Zeiten geneigt sein, in diesem Buche etwas wie Spiritismus zu vermuten. Wenigstens ist diese Vermutung in einem Kreise von Studierenden, wie mir aus demselben mitgeteilt wurde, wirklich pehegt worden. Freilich wurde dieser Argwohn, wie es in demselben Berieht weiter kiese, durch die erste wirkliche Einsichtnahme sofort als ein völlig unbegründeter erwiesen. Denn da gab sich das "Band der Geister" als etwas sehr Unspiritistisches zu erkennen, mimlich als die — Geographie.

Diese, zumal in ihrem neueren Ritterschen umfassenden Sinne, ein "Band der Wissenschaften", deren ao viele zu ihr beitragen und in ihr in Verbindung urten, zu nennen, wird schwerlich jemand Anstand nehmen. Dass die Geographie aber mit alcht nur ao heisst, sondern ein "Band der Geister", geschicht, weil an ihr Menschen der verschiedensten Stände auch über die Lehrjahre der Schule hinaus regen Anteil zu nehmen pflegen. Auf diese Thatsache gründet sich die Hollnung, dass solche Teilnahme vielleicht auch über sie selber hinaus für das auf sie Gegründete sich einstellen werde. Denn nicht auf Geographie selber, sondern auf die Erweiterung derselben zu einem allumfassenden theoretischpraktischen Lehrgebäude ist es in diesem Buche abgesehen. Darauf deutet auch der Nebentitel "Entwarf einer Philosophie" hin.

Jener Erweiterung der Geographie steht aber ein Materialismus entgegen, der von mir der Geographie, und zwar der neueren gar nicht weniger als je einer früheren S. 25 f. nachgesagt wird. Die Erdkunde, heisst es hier, fasse als ein blosses Erfahrungswissen den Menschen leicht wesentlich, wenn nicht anschließlich, als ein durch alterlei Materielles, durch Wasser, Erde, Luft nad, wer weise, was sonst noch, bedingtes Wesen, als einen blossen Erdensohn auf. Ein ähnlicher Materialismus ist aber auch dem Comteschen Positivismus, der gleichfalls die in der Erdkunde zusammenkommenden Wissenschaften vorzüglich begünstigt, vorzuwerfen Beiden thut not das Hinzukommen einer Besinnung auf die subjektive Bedingtheit alles Erfahrungswissens.

Diese Besianung nun fehlt bei Auguste Comte zwar nicht ganz, sie ermangelt aber bei ihm, wie gezeigt wird, völlig der Entschiedenheit und Schärfe. In rölliger Klarheit findet sich solche Besianung allein bei Kant.

Diesen nenne ich erst hier, gerude wie er in meiner Schrift zuerst in dem sechsten der zwolf Briefe genannt wird, obgleich die ganze Arbeit zu ihm in der innigsten Beziehung steht. Nur Kant, und gar nicht wegen des eben gerügten blangels Comte, vermag ich strengen, echten Agnostieismus zuzuerkennen, nur ihm anch die Benutzung dieses Agnostieismus zur Volleudung des Aufbaus der Philosophie, zur wirklichen Erweiterung der Philosophie, über die positivistischen und realistischen Disciplinen binaus. Mit dem Kantischen Kritieismus stimmen die Darlegungen meiner Schrift der Sache nuch durchgehends überein. Sie welchen von demselben ab nur in der Form; in dieser allerdings gänzlich, wie schon ans dem von mir über die Geographie als Ausgangspunkt angedeuteten erbeiten dürfte. Doch konate auf Kants hohe Schätzung der Geographie hingewiesen werden, welche auch die von mir gewählte Form als seinem Sinn entsprechend erschelnen lässt.

# Litteraturbericht').

Strümpell. L. Abhandlungen zur Geschichte der Metaphysik, Psychologie und Religiousphilosophie in Beutschland neit Leibniz.

3 Heft Leipzig Deichert (Böhme), 1896-1348

Der bekannte Herbartianer Str. streift in diesem Heft mehrfach das Verlähmis Herbarts zu Kant, so S 57 ff in Bezug auf das Problem des Dinges (der Inbärens); "Herbart konnte Kant nicht zugestehen, dass der Begriff des Dinges oder der Substanz nur eine Signatur sein sollte, die der Verstand des Menschen den ausehanlichen Wahrnehmungsbildern aufdrücke, um sie zu selnem individuellen (?) Gebrauch in Wesen umzuwandeln" — S. 83 f und bes S 115 ff. wird Kants Kauszlitatziehre angegriffen, insbesondere die Beziehung der Kansalität auf die Zeitfolge.

Schmitz-Dumont. O. Naturphilosophie als exacts Naturwissenschaft.

Leipzig, Dunker & Humblot, 1865, 434 S

Enthalt einige auf Kaut berügliche und für die Kantforschung verwertlare Partieen. Unter Verwerfung der Kautischen Kategorientafel wird (64 ff 116) eine none Tafel der Stammbegriffe entworfen - Gegen die schriffe Trennung analytischer und synthetischer Urteile bei Kant wird (92, 417 f) geltend gemacht, dass die beiden Operationen Analyse-Synthese gar nicht getrennt von einzuder ausgeüht werden können, es sei wohl richtig, dass 7 × 5 - 12 ein synthetischer Satz sel, aber 12-7-5 sel angleich ein analytisches Urteil "Ebenso verhallt es sich mit dem Satze: Die gerade Linie ist die kürzeste, nach K. synthetisch, well mein Begriff vom Geraden nicht von einer Grosse, sondern von einer Qualitat etwas aussagt. Unrweifelhuft; liest man aber umgekehrt. die kitrzente Linie (zwischen zwei Punkten) ist gernde, so muss der Satz formal analythech genannt werden, weil in dem Kürzent sowohl eine (Ausdebuung) Grösse wie eine Qualitat gefunden wird". - Aus einer neuen Theoric der negntiven Grienen erhellt (44, 416), woran Kants Unternehmen scheiterte, die negativen Gromen in die Weltweinheit einzustahren - Die Freiheit wird (354 ff.) nicht unähnlich der Kantischen Theorie gefasst. - Die Anschanungsformen (274 - 292) werden noch um die "Intensität" vermehrt

Tults, J. H. Refutations of Idealism in the Lose Biliter, Philas. Review V pp 51 61.

Caird and Sidgwick dissensed in Mind IV pp. 111 408, 257 on the meaning

') And Mangel an Hamm muster der weitam grössere Teil den Litteratur berichtes für des michste Heit zurückgesteilt wurden. Es sind bei der Redaktion Publikationen folgender Autoren eingegangen. Adieken, Borgmann, Rerthold, Brennekam, Carus, Cavallin, Cohen, Cornelius, Desnotr, Denneen, Urons, Breyer, Eleutheropulos, Eucken, Falckenberg, thueinsen, Utten, Backs, Heine, Herrmann, Herz, Hoar, Hodge, Kühnemann, Lange, Lovy, v. Lind, Marty, Meltzi, Merton, Milhaud, Miller, Novato, Pfleiderer, Reicke, Reinitz, Ritschl, Royce-Howinon, Schuppe Schwegler-Stirling, Stebeck, Stadler, Standinger, Stirling, Stock Thiele, Thon, Ceberweg-Heluze, Vols, Woltmann, Sowelt diese Publikationen nicht in eigenen Recensionen ausführlich kritisfert worden, wird der "Litteraturbericht" über ihren Inhalt kurz referieren.

of Eant's "Ding ansser mir", as contrasted with the "Vorstellung cines Dinges somer mir"; the latter holding that the 'thing" is here identical with the transreadental object, although Kant may have elsewhere distinguished them; Caird maintaining that there is here no hint of the thing in-itself, although this is chewhere presupposed as corresponding to the receptivity of our sensibility. The ambor also refers to discussions of the same point by Adamson (Philos, of Kant), and by Vaihinger in the Strassb. Abh and again in his Comm II. He himself ands in the Lose Blatter six different ways of refuting Idealism: I) inner experience as a consciousness of the empirically determined existence of myself is time requires the existence of outer things (Heft I pp. 201, 203, II p. 295); II) The very consciousness of succession requires space (1 p. 189-204). III The material or content of our presentations in space requires as its source an outer sense" (1 p 203 ef. also H p. 254 and B 276 Rem. | Note) IV) The mere form of outer sense perception, i. e. its spatial character, is a certain and selfevident criterion by means of which its objects can be distinguished from those of the Imagination (I p. 101 ff; also I pp. 104-201, 216, and II p. 36). V) If there were no outer objects of sense, and so no outer sense but only imagination, we should be conscious of the activity of the latter as a spontancity, where we are conscious of a presentation of the senses as a merely passive determination (1 pp. 201, 212 ff) VI) Similar to (I) in thought but not in form is the abort argument given I p 205.

Tufts finds: 1) that in the first four arguments the outer objects are not things-in-themselves, but phenomena, things in space. 2) In argument (V) there is involved a twofold reference, (a) to the transcendental object, (b) to this object as determined in space. We have here further to note the twofold use of "without me" as indicating first, objects, or things, or a "permanent", of which are may have an "idea", or "consciousness"; and secondly: as these things schematized in space. 3) This twofold reference is not limited to the "outer things" of argument (V), but is involved in (I) as well. 4) In 1793 Kant claimed an immediate consciousness of something without me which exists as thing-in-itself. The passage upon which this conclusion is based is found in II p. 295. 5) The model meaning of "without" corresponds to the twofold consciousness, "without", meaning "in space", is correlative to the empirical consciousness, "without" = other than", is correlative to the transcendental consciousness.

The author finds further that these various "itefutations" claborate several steps of the "Refutation" in the Kr. d. r. V. and put into definite form as distinct proofs what is merely suggested there; and that secondly, they afford striking testimony to the ambiguities which Vaihinger has already pointed out, and show that Kant dld and did not consider himself to be proving the existence of mings-in-themselves. It is also maintained that the main contentions of Caird upon this point (in his Crit. Phil. of Kant) are confirmed by Kant's latest utterances, while Sidgwick's criticism, though not correct with regard to the particular passage under discussion, is justified in at least one passage where Kant attempts to prove the existence of a thing-in-itself. Finally there is not only Realism in the first edition, as Vaihinger showed, but Idealism later (probably) than the second edition, though the latest passage of all is the most realistic.

Ithaca (N. Y.)

## Inedita Kantiana.

#### 1. Ein Brief Kants an J. Fr. Reichardt,

#### Cheuerster Greund!

Meine geungen Bemuhungen im ernen philosophischen Unterrichte, welchen C ben mir genommen haben, wenn ich mir schmeicheln darf, daß sie zu der jengrühmlichen Gutwissung Ihrer Talente ein as bengetragen haben, besohnen ich w beteht und Ihre Außerung einer Ersenntlichkeit dasm nehme ich als ein Zeichen L Freundschaft gegen mich dankbarlich an

And dem Gesichtspunkt der legteren muß ich es auch beurtbeilen, wenn son meinen Schritten seelenderufigende Grönnungen borien, wiewohl ihre Beardung diese Wirkung den wur gethan hat, die sich aber, wie ich aus vielen Benfriel ersehe, nur mit Schwierigseit undren mitheilen läßt; woran wohl die dorugg Brade der Speculation, die doch, um solden Grundlüben Tauerdauigkeit zu bischaffen, einmal betreten werden mussen, eigentlich Schuld sein mögen

Angenehm würde es mir sein, wenn die Grundrüge, die ich von dem schwer zu erforschenden Geschmacksvermögen entworzen habe, durch die Neid ein solchen stenners der Producte desielben, mehrere Bestimmisten und Aussichtlich besonwen sonnten. Ich habe mich damit begnügt, zu zeigen, daß ohne sittlic Gestühl es für uns nichte Schönes oder Erbabenes geten würde: daß sien et darauf der gleichiam geseynassige Univerich auf Benfall ben allem, was diesen Namsstehen soll, gründe und daß das Subjective der Moralität in univeren Best welches unter dem Namen des Littlichen Gestühl unerforichlich ist, dassenige woraus, nichtim nicht auf objective Bernunftbegriffe, dergleichen die Beurtheilm nach meralischen Gesehen erfordert, in Beziehung, urtbeiten zu tonnen, Geschwisen der also seineswegs das Zurältige der Empfindung, sondern ein sobzwar ut diseurspiedes, sondern intuntives Perincip a priori zum Erund hat

Das Weichent mit den schönen Landcharten, welches Sie mir zugebacht bas wird mir, vornehmlich als ein Denfund freundschaftlichen Angedeufens an miehr angenehm sehn, wie ich denn mit vollsommener Hochachtung und Freundich jederzen bin

Guer Bohlgeboren

gang ergebenfter Diener J. Kant.

Rönigsberg 15. Oftober 1790

Kurz vor Schluss der Redaktion dieses Heftes sendet uns Herr Obei lieutenant a. D. A. Hoenilg in München die Kople des vorstehenden Briefes mit der gütigst hinzugefügten Aufferderung, denselben in den "Kantstudien" seisten Mal abzudrucken. Das Original des Briefes kam neben ca. 100 ander Briefen berühmter Münner an Reichardt, nach dem Tode des Letzteren, an der Schwiegersohn Professor Bergrat v. Raumer in Erlangen. Von diesem erwidie ganze Sammlung seben i. J. 1834 der Kanfinann Hertel in Nürnberg, eifriger Sammler. Ein Teil derselben, und mit diesem dez Brief Kants, kam m. Hertels Tod an eine Nichte desselben, resp an deren Gatten, Bertn Georg Arne und von diesem an dessen Schwiegersohn, Herrn Oberstilleutenant a. D. A. Hom-

Dieser verkaufte mit der ganzen Autographensammlung auch den Kantbrief an die Anti-juitätenhandlung G Hess & Clo. in München, von welcher der Kantbrief am die Summe von 50 M.) im Jan v. J an einen Grafen Ballewtrem in Schlesien verkauft wurde, welcher kurze Zeit darauf in Konkurs geriet, worzufhin das Kantautograph wieder versteigert wurde und seitdem verschollen ist. Glücklicher-weise hat der chemalige Besitzer eine Abschrift zurückbehalten.

Veher die Beziehungen Reichardts zu Kant erfahren wir Einiges aus dem Werk von H. M. Schletterer, J. Fr. Reichardt, Sein Leben und seine Werke, I. Einz Bd.) Augsburg 1865. Reichardt, Sohn eines Musikus in Königsberg und selbst schon früh musikalisch thitig — auf diese Weise waren die besten Kreise der Stadt und so auch Kant schon auf den hochbegabten Knaben aufmerksam geworden — bezog schon in seinem 15. Lebensjahre (1767) die Universität seiner Vaterstadt. Schletterer erzählt S. 75: "Bezonders liebreich wurde er von dem vortrefflichen Kant aufgenommen, auf dessen ernstlichen und wiederholten Rat sein Vater eigentlich in sein Studieren gewilligt hatte ... Kant hielt viel auf viren muralischen Zweck der Kunst und wollte diesen durch jede Kunstübung befördert wissen."

Aus den von der Mutter gewünschten Spezialstudien (Theologie oder Jurisprudenz) Reichardts wurde freilich nichts, er hatte zu viel spezitisch künstlerische Anlagen. Nur für Philosophie interessierte er sich noch: "Kunts philosophische Vorlesungen hatten und behielten allein Reiz genug für ihn, sie, wenn auch nicht eben mit Anstrengung, doch fielssig genug zu hören, um selbst über seine Kunst philosophieren zu leinen, wie auch Kant es eigentlich wollte, und oft gegen seine Zuhorer mit den Worten ausprach: Nicht Philosophie, sondern Philosophieren sollen meine Vorlesungen lehren" (ib)

Reichardt verliess auch bald die Universität und seine Vaterstadt und wurde mancherlei abenteuerlichen Fahrten Kapellmeister Friedrichs d. Gr. Nachmals hat die Freundschaft Guethes, desseu Lieder er komponierte, -- "ein Strahl der Dichtersonne" -- ihm zur Unsterbilehkeit verholfen. Es ist jedenfalls ein schöner Zug von Dankbarkeit, dass Reichardt dem grossen Philosophen auch in der Ferne treu blieb. In dem Taschenbuch "Urania" vom Jahre 1812 hat er sinen kleinen Aufsatz über Kant und Hamann veröffentlicht (auch bei Schletterer 3. \$3 ff. wieder abgedruckt), welcher eine wenig bekannte, aber sehr interessante Schilderung Kants enthält, aus der ich mir nicht versagen kann, folgende charakteristischen Worte bier anauführen: "Kant war ein an Leib und Seele ganz trockener Mann. Magerer, ja dürrer als sein kleiner Kürper hat vielleicht nie ciner existiert, kalter, in sich abgeschlossener wohl nie ein Weiser gelebt ... Es var, als wike er lauter reine Vernunft und tiefer Verstand, neben weichen man wohl aur selten auch ein so grenzenloses Gedächtzis antreffen wird, als Kant besass.... Scine Verlesungen über abstrakte Philosophie erhielten durch jenen Schatz von Erlanterungen und Beispielen, die ihm sein Gedächtnis darbot, grosse Klarheit und Deutlichkeit, und seine Schriften sind Vielen wohl immer dadurch so lange dunkel und schwierig gebieben, weil er den Lesern philosophischer Schriften zu viel zutraute, als dans er jene hinzuxufbgen hätte für nötig erachten sollen."

Ueher das sonstige Verhältnis Reichardts zu Kant hat uns Herr Oberhöblichekar Dr. R. Releke in Königsberg, der vortreffliche Kantforsuher und beste Kenner der Kantkorrespondenz, noch folgenden Beitrag gütigst zur Verfügung erstellt.

"Interessante Notizen über Reichardts Verhältnis zu Kant finden sich in 2 Briefen der Elisabeth v Stägemann an Reichardt in Holtel's "300 Briefen aus 2 Jahrhunderten", II. 162 n. 165, und in Reichardts Briefen an Elisabeth v. Stägemann in den von Dorow herausgegebenen "Erinnerungen für edle Frauen an Elisabeth v. Stägemann". II. 223 ff. En geht aus letzteren hervor, dass Reichardt sich um Kants Mitarbeiterschaft an dem Journal "Dontschland", oder vielmehr dessen Fortsetzung "Lyceum der schönen Künste" bemühte, und dass Kant in einer Zuschrift einen Beitrag zugesagt habe (efr auch Reichardt an Eschen vom 14. III. 1797 in Schnorr von Carolsfelds Archiv für Litt. Gesch. XII, 554 f.)." Dieser Brief Kants an Reichardt ist bis jetzt nicht aufzuspüren gewesen, vielleicht tragen diese Zeilen zur Auffindung desselben bei "Briefe von Reichardt an Kant sind bis jetzt 4 bekannt; davon sind 3 in den beiden Dorpater Briefbänden enthalten, der 4. liegt in Königsberg."

Was den Inhalt des Briefes anbelangt, so ist darüber folgendes zu bemerken Reichardt hatte aus Anlass des Erscheinens der "Kritik der Urtellskraft" (Ostermesse 1790) an Kant beistimmend geschrieben. Man könnte vernnten, Kant habe ihm ein Dedikationsexemplar gesendet; doch scheint dies nicht der Fall zu sein. Wie Reicke uns götigst mitteilt, atcht Reichardt nicht in dem Verzeichnis derjonigen 11 Personen, an welche Kant, lant seinem Brief vom 25. März 1790 an seinen Verleger De la Garde, durch Letzteren Dodikationsexemplare hat senden lassen (Graf Windischgrätz, Jacobi, Reinhold, Jacob, Blumenbach, Wlömer, Biester, Kiesewetter, Herz, Micheisen, Maimon). So ist also anzunehmen, dass Reichardt das Erscheinen der Kr d. Urt. benutzt habe, über dieses ihm ja besonders naheliegende Thema, vielleicht speziell über die wenigen auf Musik bezüglichen Stellen an Kant in zustimmendem Sinne zu schreiben.

Bemerkenswert ist, dass Kant zugesteht, dass die Ausarbeitung seiner Schriften auf ihn selbst "seelenberuhigend" — der Ausdruck findet sich auch in der Kr. d. Urt. § 29 gewirkt babo — ein Selbstzeugnis, welches in das uns sonst so verschlossene innere des Gemütslebens Kants ein interessantes, leider nur zu kurz aufleuchtendes Streiflicht fallen lässt. — Die "dornigten Pfade der Spekulation", welche dieselbe Wirkung der Kantischen Werke auf andere erschweren, sind eine häufig wiederkehrende Lieblingswondung Kants. — Ebenso häufig kehrt bei Kant der Wunsch und die Aufforderung wieder, Andere möchten seine Prinzipien weiter ausführen und popularisieren.

Die kurzgedringte Zusammenfussung der Grundgedanken seiner Kr. d. üsth. Urteilskraft ist sehr nuffallend. Niemals konnte man erwarten, dass ein Kant von seinem eigenen Werke eine so schiefe Darstellung geben würde: "ich habe mieb damit begnügt, zu zeigen, dass ohne sittliches Gefühl es für uns nichts Sehönes oder Erhabenes geben würde... dass das Subjektive der Moralitat in unserem Wesen, welches unter dem Namen des zittlichen Gefühls unerforschlich ist, dasjenige sei, worauf... in Beziehung urteilen zu können Geschmack sei." Man konnte im Gegenteil sagen, dass Kant in der Kr. d. isth. Urteilskraft gerade im Gegenteil die Unabhängigkeit des isthetischen Urteiles vom "sittlichen Gefühl", die Selbständigkeit desselben gegenüber der moralischen Beurteilung habe nachweisen wollen. Nur am Schluss seiner ästbetischen Theorie, in dem bekannten § 59. "Von der Schönheit als Symbol der Sittlichkeit", und in

dem zugehörigen § 60 zieht Kant eine positive Verbindung zwischen heiden Gebieten, im § 59 ist diese Verbindung aber noch blosse "Analogie" beider, und erst im § 60 zum Schluss kommt ganz unmotiviert – die beiläufige Bemerkung, der Geschmack sei "im Grunde ein Benrteilungsvermögen der Versinnlichung sittlicher Ideen, und diejenige Lust, welche der Geschmack als für die Menschheit überhaupt, nicht bloss für eines Jeden Privatgefühl, güttig erklärt, leite esch ab von der datauf zu gründenden grüsseren Empfänglichkeit für das (refühl aus jenen sittlichen Ideen, welches das moralische heisst."

Diese ganz beiläung hingeworfene Bemerkung ist übrigens nur in Betreff der Lust aus dem Erhabenen aus Kants früheren Ausführungen zu rechtfortigen; denn von diesem (streng genommen nur vom Dynamisch-Erhabenen) sagt Kant § 25 ff.: aus., dass das Gefühl des Erbabenen beruhe auf dem alle Macht der Natur überragenden Bewisstseln unserer eigenen sittlichen Kraft. In Bezug auf die Lust aus dem Schönen ist jene beiläunge Bemerkung Kants im § 60 seiner Kr d Urt. im Grunde gar nicht zu rechtfertigen.

Wie kam nun Kant dazu, in dem Briefe an Reichardt jene beiläufige und anwesentliche Bemerkung so einseitig in den Vordergrund zu schieben, und dafür die eigentlich ausschlaggebenden Grundgedanken seiner Aesthetik - das uninteressierte Wohlgefallen, die Form der Zweckmässigkeit ohne wirklichen Zweck, die Fundierung des Geschmacksurteils rein auf das Subjekt und das Spiel seiner Gemütekräfte u. s. w. -- vollstandig zurücktreten zu lassen, so dass man notgedrungen vin ganz verzogenes Bild seiner Geschmackslohre erhalten muss? Die Auflösung dieses Ratseis liegt in der oben 8 140 mitgeteilten, auf autobiographischen Aufreichnungen Reichardts berühenden Mitteilung: "Kant hielt viel auf einen muralischen Zweck der Knost und wollte diesen durch jede Kunstilbung befürdert wissen." Diese Bemerkung bezieht sich natütlich auf den Kant der sechsiger Jahre. Abgeschen von mitadlichen Unterhaltungen mit dem jungen ihm persönlich bekannten Reichardt, hat Kant dieses Thems wohl hauptsüchlich in der Vorlesung über "Encyclopädie der gesamten Philosophie" gestreift, welche er (nach Arnoldt, Kritische Excurse 550 ff.) 1767 8, 1768 9, 1769 las Damais allerdings brachte Kant, in Abhangigkeit von den Engländern, insbesondere von Shafte-bury, die Aesthetik mit der Ethik eng zusammen, wie ja auch aus den Beobachtungen" bekannt ist (vgl. Grundmann, Die Entwicklung der Aesthetik Kanta, Diss. Leipzig 1893. S. 7, 9, 11, 14 f.; vgl. auch ib. S. 19 f., 43, 48 f., 56, 60). später dagegen hat er die Trennung beider Gebiete immer strenger vollzogen and in der Krit. d. Urt. ist nur noch jener schwache l'aden erhalten, der beide verbindet. Diesen schwachen Faden aber stellt Kant in seinem obigen Brief als das Ankertau dar, an welchem die ganze Geschmackalehre hänge. Zu dieser Verschiebung kam nun Kant offenbat in Folge der durch Reichardts Brief direkt geweckten Erinnerung an die Zeit der sechziger Jahre. Was Kant damals ao ernst betonte - den Zusammenhang zwischen Austhotik und Ethik, zwischen Kunst und Sittlichkeit - das galt jetzt nicht mehr, wenigstens nicht mehr in demselben Musse und auch nicht mehr in derselben Weise, aber unwillkürlich wirkt das aufgestlegene Erinnerungsbild der alten Zeiten - ich will nicht sagen falschend, aber färhend - auf die Darstellung ein, die er dem ehemaligen Schüler von seiner prizigen Ansicht giebt, so dass er nun ein ganz nebensächliches Moment einseitig a den Vordergrund schiebt - ein neuer Bewein, wie vorsichtig man Kants Selbstacagnisse aufnehmen muss. -

#### 2. Ein Stammbuchblatt Kants.

Ad poenitendum properat, cito qui judicat.

Regiomonti d. 20. Juny 1798 Immanuel Kant Log. et Metaph. Prof Ordin. Facult: Phil Senior Acad. Reg. Scient. Berolin et Caesari-Petropol. Membr.

Auch dieses für Kant so charakteristische Stammbuchblatt verdanken wir der Gitte des Herrn Oberstlieutenant a. D. A. Hoemig in München, des Besitzers desselben. Es ist für Kant so charakteristisch, weil es die kritische Vorsicht, das Spezifische seiner Natur, ebenso kurz als schlagend zum Ausdruck bringt. Indem wir das Blatt lesen, klingen uns Kants bekannte Worte in den Ohren: "Der erste Schritt in Sachen der reinen Vernunft, der das Kindesalter derselben auszeichnet, ist dogmatisch. Der zweite Schritt ist skeptisch und zeugt von Vorsichtigkeit der durch Erfahrung gewitzigten Urteilskraft. Nun ist aber noch ein dritter Schritt nötig, der der gereiften und mannlichen Urteilskraft." "Der Kritizismus ist die Maxime eines allgemeinen Misstrauens gegen alle synthetischen Sätze a priori, hevor nicht ein allgemeiner Grund ihrer Möglichkeit in den wesentlichen Bedingungen unseres Erkenntnisvermögens eingesehen worden." Dagegen sind "Veberdruss", ja "Ekel" die Folgen des vorschnellen Spekulierens.

Vortrefflich hat Kant dies in dem obigen lateinischen Spruch zusammengefasst, wie ja Kant bei seiner Belesenheit spexiell in der römischen Litteratur bekanntlich solche lateinischen Citate sehr liebte. Die Quelle des obigen Citates ist uns unbekannt. Weiss vielleicht einer der Leser dieselbe anzugeben?

Ueber die Herkunft des Stammbuchblattes weiss der obengenannte Beslizer nichts bestimmtes anzugeben. Vielleicht, meint er, gab es Kant später an Reichardt? Denn es lag bei dem Briefe Kants an Reichardt.

## Die neue Kantausgabe.

Wie wir schon auf S. 1 und S. 6 oben mitgeteilt haben, hat die Königliche Akademie der Wissenschaften in Berlin beschlossen, eine neue
Kantausgabe zu veranstalten. Diesen erfreulichen Beschluss der Akademie hat
ihr Mitglied Herr Geheimer Regierungsrat Professor Dr Dilthey
durch seine unermitdlichen Bemühungen herbeigeführt. Herr Dilthey hat ja die
Kantforschung sehon ausserordentlich belebt durch die sorgfaltige Herausgabe
und geistvolle Bearbeitung der "Rostocker Kanthandschriften" im Archiv für
Geschichte der Philosophie (H. III.) In derselben Zeitschrift (H.) hatte Dilthey
Jeuen wichtigen Aufsatz verößentlicht, in welchem er die "Archive der Litteratur
in Ihrer Bedeutung für das Studium der Geschichte der Philosophie" schilderte,
nachdem er sehon mit seinem berühmt gewordenen Vortrag über die nen zu
gründenden "Archive der Litteratur" am 16. Jan, 1889 die Zuausmenkunfte der

Gesellschaft für Deutsche Litteratur in Berlin eröffnet hatte. An dem Beispiel der Kanthandschriften erläuterte Dilthey damals, was er beabsichtigte; der handschriftliche Nuchlass der geistigen Führer unserer Nation, nicht blos der Dichter, auch der grossen Gelehrten, insbesondere auch der Philosophen sollte gesammelt and yor Zorsplitterang bewahrt werden, damit das Werden und Wachsen dieser Geister, ihr innerstes Denken, ihr intimstes Flihlen, ihr tiefstes Wollen uns nicht verloren ginge. Für die Geschichte und das geschichtliche Verständnis der geistigen Bewegungen sind eben die Handschriften von unschätzbarem Wert, und doch hatte man beim Ableben jener grossen Minner den Nachlass sorglos sich in alle Winde zerstreuen lassen. So war es auch leider bei Kant der Fall gewenen. So ist es gekommen, dass wir die Entwickelungsgeschichte eines der grössten philosophischen Genies aller Zeiten und die wahren geschichtlichen Notive seiner Gedankenbildung beute nicht voll verstehen. Nur durch Sammlung des Zerstrenten, durch Konzentration des Zersplitterten kann diesem schweren Cebelstande abgeholfen werden. Und erst auf Grund solcher Sammlung und Konzentration kann eine neue Kantausgabe veranstaltet werden, welche uns den vollen und ganzen Kant giebt.

Eine solche vollstandige none Kantausgabe also hat die Berliner Akademie beschlossen. Die neue Kantausgabe ist so bestimmt, eine Musterausgabe zu werden für alle ühnlichen Editionen, welche uns das ganze Werk eines Mannes vorführen sollen. Es ist nicht wahr, dass das Werk der grossen führenden Geister stets vollstandig beschlossen sei in dem, was sie selbst zu ihren Lebzeiten haben drucken lassen. Es sei nur an Leibnix und Hegel, an Schleiermacher und Krause erinnert, um die Irrefunlichkeit eines solchen Vorurteils zu widerlegen. Im Gegentell, in dem Nicht-Veröffentlichten, in den Entwürfen und Fragmenten, in den Briefen und sonstigen Handschriften liegen die Wurzeln der Werke, liegen auch oft erst die Schlissel zu ihrem Verstandnis. Auch die in den bisherigen Gesamtausgaben Kants enthaltenen Haupt- und Nebenwerke des grossen Philosophen erhalten ihre velle Beleuchtung erst durch das Licht, das uns aus jenen bisher verborgenen Schitzen entgegenstrahlt. Und so ist denn die neue Kantausgabe eine wissenschaftliche, ja eine nationale That allerersten Ranges

An diesem hochbedeutsamen Unternehmen in ihrer Weise mitwirken zu können - insbesondere durch Veröffentlichung der das Gelingen desselben erst ermöglichenden wissenschaftlichen Vorarbeiten — wird den "Kantstudion" zur böchsten Ehre gereichen.

Zunächst sind wir in der Lage, über den Stand des Unternehmens folgende zutwentische Mitteilungen zu unschen, welche uns von dem stellvertretenden Vorsitzenden der Kantkommission, Herrn Professor Dr. Diels in Berlin, gütigst zur Verfügung gestellt worden sind.

#### Kant-Ausgabe.

Bericht des Herrn Ditzriter in der Sitzung vom 23 Jan. d. J. Sitzungsberichte der Kgl. Akademie der Wissenschaften in Berlin, 4 St., 8 68-69.

Nachdem die Akademie eine Kant-Ausgabe beschlossen hat, welche alle noch erreichbaren Briefe, Handschriften und Vorlesungen des grossen Denkers verwerten soll: ist die von ihr eingesetzte Kommission, welche aus den Herren Dille, Dilthey, Stumer, Vahlen und Weinhold besteht, zunachst an die Massregeln für die Gewinnung und Sammlung des Materials,

und an die Verständigung mit den Gelehrten, welche die Abtellungen der Briefe, der einzelnen handschriftlichen Aufzeichnungen und der Vorlenungen übernehmen, herangetreten. Die Kaiserlich Russische Regierung hat mit dankenswerter Bereitwilligkeit die Dorpater KANT Handschriften zur Beuntzung übersandt. Herrn B Expuana in Halle ist die Akademie zu grossem Dank dafür verpflichtet, dass derselbe die von ihm hergestellte sehr umfangreiche Abschrift der in das durchschossene Exemplar der BAUMGARTEN'schen Metaphysik von Kant eingettagenen wissenschaftlichen Anfzeichnungen unseren Arbeiten zur Verfügung gestellt hat. Ebenso ist die Akademie Herrn REICKE in Königsberg grossen Dank daßir schuldig, dass er den reichen Schatz seiner Sammlungen, Handschriften und Abschriften ihrem Zwecke eröffnet hat. Herr Ringag wird auch die Ausgabe der Briefe übernehmen, mit deren Sammlung er seit langen Jahren beschäftigt ist. Herr Heinze in Leipzig wird die Abteilung der Vorlesungen leiten und selbst die über Logik, Metaphysik und Religionsphilosophie herausgeben. Andere Verhandlungen sehweben noch.

Zusatz. Wie wir hören, ist unterdessen Herr Privatdozent Dr. E. ADICKES in Kiel für die Herausgabe der sämtlichen einzelnen handschriftlichen Anfzeichnungen Kants (Reflexionen, Lose Blätter, Fragmente u.s.w.) gewonnen worden

Die in dem obigen Bericht erwahnten "Massregeln für die Gewinnung und Sammlung des Materials" sind folgende" i ein Zirkular an die bervorragendaten Zeitungen und Zeitschriften, enthaltend die Bitte, einen die Sammlung aller zerstreuten Kantiana betreffenden "Aufruf" nebst ausführlicher "Orientierung über die Kantausgabe" abzudrucken; 2. ein Zirkular an alle Bibliotheken und Archive; 3. ein Zirkular an Autographensammler.

# Zirkular an Zeitungen und Zeitschriften. Aufruf.

Die kgl. Preussische Akademie der Wissenschaften hat beschlossen, eine vollständige, kritische Ausgabe der Werke Kants zu veranstalten. Sie möchte hierdurch eine Ehrenschuld der Nation gegentiber ihrem grossen Philosophen abtragen. Daher glaubt sie für die Herstellung der Vollständigkeit dieser Ausgabe auf die Unterstützung Aller rechnen zu dürfen, welche Irgend eine Kenntnis über bisher nicht veröffentlichte Handschriften Kanta besitzen. Ausser zusammenhängenden Manuskripten oder einzelnen Zetteln, die sehr zerstreut worden sind, gehören zu diesen Handschriften Briefe von thin und an ihn, welche einzeln oder in Sammlungen sich finden können, ferner Compendien, Handexemplare oder andere einst seiner Bibliothek angehörige Bilcher, soweit er in dieselben nach seiner Gewohnheit Eintragungen gemacht hat, Nachschriften seiner Vorlesungen, deren viele zirkuliert haben und die nicht immer durch seinen Namen bezeichnet sind, endlich biographische Nachrichten über ihn Jede öffentliche Anstalt und jeder Privatmann, welcher dergleichen besitzt, wird gebeten, dem nationalen Unternehmen durch Mitteilungen der bezeichneten Art hilfreich zu sein. Auch blosse Nachweisungen, wo etwa solche Hulfsmittel für die Ausgabe zu finden seien, werden sehr erwünscht sein. Die Akademie hat eine Kommission zur Leitung des Unternehmens eingesetzt, dieselbe ersucht, die

gewünsehten Mitteilungen an das Sekretariat der kgl. Akademie der Wissenschaften, Berlin NW. Universitätsstrasse 4, gelangen zu lassen.
Berlin im Februar 1896

Die Kommission der K. Prouss. Akademie der Wissenschaften für Herausgabe der Worke Kants.

Dilthey. Diels. Stumpf, Vahlen. Welnhold.

Orientiarung über die Kantausgabe der Kgl. Prouss. Akademie.

Die Berliner Akademie der Wissenschaften hat eine Kantansgabe beschlossen, in welcher sie die möglichst vollständige und reinliche Darbietung des Erhaltenen anstrebt. Zur Erreichung dieses Zieles wondet sieh die hierzu eingesetzte Kommission an das Publikum.

Es sind vor allem vier Klassen von Handschriften, welche im Besitz von öffentlichen Anstalten oder Privatpersonen sich vorfinden könnten. Die Zahl der in den bisherigen Kantausgaben veröffentlichten Briefe von und an Kant ist nicht sehr erheblich. Eine grosse Zahl von Briefen an Kant ist im Bezitz der Dorpater Bibliothek und von der russischen Regierung bereitwillig zur Verfügung gestellt worden. Seit vielen Jahren haben unter Beautzung dieser Dorpater Sammlung Dr. Reieke und Oberlehrer Sintenis gegen 300 eigenhandige Briefe Kants und über 600 Briefe an Kant zusammengebracht. Aber wie ware jemand im Stande, eine solche Sammlung abanschliessen, da seit dem Tode Kants eine so lange Frist verflossen und eine solche Zersplitterung seines Nachlasses und des Nachlasses der Personen, mit denen er korrespondierte, eingetreten ist! Als Autographen sind solche Briefe durch die ganze Welt verzettelt, in Briefsammlungen der Zeit können sie noch versteckt sein. So darf man die Hoffnung begen, dass der Aufruf manchen interessanten Brief von und an Kant an das Licht bringen wird

Esistuicht ausgeschlossen, dass ganze wissenschaftliche Manus kripte Kants noch verborgen sind. Fand sich doch noch neuerdings in Rostock eine Einleitung zur Kritik der Urteilskraft, welche nun auch in der Ausgabe ihren angemessenen Plutz finden wird. Vor allem aber wird man mit einiger Sieherheit darzuf rechnen dürfen, dass sich noch hier und da Zettel mit eigenhändigen Notizen finden. Die Nachlassinhaber sind nicht gut mit ihnen tungegangen und so ist Manches zerstreut worden. Eine Reihe solcher Zettel wurde chemals der Konigsberger Bibliothek angeboten und Reicke hat sie veröffentlicht. Ein paar andere sind jetzt von der hierigen Bibliothek erworben worden. So darf man hoffen, dass sich auch an anderen Orten noch Manches findet.

Auch in Compendien, die Kant für seine Vorlesungen benutzte, oder in seinen Handexemplaren der eigenen Schriften, überhaupt in Bilebern aus seiner Bibliothek könnten Aufzeichnungen von ihm sich vorhaden. Hatte er doch die Gewohnheit, aufsteigende Gedanken in die von ihm meist henutzten Bücher einzuschreiben, und wir haben Compendien, in denen viele Blätter mit seinen feinen Schriftzugen ganz bedeckt sind (Folgt eine kurze Aufzählung der Compendien, welche in dem folgenden Zirkular ausführlicher beschrieben werden).

Auch Nachschriften der Vorlesungen Kants sind sehr verbreitet

gewesen Gewiss sind nicht nur in öffentlichen Bibliotheken, sondern auch in dem Bücherschatz mancher Familie solche Nachschriften noch verborgen Iter Kreis der Vorlesungen Kants war ein schr ausgedebnter. Wir haben heute keinen Begriff mehr davon, wie ein einziger Mann alle diese Wissen schaften umfassen konnte. (Folgt eine kurze Aufzählung der Vorlesungen a. folgendes Zirkulat.)

Die Nachschriften tragen keineswegs immer einen Titel, welcher uns über ihren Verfasser und ihren Gegenstand unterrichtete. Findet sich eine nicht naher bezeichnete Nachschrift, von der vermutet werden kann, dass sie eine Vorlesung Kants enthalte, so geschicht natürlich auch durch Uebersendung einer solchen der Sache ein Dienst.

#### 2. Zirkular an Bibliotheken und Archive.

Die kgl Preuss Akademie der Wissenschaften zu Berlin hat beschlossen, eine Ausgabe der Werke Kants zu veranstalten, welche die
noch von ihm vorhandenen Handschriften thunlichst vollständig verwerten
soil. Sie darf gewiss für dies Unternehmen, welches wir dem grossen
Denker und seiner Wissenschaft schuldig sind, auf Ihre gütige Unterstützung rechnen. Die Nachsuchungen in Bezug auf solche Handschriften
wirden hauptsächlich an folgenden Stellen der Ihren untersteilten Austalt
zu machen sein.

 Zunächst könnten sieh in der Handschriftenabteilung der Bibliothoken Manuskripte oder kürzere Aufzeichnungen Kants vorfinden

2. Dann wirden die in dieser Handschriftenabteilung befindlichen oder etwa an Archive gelangten Briefsammlungen aus Kants Zeit darauf durchzusehen sein, ob in denselben Briefe von Kant oder an denselben sich befinden. Erwähnungen Kants in solchen Briefsammlungen wären natürlich als Anhaltspunkte zu weiteren Nachforschungen ebenfalls wertvoll.

3. Abdann sind Nachschriften von Vorlesungen Kanta sehr verbreitet gewesen. Sie tragen nicht immer einen Titel, welcher auf ihren Verfasser und ihren Gegenstand hindeutet. So mag folgendes Verzeichnis der von Kant gehaltenen Vorlesungen zur Unterstützung der Nachferschungen dienen 1) Anthropologie. 2) Encyklopädie der gesamten Philosophie 3) Logik. 4) Mathematik (Beine Mathematik; Mathematica varia; Arithmetik; Goometrie und Trigonometrie). 5) Mechanische Wissenschaften (Mechanik, Hydrostatik, Hydraulik, Aerometrie). 6) Metaphysik. 7) Mineralogie. 8) Naturrecht. 9) Pädagogik. 10) Allgemeine praktische Philosophie (Metaphysik der Sitten, Moralphilosophie, Ethik; allgemeine praktische Philosophie und Ethik). 11) Physische Geographie. 12) Natürliche Theologie (philosophische Religionsichre). 13) Theoretische Physik (Physik; theoretische Naturwissenschaft; Naturwissenschaft). Jede Nachschrift dieser Vorlesungen wäre ein wichtiger Fund, am meisten eine solche der Encyklopadie.

4. In der Abteilung der Bücher können sich solche bisher verborgen haben, in welche Kant Eintragungen gemacht hat. Er hatte die Gewohnheit, in Bücher seiner Bibliothek, besonders in die Compendien, die er für seine Vorlesungen benutzte und in Handexemplare seiner Schriften kürzere oder längere Bemerkungen einzuschreiben. Von seinen Handexemplaren solcher Compendien sind folgende noch nicht aufgefunden:

- 1 Gottfried Achenwall, lus naturae in usum auditorum Pars 1 1759, Il 59, dann 1763, 69, 81. Der zweite Teil mit vielen Randbemerkungen Kants ist erhalten, der erste fehlt (etwa hinzuzuziehen die frühere Ausgabe: Elementa juris naturae 1750 und die Prolegomena juris naturalis 1759, 67, 81).
- 2 Joh Bernh Basedow. Zur elementarischen Bibliothek Das Methodenbuch. Ausgaben zwischen 1770 und 1776.
- 3. Friedr. Christ. Baum eister, Institutiones metaphysicae 1736 und öfter bis 1774. Vgl. ferner Institutiones philosophiae rationalis und l'hilosophia dennitiva h. e. definitiones philosophicae seit 1735 oft gedruckt, wovon er vielleicht den zweiten Teil für seine Vorlesungen über Moral benutzte.
- 4 Alex. Gottl Baumgarten, vielleicht beslitzte er dessen Ethica philosophica für Vorl 1742.3.
  - 5 Frid. Samuel Bock, Lehrbuch der Erziehungskunst 1760
- Joh Peter Eberhard, Erste Gründe der Naturichre 1753.
   67.
- 7 Joh Christian Polykarp Erzleben, Anfangsgründe der Naturiebre 1772, 77, 85 (vermehrt v Lichtenberg).
- 8. Joh. Gottl. Heint Feder, Grundriss der philosophischen Wissenschaften 1767, 69.
- 9. Wenc. Joh. Gust. Karsten, Anfangagründe der Naturlehre 1780, 90.
- 10. Christian Wolf, Auszug aus den Anfangsgründen aller unsthematischen Wissenschaften, die späteren Ausgaben, etwa selt der 9. run 1752.

Von den Handexemplaren seiner eigenen Schriften, welche Randbenserkungen enthalten konnen, sind bis jetzt nur das der Kritik der reinen Vernunft und das der Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen aufgefunden worden. Unter den Exemplaren der von ihm recensierten Schriften (Basedow, Hufeland, Ulrich u.a.) wäre das von Herders ideen besonders interessant.

Das Vorstehende bezieht sich freilich nur in zweiter Linie auf die Archive; für diese käme vor Allem in Betracht, wiesern in amtlichen Verhandlungen Briefe Kanta oder interessante Nachrichten über ihn aufgefunden werden können.

## 3. Zirkular an Autographensammler.

Die Kgl Preuss. Akademie der Wissenschaften in Berlin hat eine Kantausgabe beschloesen, welche die noch vorhandenen auf Kant bezüglichen Handschriften (Manuskripte, einzelne Aufsätze oder Aufzeichnungen, Briefe von ihm und an ihn etc.) thunlichst vollständig verwerten soll. Sie wird es daher mit vielem Dank annehmen, wenn Ew. Hochwohlgeboren dieses dem Andenken Kants und den Interessen seiner Wissenschaft gewidmete Unternehmen dadurch freundlich unterstützen wollen, dass Sie

davon Mittellung machen, ob solche Handschriften in Ihrem Bealtz sich befinden. Jedes anscheinend an sich noch so unerhebliche Autograph kann ihr von Wert sein.

Die unterzeichnete Kommission, welche von der Akademie mit der Leitung des Unternehmens betrazt ist, ersucht ergebenst, die gewünschten Mittellungen an das Schretariat der königlichen Akademie der Wissenschaften, Berlin NW., Universitätsstrasse 8, gefälligst richten zu wollen.

Berlin, im Februar 1896.

Die Kommission der Kgl. Preuss. Akademie der Wissenschaften für Nerausgabe der Werke Kants.

Dilthey. Diels. Stumpf. Vahlen. Weinbold.

# Exegetische Miscellen.

## 1. Der "Lehrer im Ideal".

Am Schlusse seiner, trotz einzelner Mängel doch im Ganzen genommen bewundernswerten Darstellung der Kantischen Philosophie in seiner "Geschichte des Materialismus" (2 Aufl II. Bd 1875. S. 61 2) sagt F A Lange von Kant:

"Die Erhabenheit, mit welcher er den Pflichtbegriff famte, zündete ein Feuer in jugendfrischen Geistern, und manche Stelle seiner Schriften wirkte in aller Einfalt seines eckigen Ausdruckes berauschend wie ein Ileldengesang auf die Gemüter, die vom idealen Zug der Zeit ergriffen waren. Es giebt noch einen Lehrer im Ideal, sagte Kant gegen Schluss der Vernunftkriffk, und diesen allein mitssten wir den Philosophen nennen. Er selbst ist, trotz aller Fehler seiner Deductionen, ein solcher "Lehrer im Ideal" geworden."

Diese stilistisch prachtige Stelle scheint einen exegetischen Fehler zu enthalten, den zu analysieren und zu rügen angesichts des hochsinnigen Schwunges der Stelle zunsichst zwar "kaltsinnig" erscheinen mag, der aber doch im Interesse der Wahrheit — und dazu gehört auch die richtige Auffassung eines so wichtigen Werkes, wie die Kr. d. r. V. — nicht verschwiegen werden darf.

Die angestihrte Stelle von Lange kann doch nur so ansgesasst werden, dass er sagen will, der Philosoph im Allgemeinen und Kant im Besonderen zei derjenige, welcher gewissermassen im Ideal unterrichte, d. h. den Measchen das Ideal zeige und sie darauf hinlenke. Man wird sieh in diesem Zusunmenhang daran erinnern, dass F. A. Lange den Schlussabschnitt seines Werkes betitelt hat: "Der Standpunkt des Ideals". Auf diesen "Standpunkt des Ideals" erhebt sieh die Philosophie. In diesem Sinne offenbar schliesst auch Cohen das biographische Vorwort zur 4. Auflage der Geseh, d. Mat. (1882, pag. XIII) mit der an sich aschlich ganz zutreffenden Wendung von der Philosophie, als der Wissenschaft, "deren hiebste Aufgabe es bleiben muss. "Lehrerin im Ideal" zu sein".

Damit ist in die angezogene Kantstelle etwas hineingebracht, was nicht in ihr liegt. In dem Abschnitt "Die Architektonik der reinen Vernunft" (A. 539. B. 267. Ros. 686. Hart. 552) heisst es:

"Der Mathematiker, der Naturkundiger, der Logiker sind, so vor trefflich die ersteren auch überhaupt im Vernunsterkenntnisse, die zweiten besonders im philosophischen Erkenntnisse Fortgang haben mögen, doch nur Vernunstkünstler. Es giebt noch einen Lehrer im Ideal, der alle diese ansetzt, sie als Workzeuge nutzt, um die wesentlichen Zwecke der menschlichen Vernunst zu besordern. Diesen allein müssten wir den Philosophen nennen" n. s. w.

Offenbar identifiziert Kant hier den Philosophen mit dem "Lehrer im Ideal" is dem Sinne eines idealen, d. h. absolut vollkommenen Lehrers, im Gegensatz a den navollkommenen Lehrern, dem Mathematiker, dem Naturklindiger, dem Logiker; diese haben es nicht mit den "wesentlichen Zwecken der menschlichen Vernunft" zu thun, und sind insofern nicht die eigentlich vollkommenen Lehrer der Menschheit, "die Gesetzgeber der menschlieben Vernunft". Der als volltommen gedachte und in diesem Sinne ideale Lehrer der Monschheit ist der Philosoph Sachlich freilich ist der Inhalt der Lehre des Philosophen selbat wiederum das Reich der Ideen, oder wenn wir so wollen, der Standpunkt der Ideen ("Standpunkt des Ideals" würde Kant nie gesagt haben: Ideal ist ihm ja die personifizierte idee). Aber formell belsst der Philosoph ihm nicht darum Lehrer im Ideal", sondern aus dem oben angegebenen Grunde, weil er solbst alle fibrigen Lehrer an Vollkommenheit überrugt. Am besten lässt sich der Enterschied der beiden Auflassungen vermittelst der für solche Zwecke sehr geeigneten lateinischen Sprache verdeutlichen: "Lehrer im Ideal" ist für Kant nicht, wie Lange und Cohou anslegen, magister perfectionis, sondern magister perfectioning.

Aber Kant setzt daeelbst weiter — vorher und nachher — bescheiden aussinander, dass der Philosoph in dem von ihm entwickelten Sione eben nur ein ldeal" sei, d. h. eben in der Sprache Kants eine Personifikation einer Idee, aber nur eine erdachte Personifikation, welche nie und nirgends in dieser gestunschten und notwendigen Vollkommenheit existiert. "In solcher Bedeutung wire es sehr ruhmredig, sich selbst einen Philosophen zu nennen und sich anzumasen, dem Urbilde, das nur in der Idee liegt, gleichgekommen zu sein."

#### 2. Der "irokesische Sachem".

In der Kritik der ästhetischen Urteilskruft will Kant zeigen, dass das asthetische oder das Geschmacksurtheil über das Schöne auf reinem, uninteresslettem Wohlgefallen beruht, das aus blosser Betrachtung des betr. Gegenstanden hervorgeht, im Gegensatz zu dem Urteil über den Wort der Existenz des Gegenstandes für mich, durch das ich also mein egoistisches Interesse an dem Gegenstand zum Ausdruck bringe, und sage, inwiefern er mir in diesem Sinne angenehm oder unangenehm ist. Wir können das zweite, ohne ein Missterständnis befürchtes zu missen, der Kürze halber, zwar nicht mit Kants Worten, aber im Sinne Kants ein Werturtell nennen, im Gegensatz zum reinen Geschmackszerteil. Im zu zeigen, wie leicht die Menschen das Geschmacksurteil über einen Gegenstand miteinander verwechseln, sagt Kant im § 2 der Krit. d. ästh. Urt.:

Wenn mich jemand frigt, ob ich den Palast, den ich vor mir sehe, schön finde, so mag ich zwar sigen: ich liebe dergleichen Dinge nicht, die bloss für das Angassen gemacht sind, oder wie jener irokesische Sachom,

ihm gefalle in Paris nichts bewer als die Garküchen Man kann mir alles dieses cinciamen und gutheissen nur davon ist jetzt nicht die Rede" u.s. w. Professor Has m in Halle, welcher (vgt. unten S 157 die L'ebersicht über die Kant-Voriesungen im Wintersemester 1895 6) die Kr d Urt häung seminaristisch behandelt, hat die Frage aufgeworfen, was "Sachem" bedeute und woher wohl Kant die Anekdote spenell über jenen "irokesischen Sachem" haben moge? Die erstere Frage kösnen wir, angleich wohl auch im Interesse anderer Kantleser, mit Cuterstitung des tieographen Prof. Eirchhoff dahin beantworten, dass "Sachem" so viel ast wie Hamptling oder Friedenshäuptling. In Littré's Dictionnaire heisst es unter Sachem (sa chem). Se dit des vieillards qui forment le conseil de la aath-a parmi les peuplades de l'Amerique du Nord, in diesem Sinne ande sich das Wort in Chahranbriand's René (1802). Nach der Mitteilung des Horre Prof. Suchier wird das Wort school von l'imothy Dwight gebraucht, dem Verfasser ron America, a poem, 1772. Ob nun kant die Anekdote etwa aus letzterein Werke hat, können wir nicht feststellen, da uns dasselbe unzugunglich ist. Kann vielleicht einer anserer Leser die Quelle der Anekdote austinden, wenn nicht in jenem Gedicht von Dwight, so doch - und sogar wahrscheinlicher - in einer Remobeschreibung ans jener Zeit?

#### 3. Kant über Psalm 23, 4? Eine Anfrage.

la der christhehen Erbauungsliteratur, in apologetischen Vorträgen und in Predigten hadet sich meht selten tolgewider Ausspruch von Kant angeführt;
"Alle Bucher, die ich gelesen, haben mir den Trost nicht gegeben, den mir das Wort in der Bibel Ps 23, 1 gab. Ob ich sohon wanderte im finatorn Thal, fürchte ich kein Lugiück, denn Du, Herr, bist bei mir "

So findet sich der Ausspruch 2 B attiert bei A Salzbrunn, Das Wort trottes in Zeugnissen von Theologen Philosophen und Dichtern 2 Aufl. Berlin. Priese 1874 S 34, und noch in einem 1895 erschienenen Werke über Seelsorge ist das Wort ab anthentisch verwertet worden

Es ist his jetat nicht gelungen, den Ursprungsort dieses Ausspruches aufanfinden und damit seine Echtheit zu erweisen. In den "Sämtlichen Werken" findet er sich schwerlich, vielleicht aber in einem noch ungedruckten Briefe, in einem Stammbuchblatt oder in einem überlieferten Gespruch? Und welches ist die alteste gedruckte Quelle für den schönen Ausspruch?

# Varia.

## Vorlesungen über Kant im Wintersemester 1895 96.

(Nach Aschersons Deutschem Universitätskalender, 48. Ausg.)

Berlin: Keine

Bonn: Bender, Philosophische Gesellschaft über Kant (1)

Braunsberg: Keine.

Varia. 157

Breelan: Keine.

Erlangem: Falckenberg, Gesch. der Philosophie von Kant bis zur Gegenwart (4).

Freiburg 1. B.: Richl, Die Philosophie Kants in ihrer geschichtl. Entwicklg. u. gegenw. Bedeutung (4).

Glessen: Siebeck, Gesch. der Philos. von Kant bis s. Gegenw. (3). — Groos, Lesung von Kants Kr. d. r. V. (2).

Göttingen: Rehnisch, Deutsche Philos. s. Kant (i).

Greifswald: Keine.

Halle: Haym, Philos. Uebungen im Anschluss an Kants Kr. d. Urteilskraft (2). — Vaihinger, Philos. Uebungen über Kants Kr. d. z. V. (2). — Schwars, Philos. Colloquium über Langes Gesch. d. Materialismus (2).

Heldelberg: Keine.

Jena: Liebmann, Gesch. d. n. Philos, vom Zeitalter der Rennissance bis a. Kant (3). — Erhardt, Die Philosophie Kants (2).

Kiel: Adickes, Philos. Usbungen im Anschluss an Kants Kr. d. r. V. (2).

Königsberg: Keine.

Leipzig: Strümpell, Das Gleiche und Entgegengesetzte in den Systemen der Philos. Leibniz', Kants, Fichtes und Herbarts (2). — v. Schubert-Soldern, Kants Erkenntnistheorie (2). — Wolff, Lekt. v. Kants Prolegomena (1'/s).

Marburg: Cohen, Philos. Uebungen tiber Kants Kr. d. prakt. Vernunft (2). —
Busse, Ueber die Möglichkeit der Metaphysik (Verteidigung ders.
gegen Skeptizismus und Kritizismus) mit bes. Berücksichtigung der
Kantischen Erkenntniskritik (1). — Kühnemann, Schillers philos.
Schriften und Gedichte (4).

München: Keine.

Münster: Keine.

Rostock: Keine.

Strassburg: Windelband, Goethe und Schiller in ihren Beziehungen zur Philos. (1). — Derselbe, Seminaristische Uebungen über Kants Prolegomens (2).

Tübingen: Keine. Würzburg: Keine.

Czernowitz, Gras, Innsbruck: Keine.

Prag: Willmann, Ueber die Stellung der deutschen Klassiker [Schiller] zur Philos. (2). — Jodl, Gesch. d. Philos. v. Zeitalter des Humanismus b. a. Kant (4). — Derselbe, im philos. Seminar Lektüre und Interpretation der ethischen Schriften Kants (1).

Wien: Keine.

Basel, Bern: Keine.

Freiburg 1. d. S.: Michel, Gesch. d. neueren Philos. b. Kant (2).

Genf, Lausanne: Keine.

Neuchatel: Murisler, Gesch. d. n. Philos. b. s. Kant (3).

Zarich: Kreyenbühl, Conversatorium über Kants Religion inn. d. Grenzen d. bl. Vernunit (1).

Dorpat: Keine.

158 Varia.

Ueber die Kantvorlesungen in anderen Ländern hoffen wir bei der Zusammenstellung der Kantvorlesungen im Sommersemester 1896 mitberichten zu können. Darauf bezügliche Mitteilungen werden uns sehr willkommen seln. Ueber Wintervorlesungen, die sich auf Kant beziehen, an Hochschulen, die nicht bei Ascherson erwähnt sind, haben wir nur zufällig einige vereinzelte Notizen erhalten. So beschreibt uns z. B. Professor N. M. Butler, vom Columbia College, in the City of New-York (Herausgeber der Educational Review) seine Kantvorlesung in tolgender Weise:

"The philosophy of Kant and his successors, with especial reference to Fichte, Schelling, Heyel, Herbart and Schopenhauer. The course is given two hours weekly throughout the academic year, that is from October to June, in each alternate year. This course consists chiefly of a detailed examination of the Kantian philosophy and its results. The successive topics discussed are: the state of philosophical opinion in the 18th. century; Kant's life, education, and philosophic development; the influence of Berkeley, Hame, Newton, Leibniz, Wolff and Rousseau on Kant; his various writings before 1781; the three Critiques and the later works; Kant's permanent service to philosophy; his influence on modern thought; the relation of Fichte, Schelling, Hegel, Schopenhauer, Herbart, and Lotze to Kant and to each other, the causes that have led to the revival of the study of Kant during the last twenty-five years; the chief Kantian literature of the later period, including the works of Paulsen, Cohen, Erdmann, Adickes, Vaihinger, and Caird: the relation of the Kantian philosophy to the methods and results of modern science. The course is conducted primarily by lecture with occasional discussions and papers presented by students. There is also a Seminar, to which the most competent students are admitted, for the closer discussion of the principal questions raised in the course."

Ferner bekamen wir z. B. Nachricht von einem Privatkursus über Kants Kr. d. r. V., welchen Pastor J. Monnier in Paris mit einer Anzahl protestantischer Studierender der Universität Paris abhält.

Leçons sur la philosophie de Kant (1972 Partie), faites à l'Ecole des sesences sociales de l'Université libre de Bruxelles (semestre d'hiver 1895—1896) par Georges Dwelshauvers, docteur spécial de la Faculté de philosophie et lettres. Ein aussthriicher Bericht damber in der "Revne de l'Université de Bruxelles" 1, 3 (Févr. 1896), 223—234 (Bruxelles, Bruylant).

## Preisaufgaben über die Kantische Philosophie.

Von der Philosophischen Fakultät der Universität Berlin-

"Die Entwickelung der Kantischen Ethik bis zum Erscheinen der Grundlegung der Metaphysik der Sitten soll unter Benutzung der von R. Reicke veröffentlichten Losen Blatter und der von B. Erd mann herausgegebenen Reflexionen dazgestellt werden"

Ablieferungsfrist 3. Mai 1898.

Varia. 159

Von der Philosophischen Fakultät der Universität Giessen: "Kritische Darstellung des Problems der Materie bei Kant." Ablieferungsfrist 1 Mai 1896.

Von der Philosophischen Pakultät der Universität Halle a. S.:

"Dan Verhältnis des Kantischen Apriori zu den Angeborenen Ideen soll mit Rücksicht auf die neueren Auffassungen dieser Frage entwickelt und geprüft werden."

Ablieferungsfrist 27. Oktober 1896.

Von der Gesellschaft ehemaliger Studierender des Eldgenössischen Polytechnikums in Zürich:

"Die mathematische Erkenstnisart soll nach ihren wichtigsten Merkmalen geschildert und mit der Erkenninisart der übrigen Wissenschaften, imsbesondere der Naturwissenschaften verglichen werden."

Die Preisaufgube ist von Prof Dr. A. Stadler gestellt. Nach der dazu gehörigen "Erlänterung" soll besonders der Abschultt aus Kants Kr d. r V. "Die Disciplin der reinen Vernunft im dogmatischen Gebrauche" hinzugezogen werden.

Ablieferungstermin war 31. Okt. 1895. Eine Lösung ist eingegangen und mit 125 Fes. prämitert worden.

L'académie des sciences morales et politiques en Paris a mis au concours le sujet sulvant:

Exposer et apprécier la morale de Kant.

Ablieferungstermin war 31. Dez. 1893. Ueber den Erfolg des "Concours" werden wir später berichten.

# In Vorbereitung befindliche Schriften über Kant.

Kants Beweise für die Apriorität der Zeit wird Georg Wallenberg in der Programmabhandlung der Berliner IX. Realschule für Osteru 1896 behandels.

Die Stellung Kants in der geographischen Wissenschaft ist das Thema einer grösseren Abhandlung von cand. päd. G. H. Schöne aus Hubertusburg, welche die Leipziger Philosophische Fakultät als Inauguraldissertation angenommen hat. (Referenten: Prof. Ratzel und Heinze.)

Kanta Weltanschauung helsst der Titel eines Werkes von Professor Alexander in Budapest, welches die Ungarische Akademie der Wissenschaften demnichet (in ungarischer Sprache) herausgeben wird.

Die "Lücke" in Kants System, ein schwerer Irrtum Trendelenburgs und Vaihingers. Eine historische Rechtfertigung Kants und K Fischers - heisst der Titel einer Schrift, welche P. v. Lind in München rorbereitet.

Kants Lebre vom Ding an sich und ihre unermessliche Bedeutung. Eine Rechtfertigung Kants nach hundert Jahren vor dem Forum der Geschichte der Philosophle - ist das Thema einer sehr umfangreichen Schrift, mit deren Abfassung ebenfalls P. v. Lind in München beschäftigt ist.

A Study of Kants Psychology with reference to the Critical Philosophy beisst der Titel einer grösseren Schrift, mit welcher an der Yale-University. New-Haven (Conn.) Edward F. Buchner sich im Jahre 1893 den Doktorhut erworben hat; dieselbe wird in Kürze als Supplementhest zu der von Cattell und Baldwin beransgegebenen "Psychological Review" erscheinen.

Kants Lebre von Raum und Zelt ist der Gegenstand einer Inauguraldissertation von cand. Kinkel in Jena.

Maimons Erkenntnistheorie in ihrer Bezichung zu Kant, Hume, Leibniz und Descartes behandelt eine Dissertation von S. Rubin, welche demnächst in den von Prof. Ludwig Stein herausgegebenen "Berner Beiträgen zur Philosophie und ihrer Geschichte" erscheinen wird.

Kants mathematische Grundsätze und das psychophysische Problem heisst der Titel einer Schrift, welche Gregor Itelson in Berlin schon vor einiger Zeit (Archiv f. Gesch. d. Philos. III, 290) in Aussicht gestellt hat.

Die Freiheitslehre bei Kant und Schopenhauer behandelt David Neumark aus Szezerzee (Galizien) in einer Inauguraldissertation, welche von der Berliner Philosophischen Fakultät angenommen worden ist. (Referenten: Prof. Paulsen und Stampf.)

# Kants Wappen.



Vorstehenden Wappens, das wir in 1", facher Grösse wiedergeben, bediente sich Kant nachwelsbar mindestens von 1766 – 1800 zum Siegeln seiner
Briefe. Die schachbrettartige Mauer als untere Halfte des Wappenschildes ist
ein häufiges heraldisches Emblem, aber darüber die Sonne – ist sie symbolisch
zu deuten? Geht die Sonne hinter der Mauer auf oder unter? oder verdeckt
die Mauer die Sonne halb, damit das Auge sie ungebiendet ertragen könne? Und
wie sind die – zweimal wiederkehrenden – drei Sterne zu deuten?

# Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwicklung und die beiden Pole seines Systems.

Zweiter Artikel. Von E. Adiekes in Kiel.

#### 2. Die transscendentale Aesthetik.

Halten wir uns vor Augen, dass die "Kritik" in erster Linie ein erkenntnistheoretisches Werk ist, und betrachten wir die transscendentale Aesthetik von diesem Standpunkt aus, so entspriebt sie den Erwartungen, welche die Problemstellung der Einleitung in uns erregte. Zu einer neuen, sicheren Begründung der rationalen Wissenschaft forderte die letztere auf. Von dieser Begründung liefert die Aesthetik") den ersten Teil, den Nachweis nämlich, dass und in zweiter Linie: warum die mathematischen Urteile auf Notwendigkeit und objektive Allgemeingültigkeit Anspruch machen können. Einen Unterschied zwischen reiner und angewandter Mathematik macht Kant hierbei prinzipiell nicht und kann ihn von seinem Standpunkt aus nicht machen (vgl. meine Kant-Studien S. 128 Anm.). Nur weil die Aesthetik ihre Hauptanfgabe darin sieht, Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit gegenständlicher Erkenntnisse zu deduzieren und zu erklären, hat sie ein Recht auf den Ehrennamen "transseendental".

Das ist die Sachlage, wenn wir, von der Problemstellung der Einleitung ausgehend und die systematische Stellung der Aesthetik im Ganzen der "Kritik" in Betracht ziehend, ihren Inhalt im Allgemeinen überblicken und versuchen, ihren Hauptzweck festzüstellen.

¹) In engater Verbindung mit ihr stehen die beiden Prinzipien der Axiome der Anschauung und der Antizipationen der Wahrnehmung. Der ihnen eigentlich zukommende Platz ist die Aesthetik. Vgl. Adiokes. Kants Systematik als systembildender Faktor. 1867. S. 51—53.

l'nser Resultat wird bestätigt, wenn wir den Godankengang im Einzelnen verfolgen. Freilich fehlt es hier, namentlich in der ersten Auflage, sehr an der wünschenswerten Klarheit. Die Gründe dafür weiter unten.

Betrachtet man den Gedankengung seinen grossen Umrissen nach, so stimmen die erste und zweite Auflage zwar ziemlich mit einander überein. In beiden stellt Kant zunächst (1.) fest, dass es apriorische Formen der Sinnlichkeit giebt, und beweist dann einerseits (2.), dass Raum und Zeit diese Formen sind, andererseits (3.), dass sie die Apriorität, d. h. die Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit muthematischer Urteile begrunden. Erst, nachdem diese Nachweise erbracht sind, wird (4.), gleichsam als Parergon (wenigstens vom streng erkenntnistheoretischen Standpunkt auss, unter dem Titel: "Schlüsse aus obigen Begriffen" der Lehrbegriff des transscendentalen Idealismus samt der Beschränkung auf Erfahrung eingeführt. Die von mir als (2.) und (3.) bezeichneten Nachweise sind nan in der ersten Auflage nicht streng von einander geschieden, sondern ganz mit einander vermischt. Diesem grossen Uebelstand half Kant 1787 wenigstens teilweise ab, indem er alles, was zur Analyse des Raumbegriffs gehörte, unter dem Titel: "Metaphysische Erörterung des Begriffs" zusammenfasste. Ihr wurde die "transscendentale Erörterung" gegenübergestellt, die, wie es heisst, in dem Raumbegriff ein Prinzip nachweisen soll, "worans die Möglichkeit anderer synthetischer Erkenntnisse a priori eingesehen werden kann." Beim zweiten Teil der Aesthetik war es Kant schon zu langweilig, eine ähnliche Unterscheidung hinsichtlich der Zeit streng durchzusthren. Aber die eigentliche Absieht scheint doch auch so durch. Die beiden transscendentalen Erörterungen sind es allein, welche die Antwort auf die Frage der Einleitung enthalten, auf sie kommt es daher in erster Linie an, sie bilden den Mittelpunkt der Aesthetik. Da ist es freilich wunderbar, dass Kant die zweite selbst in den späteren Auflagen noch halb verstümmelt bringen konnte. Es wird erklärlich, wenn man bedenkt, wie oft seine sonstige Gewissenhaftigkeit, sobald nichts als die aussere Form seiner Sebriften und die Bequemliebkeit des Lesers in Frage kommt, geradezu in Gewissenlosigkeit umschlägt.

Begreift man die grosse Bedeutung der Nachweise, die in den transseendentalen Erörterungen ihren Platz haben resp. haben sollten, so sinken die metaphysischen Erörterungen zunächst zu Vorbedingungen berab. Sie sind Mittel zum Zweck. Die Berechtigung der mathematischen Urteile will erwiesen werden; dieser Erweis ist, wie Kant eingeschen hat, nur unter der Voraussetzung möglich, dass Raum und Zeit reine Anschauungsformen sind. Deshalb stellt er in der zweiten Auflage zunächst dies fest und folgert dann daraus, dass unter so bewandten Umständen den mathematischen Urteilen Notwendigkeit und objektive Allgemeingültigkeit zugesprochen werden muss. Beides aber nur für die Erscheinungswolt, wie ein weiterer Schluss besagt. Denn als Anschauungsformen können Raum und Zeit nur empirische Realität für sich beanspruchen und müssen transscendentale Idealismus ist also zunächst, wenn man sich auf den rein erkenntnistheoretischen Standpunkt stellt, nur Mittel zum Zweck, nur notwendige, vielleicht nicht einmal gern geschene Beigabe.

Alles dies tritt besonders klar in der Darstellung der Prolegomena hervor. Hier schlägt der Verfasser bekanntlich einen andern Weg ein als in der "Kritik". Statt wie in letzterer synthetisch, gebt er dort analytisch vor und nimmt an, Mathematik und reine Naturwissenschaft bedürften nicht mehr des Beweises, sondern nur noch der Erklärung ihrer apriorischen, gegenständlichen Gültigkert. Er stützt sich also "auf etwas, was man schon als zuverlässig kennt, von da man mit Zutrauen ausgehen und zu den Quellen aufsteigen kann, die man noch nicht kennt" (Prol. § 4). Speziell unt Bezug auf die Mathematik fragt er in der Aesthetik: "Wie ist es der menschlichen Vernunft möglich, eine solche Erkenntnis gänzlich a priori zu Staude zu bringen?" Und er findet die Antwort in dem Nachweis, dass Raum und Zeit Formen der Sinnlichkeit und reine apriorische Auschanungen sind, aus welchen sich die synthetischen Sätze a priori der Mathematik entwickeln lassen. Ich bin, wie aus meinem ersten Artikel (S. 41 ff.) zur Genüge hervorgeht, kemeswegs der Ansicht, dass die Methode der Prolegomena irgendwie vorbildlich oder massgebend sein darf für den Historiker der Philosophie. Es ist der Konsequenz des Systems durchaus entgegen, wenn Kant in ihnen die Ansprüche von Mathematik und reiner Naturwissenschaft schop als erwiesen und nur noch erklärungsbeduritig ansicht. Aber eines ist in den Prolegomenen zu klarem Ausdruck gekommen: dass nämlich die Aesthetik in gester Linie meht dazu da ist, über das Wesen von Rann oder Zeit Auskunft an geben oder den Lehrbegriff des transseendentalen Idealismus einzuführen mit seiner Konsequenz: Beschränkung der von Kaum and Zeit affizierten Erkenntuis auf die Smuenwelt. Im Mittelpunkt der Aesthetik steht vielmehr die siehere Begrundung und Erklärung der Ansprüche der Mathematik auf Apriorität und gegenständliche Gultigkeit. Jeder Blick in den betreffenden Teil der Prolegomena lehrt, dass dies Kants Ansicht Beispiels halber zitiere ich folgende Stellen: "Also ist es nur die Form der sinnlichen Anschauung, dadurch wir a priori Dinge anschauen können, wodurch wir aber auch die Objekte nur erkennen, wie sie uns erscheinen können, nicht wie sie an sich sein mögen, und diese Voraussetzung ist schlechterdings notwendig, wenn synthetische Sütze a priori als möglich eingeräumt, oder im Falle sie wirklich angetroffen werden, ihre Möglichkeit begriffen und zum voraus bestimmt werden soll\* (§ 10 Anfang). "Unsere transscendentale Deduktion der Begriffe im Raum und Zeit [erklärt] zugleich die Möglichkeit einer reinen Mathematik, die ohne eine solche Deduktion, und ohne dass wir annehmen, "alles, was unseren Sinnen gegeben werden mag, werde von uns nur angeschant, wie es uns erscheint, nicht wie es an sich selbst ist", zwar eingeräumt, aber keineswegs eingeschen werden könnte" (§ 12 Schluss). "Es ist so weit gefehlt, dass meine Lehre von der Idealität des Raumes und der Zeit die ganze Sinnenwelt zum blossen Scheine mache, dass sie vielmehr das einzige Mittel ist, die Anwendung einer der allerwichtigsten Erkenntnisse, nämheb derjenigen, welche Mathematik a priori vorträgt, auf wirkliche Gegenstände zu siehern, und zu verhüten, dass sie nicht für blossen Schein gehalten werde" (Anmerk, III zu § 13). Nach diesen Stellen, die sieh leicht bedeutend vermehren liessen, ist, wenn auch nicht der Beweis, so doch die Erklärung der apriorischen, objektiven Gültigkeit mathematischer Sätze der Hanptzweck der Aesthetik, der transscendentale Idealismus dagegen zunächst nichts als Mittel zum Zweck.

Nun wird man mir einwenden, wenn Kant auch in den Prolegomenen diese Ansicht äussere, so sei das doch durchaus nicht verbindlich und für den Gedankengang der "Kritik" maassgebend. Die Prolegomena seien nur eine Erläuterungsschrift und befolgten eine ganz besondere Methode, die eben durch ihre Besonderheit die Mathematik und deren Erklärung mehr als eigentlich recht in den Vordergrund rücke. Aber, antworte ich, stünde die Mathematik nicht auch in der "Kritik", wenn man das Ganze des erkenntmstheoretischen Systems ins Auge fasst, faktisch im Mittelpunkt der Aesthetik, so thäte man sehr Unrecht daran, die Prolegomena als eine Erklärungsschrift zu bezeichnen. Ihr richtiger Titel wäre: Verdunkelungsschrift. Die analytische Methode wäre sehr wohl durchzuführen

gewesen, ohne dass der Mathematik eine so zentrale Stellung eingeräumt zu werden branchte. Den Ausgangspunkt musste sie bilden, gewiss! Aber der Ausgangspunkt braucht nicht auch zugleich der Mittelpunkt zu sein. Kant konnte kurz beweisen: "die Gulngkeit der Mathematik lässt sich nur erklären, wenn wir von Ranm und Zeit diese bestimmte Ansicht haben", und dann diese letztere Ansicht ausführlich entwickeln, in ihre Konsequenzen hinein verfolgen (transscendentaler Idealismus! Grenzbestimmung!) und auch noch von anderswoher stützen. Die Darstellung der neuen Raumund Zeittheorie sowie ihrer Konsequenzen konnte trotz der analyuschen Methode sehr wohl im Mittelpunkte stehen. Dass sie es nicht thut, ist ein Beweis dafür, dass Kant in den Prolegomenen eben etwas Anderes als Schwerpunkt der Aesthetik binstellen wollte. Das konnte er aber wiederum nur, wenn dies Andere auch der Strenge des Systems nach wirklich die Hauptsache war. Denn die Prolegomena sind arsprunglich (in ihrer ganzen Aesthetik, wenn man von den drei Anmerkungen absieht, auf jeden Fall eine reine Erlauterungsschrift. Zur Erläuterung konnten sie aber nur dienen, wenn sie den Schwerpunkt sowohl des ganzen Systems, wie seiner einzelnen Teile unverrückt hessen. Es bliebe also, um die gegnerosche Ansicht zu verteidigen, nur noch die Annahme übrig. Kant habe zwischen 1781 und 1753 eine Schwenkung gerade mit Bezug auf die vorliegende Frage gemacht. Zu dieser Annahme nötigt aber nichts. Direkt dagegen spricht Folgendes.

Ich gab oben zu, dass die architektonische Anordnung der Aesthetik in beiden Auflagen der "Kritik", namentlich aber in der ersten, zu wünschen übrig lüsst und den Hauptgedanken und Hauptzweck nicht mit der erforderlichen Klarheit zum Ausdruck bringt. Doch werden wir für diesen Mangel, der dem Gedankengange im Grossen und Ganzen anhaftet, durch einzelne Stellen entschädigt, welche ans die eigentlichen Motive Kants offen zeigen. Schon in den ersten Absätzen der "Schlüsse" in § 3 und § 6 ("Kritik" B. 42. 49) drängt sieh mitten in die Erörterungen über die transscendentale Idealität von Raum und Zeit der Gedanke an die Mathematik ein: es wird ausgeführt, wie nur bei Kants Ansicht apriorische synthetische Sätze von Raum und Zeit möglich sind, wie der Idealismus also als Bedingung, als Mittel, die objektive Gültigkeit der Mathemank zu erweisen, erfordert wird. Viel wichtiger aber sind zwei allgemeine Betrachtungen über die ganze Aesthetik, beiden Auflagen gemeinsam (zweite Hälfte von § 7 und ein Teil von § S. "Kritik"

B. S. 55 -58, 64 - 66). Hier wird das Hauptgewicht durchaus auf die Rettung der apriorischen Erkenntnis gelegt; der Idealismus ist notwendige Bedingung, die Beschränkung auf Erfahrung unerlässliche Beigabe. In der zweiten Stelle geht Kant sogar noch weiter. Die Ansprüche der Mathematik werden von vornherein als berechtigt anerkannt, nur ihre Erklärung wird gefordert, und es findet sich, dass diese Erklärung allein unter Annahme der neuen Raum- und Zeittheorie möglich ist. Ein solches Vorgehen ist zwar eigentlich nicht zulüssig; es liegt hier, wie in den Proleg,, einer der Fälle vor (vgl. S. 41 ff.), in welchen Kant aus Schwachheit gegen seine Privatansichten von der wissenschaftlichen Strenge des Systems abweicht. Das, worauf es mir allein ankommt, wird aber durch diese Inkonsegnenz nicht berührt: das Faktum nämlich, dass auch nach der zweiten der beiden genannten Stellen die Apodiktizität der Mathematik, die apriorische Wissenschaft, im Mittelpunkte der Aesthetik steht, während alles Andere (Wesen von Raum und Zeit, Idealismus, Grenzbestimmung) zunächst, prinzipiell und rein erkenntnistbeoretisch betrachtet, nur Zurtistung und Mittel zum Zweck ist. Noch viel klarer tritt alles dies in dem "Beschluss der transscendentalen Aesthetik" hervor, Er ist erst in der zweiten Auflage hinzugekommen und knitpft direkt an die Einleitung und ihre Problemstellung an: "Hier haben wir nun eines von den erforderlichen Stücken zur Auflösung der allgemeinen Aufgabe der Transscendental-Philosophie: wie sind synthetische Sätze a priori möglich? nämlich reine Anschauungen a priori, Raum und Zeit, in welchen wir, wenn wir im Urteile a priori über den gegebenen Begriff binausgehen wollen, dasjenige antreffen, was night im Begriffe, wohl aber in der Anschauung, die ihm entspricht, a priori entdeckt werden und mit jenem synthetisch verbunden werden kann, welche Urteile aber aus diesem Grunde nie weiter als auf Gegenstände der Sinne reichen, und nur für Objekte möglicher Erfahrung gelten können."

Das Resultat ist also Folgendes. Gehen wir davon ans, dass die Problemstellung der Einleitung das wahre, eigentliche Hauptproblem der "Kritik" enthält und betrachten wir von diesem Gesichtspunkt aus die Aesthetik sowohl für sich als in ihrem Verhältnis zum Ganzen der "Kritik" und nach ihrer architektonischen Stellung in diesem Ganzen, so finden wir als die vorhertschende Tendenz in ihr die rationalistische und als ihre Hauptaufgabe den Nachweis und die Erklätung der apodiktischen, objektiven Gultigkeit mathematischer Urteile.

Aber Kant ist nicht pur Erkenntnistheoretiker, er ist auch Metaphysiker und Moralphilosoph. Er ist nicht gewöhnt, den einmal gewählten Gesichtspunkt konsequent festzuhalten, ohne nuch rechts und links zu blicken. Im Gegenteil, nur allzu oft lässt er Erwägungen sich geltend machen, die eigentlich erst au späterer Stelle zu Worte kommen dürften, oder er schielt nach verwandten Untersuchungen hinüber, oder schliesslich: er lässt sich von dem Interesse hinreissen, welches er an einer Frage an und für sieh nimmt, ohne Rücksicht auf ihre Stellung innerhalb des Ganzen und ihre Bedeutung für die Gesamtentwicklung seiner Gedanken.

So auch hier. Manchmal verliert Kant aus den Augen, was gemäss der Anlage des ganzen Werkes im Mittelpunkte der Aesthetik zu stehn hätte, und spricht nicht als ein Erkenntnistheoretiker, der die spezielle Absicht hat, eine Propädeutik zur Transscendentalphilosophie mit einer Neubegründung der rationalen Wissenschaft zu geben, sondern als Erkenntnistheoretiker fiberhaupt oder als Metaphysiker and Moralphilosoph.

Seit lauge war das Wesen von Raum und Zeit für ihn Gegenstand eifrigen Nachdenkens gewesen. In seinen Ansichten über den Raum hatte er verschiedene Entwicklungsstadien durchgemacht. Da war es ganz natürlich, dass die endgültige Theorie des Jahres 1770 rein als solche, ohne jeden Nebenzweck einer eventuellen Begrundung rationaler Wissenschaft, für ihn von grösster Bedeutung sein musste. Sie brachte die Lösung für die mancherlei Schwierigkeiten, welche mit den Begriffen von Raum und Zeit von jeher verhunden waren. Besonders auch die Lösung der schlimmsten unter diesen Schwierigkeiten; der Antinomien, zu denen Kant noch in dem besonderen Verhältnis eines Entdeckers stand. Denn er war es doch gewesen, der in ihnen zuerst notwendige Sophistikationen der menschlichen Vernunft erblickte und sie damit in ihrem innersten Wesen durchschaut zu haben glaubte. Sowie er seine Raum- und Zeittheorie von dieser Seite aus ins Auge fasste, musste natürlich der Lebrhegriff des transscendentalen Idealismus eine ganz andere Stellung und Bedeutung gewinnen, als ihm der Strenge des Systems und der Anlage des ganzen Werkes nach prinzipiell zukam. Aus einem Diener wird er Herr, aus einem blossen Mittel zum Zweek: Selbstzweek. Ohne Rucksicht auf ihm ursprünglich fremde Probleme, ist er jetzt an und für sich Gegenstand hohen Interesses und Grund freudigen Selbstgefühls. Als Folge zieht er die Grenzbestimmung unserer Erkenntnis nach sieh. Auch diese betztere kann sehon in der Aesthetik von Wichtigkeit werden, weil ben Lösung der Antiponnenprobleme nur auf derem Grunde aufgebant werden kanne und aus den Antinomien andererseits ein indirekter Boweis für die ausschliessliche Subjektivität von Raum und Zeit zu gewinnen ist.

, Auch für die ethisch-roligiöse Woltanschauung Kants war lesslich 'der transscendentale Idealismus von grundlegender Bede lung. Nur durch ihn wurde die Lösung der dritten Antinomie er Eglicht. Damit verschwanden aber auch zugleich die theoretischen Sinvierigkeiten, welche sieh einer Annahue der transacendentalen Pelheir bisher entgegenstellten. Sie konnte wenigstens für möglich erkliirt werden, um nachher im praktischen Teil des Systems als wirk lich erwiesen zu werden. Der Freiheitsbegriff ist das Fundament, auf welchem die ganze Ethik sich aufbaut; auch diese beruht also schliesslich auf dem transscendentalen Idealismus. Und mit ihr die Glaubensseite der kritischen Philosophie; die Moraltheologie mahrer weitesten Ausdehnung. Auch sie stützt sieh auf den Freiheitslegitiff und setzt die strenge Scheidung zwischen Erscheinungen und Dingen an sich sowie die Beschrätzkung uneerer Erkenntnis auf die erateren vorans. Ausserdem hat sie noch oin ganz besonderes Interesse an der Idealität von Raum und Zeit. Deup nur bei Annahme der letzteren werden die grossen Schwierigkeiten vermieden, in welche die naturliche Theologie andernfalls geraten wurde. Nur der transseendentale Identismus erlaubt, Gott als nicht in Raum und Zeit befindlich zu denken und ibm eine undere Anschnungsart, als die unsrige ist, zu vindizieren, nämlich die intellektuelle.

Zieht man dies alles in Betracht, so ist es vollkommen verständlich, wenn an manchen Stellen der Acsthetik und in manchen Ruckblicken auf die Aesthetik, sowohl in der "Kritik" als in anderen Werken, die rationalistische Tendenz in den Hintergrund fritt (besonders "Kritik" R. S. 59—63, 71—72). Kant læst sich dann eben von Motiven leiten, die eigentlich unwirksam bleiben sollten. Er grebt angenblicklichen Stimmungen nach und stellt meht dusjenige in den Vordergrund, was nach der Anlage des ganzen Werkes im Vordergrund stehen müsste, sondern das, was ihm persönlich, sei es momentan, sei es überhaupt, besonders am Herzen liegt.

Noch ein Wort gegen diejenigen, welche in einer Theorie des phanomenalistischen Apriorismus die Hanptaufgabe der "Kritik" sehen. Ware das wirklich der Fall, so hitte Kant seine strenge Scheidung zwischen Sinnlichkeit und Verstand als zwischen

Rezeptivität und Spontaneität nicht machen können. Bei einer Theorie des Apriorismus hatte er in der Aesthetik gerade auf die spezifische, phänomenalisierende Thätigkeit der einzelnen Sinnesorgane ein grosses Gewicht legen müssen und würde nicht die ganze Sinnlichkeit zur blossen Rezeptivität verdammt haben. Er würde mit Nachdruck darauf hingewiesen haben, dass wir die Dinge an sieh nicht nur deshalb nicht erkennen, weil die apriorischen Formen ron Raum und Zeit zwischen uns und ihnen stehen, sondern vor allem anch deshalb nicht, weil alle unsere Empfindungen die uns doch allein eine materielle Erkenntnis der Dinge an nich liefern könnten, schon vor aller Formung und Verbindung durch mod durch subjektiv, weil durch apriorische Funktionen bedingt, sind. Von der Subjektivität der Sinnesempfindungen hätte Kant vernunftigerweise ausgehn und aus ihr zunächst den apriorischen ade den idealistischen Charakter unserer Erkenntnis ableiten musten, um dann zu Raum und Zeit Merzugehen und hinsichtlich ihrer esselbe zu beweisen. Dies letztes ergument war schon von Paulsen ultend gemacht (Entwurf S. 18032) von Vaibinger aber bestritten Kommentar II, 365, Anm. 2). Vaibbrer weist darauf hin, dass Kat ja in der Ann. 2 zum § 13 der Prolegomena die Parallele zwischen einnesqualitäten und Formen der einnlichkeit selbst zieht, und dass also Paulsens Vorwurf ungegrundet ist. Aber die Stelle in den Prolegomenen ist (ebenso wie eine Note ouf S. 69 70 der "Kritik" B) eine ganz beiläufige Bemerkung. In der ersteren Stelle, auf welche es allein aukommt, sucht Kant den gehässigen Namen eines absoluten Idealisten à la Berkeley dadurch von sichsulgawehren, dass er auf Locke und seine Nachfolger verweist, welche doch die sekundären Eigenschaften der Dinge ebenfalls für etwas rein Sabjektives und blosse Modifikationen unserer Sinne erklart hatten, oline deshalb als Idealisten bezeichnet zu werden. Es liegt auf dag Hand, dus eine solche zufällige Parallelisierung in einer Admerkung weit rerschieden ist von dem, was oben verlangt wurde. 'Die allgemein angestandene Subjektivität der Sinnesempfindungen hätte die Bans sein mitssen, auf welcher Kant seinen Beweis für die Subjektivität von Raum and Zeit aufbaut. Das geschieht aber nirgends. War eine Theorie des Apriorismus Kants Ziel, so durfte er, so dürfen auch bente die Kautianer gar nicht einen solchen qualitativen Unterschied machen zwischen den Sinnesqualitäten einerseits und Raum und Zeit andererseits (vgl. "Kritik" B. S. 44,5, 52 3, 62 3). Schopenhauer and Lange haben dann vielmehr Recht mit ihrer Verschmelzung

beider. Legt man dagegen auf die rationalistische Tendenz in Kants Werk das Hauptgewicht, so ist er durchaus im Recht, wenn er meistens eine strenge Scheidung eintreten lässt. Denn dann ist nicht mehr das die Hauptsache, was beiden gemeinsam ist: ihre Subjektivität-Apriorität und die daraus hervorgehende Phänomenalität, sondern das, was sie trennt: der Umstand nämlich, dass Raum und Zeit zur Entwicklung apriorischer Vorstellungen und synthetischer Urteile a priori Veranlassung geben, die Sinnesqualitäten jedoch nicht, dass letztere Empfindungen sind und rein subjektiv, jene Anschauungen a priori und deshalb, obwohl subjektiv, doch zugleich für das Gebiet der Erscheinungen von objektiver Gültigkeit (vgl. bes. "Kritik" B S. 4465).

## 8. Die transscendentale Analytik.

Auch die Analytik hat auf ihren Ruhmestitel "transseendental" nur dann ein Recht, wenn in ihrem Mittelpunkt der Nachweis steht, dass und wie rationale Erkenntnisse gegenständliche Gültigkeit haben können. In der Einleitung, welche nach meiner Ansicht der Logik erst nachträglich vorgesetzt wurde, als die Analytik schon fertig gestellt war, schärft Kant noch einmal ein, was er unter dem Ausdruck "transseendental" verstehen will: die Erkenntnis nämlich, "dadurch wir erkennen, dass und wie gewisse Vorstellungen lediglich a priori angewandt werden oder möglich sein". Und dann leitet er zu der "Idee von einer Wissenschaft des reinen Verstandes und Vernunfterkenntnisses über, dadurch wir Gegenstände völlig a priori denken. Eine solche Wissenschaft, welche den Ursprung, den Umfang und die objektive Gültigkeit solcher Erkenntnisse bestimmte, würde transseendentale Logik heissen müssen" (B. S. 81—82).

Der positive Teil der Logik, die Analytik, hat es demgemäss mit der "Zergliederung unseres gesamten Erkenntnisses a priori in die Elomente der reinen Verstandeserkenntnis" zu thun. Besonderer Wert ist hierbei darauf zu legen, dass die Tafel der reinen Verstandesbegriffe "vollständig sei und sie das ganze Feld des reinen Verstandes gänzlich ausfüllen". "Der Inbegriff seiner Erkenntnis [macht] ein unter einer Idee zu befassendes und zu bestimmendes System aus, dessen Vollständigkeit und Artikulation zugleich einen Probirstein der Richtigkeit und Echtheit aller hineinpassenden Erkenntnisstücke abgeben kann". Weit verschieden ist die Analytik von einer Analysis der Begriffe, d. i. von der gewöhnlichen Zergliederung und Verdeutlichung derselben. Die neugeschaffene Wissen-

schaft soll vielmehr die Zergliederung des Verstandesvermögens selbst enthalten, um die Möglichkeit der Begriffe a priori dadurch zu erforschen, dass man sie im Verstande allein, als ihrem Geburtsorte. aufsucht und dessen reinen Gebrauch überhaupt analysiert (B. S. 89-90).

Die spezielle Aufgabe, welche der Analytik gestellt wird, entspricht also durchaus dem Sinn der Problemstellung in der Einleitung zur "Kritik". Die Prolegomena geben den Sachverhalt richtig wieder, wenn sie für ihren zweiten Teil die Frage stellen: Wie ist reine Naturwissenschaft möglich? Nur dass sie auch bier das erst Nachzuweisende von Anfang an als vorhanden annehmen und seine Ansprüche ohne Weiteres als berechtigt anerkennen.

Im Mittelpunkte der Analytik stehen demgemäss die transseendentalen Deduktionen der Kategorien und Grundsätze. Ihre Aufgabe ist "die Erklärung der Art, wie sieh Begriffe fund Grundsätze] a priori auf Gegenstände beziehen können". Der Name strausscendental" unterscheidet sie von jeder physiologischen Ableitung, wie sie etwa Locke versuchte, bei der es sich nicht um die Rechtmässigkeit, sondern nur um die Erklärung des Besitzes der remen Erkenntnis handelt, "nur um das Faktum, wodurch der Besitz entsprungen". Kant geht dagegen auf den Nachweis aus, dass die "subjektiven Bedingungen des Denkens objektive Gültigkeit haben, d. i. Bedingungen der Möglichkeit aller Erkenntnis der Gegenstände abgeben" (B. S. 116--122).

Alles was diesen transscendentalen Deduktionen vorausgeht oder sie unterbricht, ist nur Mittel zum Zweck. So zunächst das ganze erste Hauptstück der transscendentalen Analytik (B. S. 91 - 116). Man konnte es unter dem Namen "metaphysische Deduktion der Kategorien" zusammenfassen. Es wurde sich dann zwischen Aesthetik und Analytik eine Parallele ergeben, die geeignet ist, den Aufbau beider klarer hervortreten zu lassen, als es in Kants Werk der Fall ist. 1) Den metaphysischen Deduktionen wurde die Auf-

<sup>1)</sup> Den "metaphysischen Erörterungen" in § 2 n § 4 der Aesthetik wilrde die "metaphysische Deduktion der Kategorien" entsprechen, den "transsecudenaden Erorterungen" in § 3 u. § 5 die "transscendentale Deduktion der Kategorien". Natürlich müsste aber aus den \$\$ 2 u. 4 alles ausgeschieden werden, was in die 58 3 u. 5 hineingehört, und aus letzteren milisste das entfernt werden, was der Definition einer "transscendentalen Erörterung", wie Kant sie in § 3 giebt, nicht entapricht. Die Parallele wurde auch dann nicht völlig genau sein, entsprechend dem Unterschied zwischen reinen Anschauungen und reinen Begriffen. Kant selbst scheint sich über die faktisch vorbandene Aehnlichkeit

gabe zufalten, die reinen apriorischen Erkenntnisse resp. Erkenntnisformen und -funktionen im Geiste aufzusuehen, sie vollständig nach
Prinzipien aufzuzählen, etwaige Bedenken über ihre apriorische
Abstammung zu heben und sie ihrem Wesen wie ihren Unterschieden
nach zu bestimmen. Die transseendentalen Deduktionen hätten dann
nachzuweisen, dass diese rationalen Erkenntnisse von der festgestellten
Wesensbeschaffenheit objektive Gültigkeit für Gegenstände haben
(zugleich synthetisch und a priori sind gemäss der Formel der vervollständigten Einleitung), resp. dass sich aus ihnen weitere derartige rationale Erkenntnisse von gegenständlicher Gültigkeit entwickeln lassen.

Das Hauptstück vom Schematismus der reinen Verstandesbegriffe, welches die transscendentale Deduktion der Kategorien von dem System und den Deduktionen der Grundsätze trennt, ist angeblich von nöten, um den Ucbergang von den Kategorien zu den Grundsätzen zu ermöglichen und die Bedingungen festzusetzen, unter denen allein die transscendentale Urteilskraft die reinen Verstandesbegriffe zu synthetischen Urteilen zu branchen befugt ist. in Wirklichkeit verdankt es nach meiner Leberzeugung nur architektonisch-systematischen Ueberlegungen und Rücksichten seine Entstehung. Um sein Hauptwerk ganz einer Logik parallel zu gestalten, musste Kant auch der Urteilskraft eine Stelle und ein transscendentales Problem in ihm zuweisen. Nur um ihr die nötige Einlasskarte zu verschaffen, erfindet er daher Probleme, die in den beiden Deduktionen der Kategorien noch nicht vorhanden waren, jetzt aber plötzlich auftauchen und eine Löeung verlangen, die ihnen angeblich nur durch den Lehrhegriff vom Schematismus zu Teil werden kann. 1)

Ich komme unn zu den transscendentalen Deduktionen der Kategorien und Grundsätze selbst. Die Grundsätze waren ursprituglich nur die letzte Phase der Kategorienlehre. Sobald aber die Urteilskraft ihren eigenen Herrschaftsbereich und eine besondere

auch in der zweiten Auflage noch nicht ganz klar gewesen zu sein. Wenigstens bezeichnet er auch in ihr das, was er in der Aesthetik in einem Zusatz metaphysische Erörterung genannt hatte, einmal noch als transscendentale Deduktion, wenn er S. 119—120 sagt: "Wir haben oben die Begriffe des Raumes und der Zeit vermittelst einer transscendentalen Deduktion zu ihren Quellen verfolgt."

1) Des weiteren vergleiche man meine Kritikansgabe S. 171 - 173 Aum. au.; Adickes, Kants Systematik als systembiklender Faktor S. 115 - 116.

transscendentale Aufgabe erhalten hatte, wurden sie mit ihr in Verbindung gebracht und für mündig erklärt. In dieser Tendenz, sie selbstständig zu machen, geht Kant nun so weit, dass er, gleichsam um das begangene Unrecht der Missachtung wieder gut zu machen, sich an Beweisen nicht genug than kann; einmal, bei der zweiten Analogie, häuft er sogar seehs aufeinander.

Das gemeinsame Ziel aller dieser transscendentalen Deduktionen ist der Nachweis, dass die rationalen Erkenntnisse, wie sie in den Kategorien und Grundsätzen vorliegen, objektive Gültigkeit haben. Gemeinsam ist auch der Ausgangspunkt und das Grundprinzip. 🖾 ist die echt rationalistische Voraussetzung, dass jede Verbindung zwischen einzelnen Vorstellungen und jede durch eine solche Verbindung geschaffene Einheit und Zusammengehörigkeit, sowie endlich the Einbeit der ganzen Erfahrung nach Gesetzen einzig und allein auf Spontancität, auf den synthetischen Funktionen unseres Geistes beruht; dass wir es also mit einer selbstständigen Konstruktion des letztern zu thun haben, nicht mit einer blossen Rekonstruktion eines schon unabhängig von uns vorhandenen Zusammenhanges; dass Erfahrung uns nie Vereinigung, Einheit und Zusammenhang kennen lehrt, sondern uns nur mit einzelnen Empfindungen versorgt, während wir selbst es sind, welche die Einheit in dies Chaos hineinbringen. Gemeinsam ist auch allen Deduktionen die Methode des Beweises. Alle suchen zu zeigen, dass nur vermittelst der in den Kategorien und Grundsätzen zum Ausdruck kommenden Verstandesfunktionen und gesetze eine Verbindung von Vorstellungen zu grösseren oder kleineren Ganzen und sehhesslich die Einheit der Erfahrung selbst zu Stande kommt, oder anders ausgedrückt: dass jene rationalen Elemente die subjektiven Redingungen sind, unter welchen allein eine Erkenntnis von Gegenständen, d. i. Erfahrung, für uns möglich ist, und dass deshalb jene zunächst nur subjektiven Gesetze auch objektive Gültigkeit haben. Je nuchdem unn in den nüberen Ausstührungen der eine oder der andere der die Erfahrung konstituierenden Faktoren mehr in den Vordergrund gerückt und auf die apriorischen Elemente zurückgeführt wird, ergeben sich verschiedene Gesichtspunkte für die Behandlung der Deduktionen und damit verschiedene Beweingunge. Das eine Mal wird z. B. direkt auf den Nachweis ausgegangen, dass die Kategorien die Erkenntnis der Objekte möglich machen, und darans gefolgert, dass sie die notwendigen Vorbedingungen für das Zustandekommen der Erfahrung sind. Ein anderes Mal wird betont, dass sie allein die Vereinigung des Mannigfaltigen der Auschauung

in der Einheit der transscendentalen Apperzeption ermöglichen. Dann wieder wird die letztere gleichsam als im Verteidigungszustand befindlich dargestellt und gezeigt, dass sie gegenüber dem Vielerlei der auf sie eindringenden Vorsteilungen ihre Einheit nur dadurch wahren kann, dass sie jenes den Kategorien unterwirft und damit einheitlich macht. Nach einer andern Relation soll nur vermöge der rationalen Elemente die Affinität der Vorstellungen zu Stande kommen können und ohne Affinität andererseits nicht die einfachste Wahrnehmung möglich sein. Der Einbildungskraft werden verschiedene Funktionen zuerteilt. Das eine Mal ist sie nur reproduktiv, das andere Mal auch produktiv etc.

Trotz aller dieser Verschiedenheiten ist, wie gesagt, der Kern der Beweisgänge überall derselbe, abenso wie ihr Ziel und ihre unbewiesenen Voraussetzungen. Von welchem dieser drei Gesichtspunkte man die transscendentalen Deduktionen, das Centrum der Analytik. auch betrachten mag: ihre Tendenz ist in erster Linie eine rationalistische. Rettung der Wissenschaft durch Nachweis rationaler Erkenntnisse von strengster Notwendigkeit und ausnahmeloser Allgemeingültigkeit ist die Parole. Kant ist sieh dessen an den wichtigsten Stellen auch durchaus bewusst. Es ist bekannt, welches Gewicht er darauf legt, dass nach seiner Theorie unser Verstand es ist, welcher der Natur Gesetze vorschreibt, Gesetze, die er daher auch a priori erkennen kann und durch die er die "Natur", d. i. den gesetzmässigen Zusammenhang der Erschemungen erst zu Stande bringt. Er betont wiederholt, dass die Natureinheit eine notwendige. d. i. a priori gewisse sein muss und dass mit einer bloss subjektiven Notwendigkeit nichts anzufangen ist. Und nicht nur dies, dass wir in den Kategorien und Grundsatzen die gewünschten Erkenntnisse von striktester Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit vor uns haben: sie haben auch das Gute noch an sieh, dass sie den sämmtlichen besonderen Naturgesetzen zur Substruktion dienen konnen. Der Verstand reicht zwar nicht zu, den Erscheinungen a priori mehr Gesetze vorzuschreiben "als die, auf denen eine Natur überhaunt, als Gesetzmässigkeit der Erscheinungen in Raum und Zeit, beruht-(B. 165). "Aber alle empirischen Gesetze sind aur besondere Bestimmungen der reinen Gesetze des Verstandes, unter welchen und nach deren Norm jene allererst möglich sind und die Erschemungen eine gesetzliche Norm annehmen, so wie auch alle Erseheinungen. gnerachtet der Verschiedenheit ihrer empirischen Form, dennoch jederzeit den Bedingungen der reinen Form der Sinnlichkeit gemäse

sein müssen\* (A. 1278). Also die besonderen Naturgesetze entbehren swar an sich der strikten Notwendigkeit, weil sie der Erfahrung entnommen sind und nicht erst von unserem Geiste der Natur vorgeschrieben werden, aber sie nehmen Teil an der Notwendigkeit der rationalen Erkenntniselemente, unter denen sie stehen und deren nähere Bestimmung sie sind. Nur die apriorischen Kategorien und Grundsätze sind es daher, welche auch den empirischen Naturgesetzen Notwendigkeit verschaffen und es möglich machen, wissenschaftlichen Zusammenhang in sie hineinzubringen und sie zu einem System zusammenschliessen im Gegensatz zum empirisch aufgerafften Kongjomerat.

Ganz in derselben Richtung bewegen sieh die Untersuchungen der "Metaphysischen Aufangsgründe der Naturwissenschaft." Hatte Kant nicht unter dem Zwange der Systematik gestanden, so wurde er dieselben wohl mit seinem Hauptwerk (wenigstens in der zweiten Auflage) zu einem Ganzen versehmolzen haben. Wie die Verhältnisse aber lagen, war die Kritik der reinen Vernunft nach allen Seiten hin vollständig abgeschlossen und unfähig, neue Untersuchungen in ihren Rahmen aufzunehmen. So sah Kant sich gezwungen, künstliche Unterschiede zu machen. Er behauptote in der Kritik" nur den transscendentalen Teil der Metaphysik der Natur dargestellt zu haben, der "ohne Beziehung auf irgend ein bestimmtes Erfahrungsobject, mithin unbestimmt in Ansehung der Natur dieses oder jenes Dinges der Sinnenwelt, von den Gesetzen, die den Begriff einer Natur überhaupt möglich machen", handle. Die "Anfangsgründe" enthalten dagegen eine "besondere metaphysische Naturwissenschaft": die Metuphysik der körperlichen Natur, denn sie beschäftigen sich mit der besonderen Natur einer bestimmten Art von Dingen, von deuen ein empirischer Begriff gegeben ist, doch so, dass ausser dem, was in diesem Begriffe [Materie] liegt, kein anderes empirisches Prinzip zur Erkenntnis derselben gebraucht wird." (Vorrede zu den metaph. Anfangagründen).

In Wirklichkeit zwar enthält auch das System der Grundsätze in der "Kritik" Begriffe, die Kant als empirische bezeichen muss. So gebraucht die zweite Analogie (B. 232) den Begriff "Veränderung", von dem Kant an anderer Stelle (B. S. 3) gesteht, er könne nur aus der Erfahrung gezogen werden. Und die Prinzipien der Axiome der Anschauung und der Antizipationen der Wahrnehmung beziehen sich durchaus nicht nur auf den Begriff einer Natur überhaupt, sondern speziell auf den der körperlichen Natur. Auch die erste Analogie gebraucht Materie und Substanz als identische Ausdrücke, und die Ureache, welche in der zweiten Analogie zur Erklärung jeder Veränderung postuliert wird, kann dem ganzen Zusammenhange und Beweisgange nach nur eine äussere Ursache sein.

In den "metaphysischen Anfangsgründen" ist zum ersten Male offen die Kategorientafel als heuristisches Prinzip verwertet. Die Folge ist grosse Willkürlichkeit an vielen Stellen. Kant befindet sich in einer Zwangslage, die ihn treibt, dem vorhandenen Stoff Gewalt anzuthun und neuen Stoff zu erfinden, um die Fächer des Systems auszufüllen. Scheiden wir das aus, was der Systematik zu Liebe hinzugekommen ist, und gruppieren wir das Uebrigbleibende sinngemäss, so ergeben sich zwei Teile: 1. rationale Lehre von dem Wesen der Materie (apriorische Konstruktion derselben); 2. rationale Bewegungslehre.)

Man sieht also: die "metaphysischen Anfangsgründe" haben ganz dasselbe Ziel wie die transscendentalen Deduktionen. Sie sind nichts als eine Ergänzung, eine Fortführung der letzteren über den Punkt hinaus, den Kant 1781 und früher für allein erreichbar hielt. Hätten architektonisch-systematische Rücksichten sieh nicht gebieterisch geltend gemacht, so hätten die fraglichen Untersuchungen 1787 ihren richtigen, ihnen eigentlich zukommenden Platz in der Analytik der Kritik der reinen Vernunft gefunden. Auf jeden Fall bilden sie mit den transscendentalen Deduktionen zusammen erst die völlige Begründung der rationalen Physik und die Beautwortung der Frage der Prolegomena: Wie ist reine Naturwissenschaft möglich?

Dieser ihrer Stellung ist es durchaus gemäss, wenn Kant in den "metaphysischen Anfangsgründen" den Hauptnachdruck darauf tegt, dass seine Untersuchungen ein abgeschlossenes System von streng notwendigen, objektiv gültigen Urteilen ergeben. Im Lauf der Darstellung tritt diese Ablehnung alles Empirischen und dies Sieh-steifen auf die rationalen Erkenntniseleunente bedeutsam hervor. Besonders aber die Vorrede weist mit grosser Energie wiederholt darauf hin. Ich wähle die bezeichnendsten Stellen aus dem dritten und vierten Absatz aus: "Eigentliche Wissenschaft kann nur diejenige genannt werden, deren Gewissheit apodiktisch ist; Erkenntniss, die bloss empirische Gewissheit enthalten kann, ist ein nur nueigentlich sogenanntes Wissenschaft, wie z. B. in der Chemie, doch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Den weiteren Nachweis über die Notwendigkeit u Berochtigung dieser Ausscheidung und Neusnordnung s. in: Adiekos, Kants Systematik etc. S. 123-132.

zuletzt bloss empirisch sind, und die Gesetze, aus denen die gegebenen Facta durch die Vernunft erklärt werden, bloss Erfahrungsgesetze sind, so Whren sie kein Bewusstsein ihrer Notwendigkeit bei sieh (sind night apodiktisch-gewiss), and alsdann verdient das Ganze in strengem Sinne nicht den Namen einer Wissenschaft, und Chemie sollte daher eher systematische Kunst als Wissenschaft heissen. Eine rationale Naturlehre verdient also den Namen der Naturwissenschaft our alsdann, wenn die Naturgesetze, die in ihr zum Grunde liegen, a priori erkanut werden und nicht blosse Erfahrungsgesetze sind," 1)

Das in seinem innersten Wesen rationalistische Thema der transscendentalen Deduktionen wie der "metaphysischen Anfangs-

1) Ich gebe hier nicht weiter auf das Problem ein, wie es möglich ist, dass wir (nach Kant) einerseits die empirischen Naturgesetze nur durch Ertahrung kennen lernen und uur ans ihr herleiten konnen und dass diese Gesetze andererseits doch wieder auf besondere Bestimmungen auserer Verstandesgesetze sind and an librer Notwendigkett partizipieron. Es liegt hier ebenso wie bel der Frage: wie konnen die einzelnen Kausalurteile vom allgemeinen Kausalgesetz Notwendigkeit und Allgeweingultigkeit empfangen? eine grosse Schwierigkeit vor, und zwar eine Schwierigkeit, die nach melner Melnung von Kants Standpunkt aus unlösbar ist. Ich weise auf auf zweierlei hin, erstens auf die Inkonsequenz, die sich in Kants Stellung zur Chemie zeigt. Letztere steht doch ebenso gut wie die I'hysik unter dem Schutze der Gesetze, welche unser Verstand der Natur torschreibt! Und in der Physik behaden sich ebenso gut wie in der Chemie anfallige Gesetze, die blos Erfahrung gelehrt hat" (Vorrede zu den "Anfangsgrunden\*, vierter Absatz)! Trotzdem ist Physik eigentliche Wissenschaft, Chemie meht - eis Widerspruch, der nachträglich durch die Behauptung verschleiert wird, in jeder besonderen Naturlehre werde nur so viel eigentliche Wissenschaft angetroffen, als darin Mathematik anzutreffen sei. Zweitens zeigt uns das letzte anvollendete Werk Kants, dass er die in Frage kommende Schwierigkeit selbst lebhaft empfunden hat. Der Teil des grossen Mannskriptbrouillons, welche "Vom Uebergange von den metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft zur Physik handelt, ist nichts als ein Versuch, die grosse Kluft zwischen den 1751 and 17-6 aufgestellten allgemeinsten apriorischen, für die Erfahrung unbedingt giltigen Gesetzen einerseits und dem unendlichen Mancherlei des empirischen Erfahrungsinhalts andererseits zu verringern. Zu diesem Zwecke geht er in dem Streben, die apriorischen Erkenntniselemente aufzustellen, noch weiter als hisher, sucht die Existenz der Materie zu beweisen und ihre Kräfte a priori asch der Kategorientafel abruleiten. Abor was er erreicht, ist natürlich nur ein wertloses, rein formales Schema. Die ganze Mannigfaltigkeit der wirklichen Kräfte, ihre Wirkungsweisen, ihre Erscheinungsformen, die Verbindungen, die sie einzehen, stehen den apriorischen Gesetzen geradeso unverwittelt, selbstständig und beterogen gegenüber wie vorher. Aber der Versuch Kants und das in ihm liegende Eingustandnis des Mangels und des Unbefriedigtseins ist bezeichnend. Vgl. meh im Schluss des Aufsatzes den Abschnitt über Aesthetik.

gründe" ist also die Sicherstellung der rationalen Wissenschaft gegen die zerstörenden Angriffe seitens des Empirismus-Skeptizismus. Es finden sich aber natürlich auch die drei andern Hauptgedankengruppen vor, von denen der erste Artikel sprach (S. 30 31); ursprünglich treten sie jedoch zurück und sind nur Mittel zu einem ausser ihnen liegenden Zwecke.

Am leichtesten drängt sich selbstverständlich gerade in den Deduktionen die aprioristische Tendenz vor, an einigen Stellen so sehr, dass man gemeint hat, diese Partien der "Kritik" sollten eine Theorie der Erfahrung enthalten und zielten in erster Linie auf eine Auftindung der sämtlichen apriorischen Geistesfunktionen ab, welche die konstituierenden Faktoren der Erfahrung bilden und die synthetischen Urteile möglich machen, in welchen der Erfahrungsinhalt zum Ausdruck kommt. Nach dem oben (S. 47-56) Gesagten gebe ich willig zu, dass Kant an einigen Stellen sowohl in der "Kritik" als auch in späteren Rückblicken und Résumés diese Ansieht wirklich vertritt, behaupte aber, dass er damit seinem prinzipiellen Standpunkt untreu wird. Wir haben es dann mit Anomalien zu thun, aus denen weiter keine Schlüsse zu ziehen sind. Das Priuzip der Möglichkeit der Erfahrung, das unentbehrliche Beweismittel aller Deduktionen, wird missbräuchlicher Weise zu ihrem Hauptzweck gemacht.

In diesem Sinne kann sogar - aber muss nicht durchaus die Zusammenfassung der transscendentalen Deduktion der zweiten Auflage in dem "kurzen Begriff dieser Deduktion" (B S. 108 9) verstanden werden. In andern Résumés aber spricht Kant sieh mit erfreulicher Klarheit und Richtigkeit über den wahren Zweck der Deduktion aus und ordnet der Begründung apriorischer Wissenschaft als Zweck die Theorie der Erfahrung als Mittel unter. So A S. 128: "Der reine Verstand ist also in den Kategorien das Gesetz der synthetischen Einheit aller Erscheinungen, und macht dadurch Erfahrung threr Form pach altererst und ursprünglich möglich. Mehr aber hatten wir in der transscendentalen Deduktion nicht zu leisten, als dieses Verhältnis des Verstandes zur Sinnlichkeit und vermittelst derselben zu allen Gegenständen der Erfahrung, mithin die objektive Gultigkeit seiner reinen Begriffe a priori begreiflich zu machen, und dadurch ihren Ursprung und Wahrheit festzusetzen."

Achulich B S. 126 7: "Die transscendentale Deduktion aller Begriffe a priori hat ein Prinzipium, worauf die ganze Nachforschung

geriehtet werden muss, nämlich dieses; dass sie als Bedingungen a priori der Möglichkeit der Erfahrung erkanut werden mussen. Begriffe, die den objektiven Grund der Moglichkeit der Erfahrung abgeben, sind eben darum notwendig. Die Entwickelung der Erinhrung aber, worm sie angetroffen werden, ist nicht ihre Deduktion sondern Illustration), weil sie dabei doch nur zufällig sein wurden. Ohne diese ursprungliche Beziehung auf mögliche Erfahrung, in welcher alle Gegenstande der Erkenntnis vorkommen, würde die Beziehung derselben [se, der Kategorien] auf irgend ein Objekt gar nicht begriffen werden können." Vgl. B S. 227.8, 263'4, 270 L A.S. 117 Ann., Prol. § 17. Oben (S. 56 - 58) wurde schon auf die Stellen hingewiesen, in denen Kant die psychologische resp. trausseendentalpsychologische Seite seiner Deduktionen selbst verächtlich behandelt oder erklart, in eine Erörterung der verschiedenen Geistesfunktionen nur soweit eingehen zu wollen, als sie - nicht etwa die Moglichkeit der Erfahrung zu erklären erforderlich sind, sondern die Möglichkeit apriorischer gegenständlicher Erkenntnis begründen and daher transscendental genannt werden können. Bekannt ist die betreffende Stelle in der Vorrede zur ersten Auflage S. X-XI. Als besonders bemerkenswert hebe ich aus den hierher gehörigen Acusserungen nur noch B S. 152 hervor, we Kant erklärt, die reproduktive Einbildungskraft gehöre meht in die Transseendentalphilosophie, sondern in die Psychologie, da ihre Synthesis lediglich empirischen Gesetzen, nämlich denen der Assoziation unterworfen ser und sie [die Embildungskraft] daher nichts zur Erklärung der Möglichkeit der Erkenntnis a priori beitrage. Es ist selbstverständlich, dass in einer Theorie der Erfahrung die Synthesis der reproduktiven Einbildungskraft eine nicht unbedeutende Rolle gespielt haben würde, Aber demungeachtet schliesst Kant sie aus, weil sie sich nicht als transscendental" auszuweisen vermag.

Ebenso wie mit der aprioristischen Tendenz steht es mit der idealistisch-subjektivistischen und mit der empiristischen, welche auf eine feste Grenzbestimmung unserer Erkeuntnis ausgeht. Gewiss sind auch sie vorhanden, aber ebenso wie die Theorie der Erfahrung ordnen sie sich der rationalistischen unter. Auch jene Gedankengruppen sind unerlässliche Mittel und Vorbedingungen, ohne welche eine transscendentale Deduktion nicht möglich ist. Und umgekehrt: ist letztere gegeben und als beweisend anerkannt, so folgt ohne weiteres die Notwendigkeit des Idealismus und Empirismus im oben festgestellten Sinn, wie das Vorhandensein eines richtigen Schlusssatzes das Vorhandensein richtiger Prämissen erfordert.

Das Copernikanische Streben Kants, nicht uns von den Dingen, sondern die Dinge von uns abhängig zu machen, und dadurch apriorische Erkenntnis von ihnen zu ermöglichen, hat zu unmittelbaren Folgen die beiden Sätze, dass wir es 1. nicht mit Dingen an sich, sondern nur mit Erscheinungen zu thun haben, dass also die sämtlichen Gegenstände unserer sinnlichen Wahrnehmung nur Erscheinungen sind, und dass wir 2. nie über dieses Erscheinungsgebiet, welches uns in der Erfahrung geboten wird und mit ihr abschliesst, hinauskommen können, dass also die Erfahrung die feste Grenze für unsere Erkenntnismöglichkeit ist. Diese beiden Folgerungen treten bei Kant meistens in engster Verbindung mit einander auf. Ja sehr oft wird die zweite Folgerung erst indirekt aus der ersten abgeleitet und die Grenzbestimmung resp. Beschränkung als eine notwendige Konsequenz aus dem Idealismus-Subjektivismus des Systems betrachtet. An anderen Stellen spielt sie eine selbatständigere Rolle. Es wird argumentiert: weil die Kategorien ihre objektive Gultigkeit nur durch ihre Beziehung auf mögliche Erfahrung erhalten (als konstituierende Faktoren derselben, ohne welche keine Erfahrung zustande kommen kann, so muss sieh auch ihre Gültigkeit auf das Erfahrungsgebiet beschränken. Es scheint also bier, als komme der Gegensatz "immanent - transscendent" rein, obne alle Beimischung des Gegensatzes "Erscheinung - Ding an sich" zum Ausdruck. Aber es scheint nur so! In Wirklichkeit geht der erste Gegensatz fast immer sogleich unmerklich in den zweiten über. Denn Erfahrung ist bei Kant stets der Komplex dessen, was sich unseren Erkenntnisformen fügt und so zu Erscheinungen unbekannter Dinge an sich wird, im Gegensatz zu den letzteren. Rein kann der Gegensatz "immanent - transscendent" überhaupt nur vom empiristischen Standpunkt aus umsehrieben werden. Dann hegt, wie geziemend, der Hauptnachdruck auf dem Ursprung der Erkenntnisse. Der Geltungsbereich sogar wird mit Rücksicht auf diesen Ursprung hestimmt. Bei Kant dagegen kommt es auf den Ursprung bei allen apriorischen Begriffen, um die es sich hier ja allein handelt, gar meht an, er muss sogar ganz aus dem Spiel bleiben und der Geltungsbereich wird nur im Hinblick auf den Gegensatz zwischen Erscheinungen und Dingen an sieh festgesetzt. Er richtet sich danach, ob der Gegenstand der fraglichen Begriffe oder Urteile sich unsern Erkenntnisfunktionen unterwerfen

und so in den Komplex der Erscheinungswelt eintreten würde oder nieht, resp. ob jene Begriffe oder Urteile Austinss unserer Erkenntnisfunktionen sind und in dieser Eigenschaft die Dinge an sich zu Erscheinungen umformen und also Erfahrung möglich machen helfen. Handelt es sich z. B. um den Begriff der geistigen Substanz, so würde Hume den Beweis dafür, dass es ein transseendenter und darum für uns inhaltsleerer Begriff sei, einfach dadurch führen, dass er zeigte, keine simuliche impression lasse sich für ihn auffinden, aus der er entstanden sein könne; in einer impression müsse aber jeder immanente Begriff wurzeln, und auf das Gebiet der sinnlichen impressions sowie der auf ihnen sich aufbauenden Geistesschöpfungen beschränke sich das Gebiet der Immanenz, d. h. der möglichen Anwendung realer Begriffe. Kant dagegen könnte wegen des Ursprungs an dem fraglichen Begriffe nichts auszusetzen haben. Er ist im Heiste vorhanden ebenso wie die zwolf Kategorien. Es fragt sich nur, ob er objektive Realität hat, d. h. eben, ob er immanent ist, Die Frage müsste verneint werden, weil der Begriff einer geistigen Substanz ein Ding bestimmen will, wie es an sich ist, nicht wie es crseheint, weil er also in den Organismus der Erscheinungen, den wir Erfahrung nennen, nicht hineinpassen würde und kein Objekt in ihm aufweisen könnte. Vom Standpunkt des Empirismus aus gesehen ist der Gegensatz "immanent = transscendent" ein rein erkenntnistheoretischer. Bei Kant schlägt er dagegen sofort in einen metaphysischen, in einen Wertunterschied um. Dort handelt es sich nur um Ursprung und Umfang der Erkenntnis, bier um die Frage, ob wir vermittelst ihrer das wahre Sein der Dinge erfassen oder nicht; dort eine Frage nach dem Wesen der Erkenntnis, hier nach dem Wesen der Gegenstände der Erkenntnia!)

Begrifflich kann man demnach sehr wohl einen tiefgreifenden Unterschied konstatieren -- und muss es sogar -- zwischen Empirismus, der die Beschränkung auf Erfahrung lehrt, und Phanomenalismus (Idealismus), welcher sich auf Erscheinungen beschränken zu müssen

<sup>1)</sup> Es ist dies ein weiterer Grund, weshalb man nicht mit Erdmann Kants Erkenstnistheorie in erster Linie als eine Fortbildung der Humeschen, Humes Einthuss als einen wesentlich positiven und infolge dessen die Grenzbestimmung als den Kern des Kritizismus anschen darf. Das bei Kant wirklich vorhandene, wenn auch nicht im Vordergrunde stehende Streben nach Grenzbestimmung bewegt sich in anderer Richtung als das Humos, hat einen andern Ausgangspunkt und geht aus andern Motiven bervor. Dies zur Erganzung des Anhang I in in meinen Kant-Studien (8 138-151).

glaubt (vgl. Vaihinger, Kommentar I, S. 62 Anm.). Nur passt diese rem begrifflich sehr berechtigte Unterscheidung nicht in Kants System hinein. In ihm kann es genau genommen diesen strengen Unterschied gar nicht geben. Naturgemäss wird der Gegensatz "immanent - transscendent" sofort in den andern "Erscheinung -Ding an sieh" hintiber schwanken. Und wo Kant eine strenge Unterscheidung macht, indem er beim ersten Gegensutz nur das Prinzip der Möglichkeit der Erfahrung, ohne Seitenblick auf den zweiten Gegensatz, als fundamentum divisionis zu Grunde legt, haben wir eine künstliche Schöpfung vor uns, die eben darum keinen Halt hat. Ausserdem steht sie in Widerspruch mit der Entwicklungsgeschichte. Denn diese zeigte uns (vgl. oben 8, 25 - 26), dass es nur die Uebertragung der idealistischen Theorie der sinnlichen Erkenntnis auf die intellektuelle war, welche Kant in der ersten Hälfte der 70er Jahre zwang, auf transscendentes Wissen zu verzichten und die vollständige Beschränkung unserer Erkenntnis auf Erfahrung unter seine Fundamentaldogmen aufzunehmen.

Ich werde demgemäss in der vorliegenden Besprechung der transscendentalen Deduktionen die idealistisch-subjektivistische und die empiristische Tendenz ihrem wahren gegenseitigen Verhältnis gemäss vereinigt (genauer die zweite als in Abhängigkeit von der ersteren befindlich) behandeln. B Erdmann bevorzugt in einseitiger Weise die zweite so schr. dass er die erste ganz in den Hintergrund treten lassen möchte. Mit Recht hat sich Volkelt i deshalb gegen ihn gewandt und nachgewiesen, dass die empiristische Seite sich ohne alle neuen Zwischenglieder, ganz von selbst, aus dem idealistischen Standpunkte ergiebt. Freilich wird Volkelt hierbei dem erwähnten Streben Kants, die empiristische Seite zu verselbständigen und ohne Rücksicht auf die idealistische zu begründen, nicht gerecht.

Wie behanptet, sind also diese beiden Tendenzen ursprünglich, prinzipiell betrachtet, auch in den transscendentalen Deduktionen nur Mittel zum Zweck, nur unungänglich nötige, sogar schweren Herzens aufgenommene Vorbedingungen. Besonders klar tritt dies in der transscendentalen Deduktion der Kategorien in der ersten Auflage hervor, welche im Hinblick auf gerade diesen Punkt trotz ihrer sonstigen Buntscheckigkeit viel einheitlicher ist als die der zweiten Auflage. Die "Summarische Vorstellung" daselbst (S. 128 bis

Joh, Volkelt. I Kants Erkenntnistheorie nach ihren Grundprinzipien analysiert, 1879. S. 82 - 53, auch 81 - 52.

130) zeigt, wie wir, wären die Gegenstände unserer Erkenntnis Dinge an sich selbst, gar keine Begriffe a priori von ihnen haben könnten. Dagegen, wenn wir es überall nar mit Erscheinungen zu thun haben, so ist es meht allein möglich, sondern auch notwendig, dass gewisse Begriffe a priori vor der empirischen Erkenntnis der Gegenstände vorhergehen." "Reine Verstandesbegriffe sind also nur darum a priori möglich, ja gar, in Beziehung auf Erfahrung, notwendig, weil unsere Erkenntnis mit nichts als Erscheinungen zu thun hat, deren Möglichkeit in uns selbst liegt, deren Verkutipfung und Einheit in der Vorstellung eines Gegenstandes) bloss in uns angetroffen wird, mithin vor aller Erfahrung vorhergehen und diese der Form nach auch allererst möglich machen muss. Und aus diesem Grunde, dem einzig möglichen unter allen, ist denn auch ansere Deduktion der Kategorien geführt worden." Vgl. auch die der "Summarischen Vorstellung" eben vorhergehende Stelle (A.S. 128), welche oben S. 178 angeführt wurde, und die Vorrede zur ersten Auflage (S. X - XI). wo die Begründung der objektiven rationalen Erkenntnis als der eigentliche Zweck der Deduktion und die transscendentalpsychologische Betrachtung des reinen Verstandes nach seiner Möglichkeit und nach den Erkenntniskräften, auf denen er beruht, als zwar bedeutsames, aber doch unwesentliches Beiwerk hingestellt wird. wo aber von der Grenzbestimmung überhaupt nicht die Rede ist, meht einmal als von einem Nebenzweck der Deduktion (vgl. oben 8, 33, 57 -- 58, 179).

Anch die Prolegomena enthalten an vielen Stellen dieselbe Anffassung. So \$ 26; "Man muss auf den Beweisgrund Acht geben, der die Möglichkeit dieser Erkenntnis a priori sc. der reinen Grundsatze des Verstandes] entdeckt, und alle solche Grundsätze zugleich auf eine Bedingung einschränkt, die niemals übersehen werden muss, wenn sie nicht missverstanden und im Gebrauche weiter ausgedebnt werden soll als der ursprüngliche Sinn, den der Verstand darin legt, es haben will, nämlich dass sie nur die Bedingungen möglicher Erfahrung überhaupt enthalten, so fern sie Gesetzen a priori unterworfen ist." § 36 bezeichnet Kant als den Hauptsatz, der durch den ganzen zweiten Abschnitt, welcher der Analytik entspricht, ansgeführt worden sei, die Behauptung, dass allgemeine Naturgesetze a priori erkannt werden können. Vgl. auch die "Auflösung der allgemeinen Frage der Prolegomenen" (S. 189, Originalpsginierung), wo unter den verschiedenen Geschäften der "Kritik" erst ganz zum Schluss, gleichsam nebenbei, die Aufgabe erwähnt wird, die Grenzen

des Gebrauchs der rationalen Erkenntnisse festzustellen. Noch viel deutlicher aber redet die Stelle im Anhang, wo er Garve erklärt, was für ein Unterschied zwischen seinem und dem gewöhnlichen Idealismus sei. "Der eigentliche Idealismus bat jederzeit eine schwärmerische Absicht, und kann auch keine andere haben; der memige aber ist lediglich dazu, um die Möglichkeit unserer Erkenntnis a priori von Gegenständen der Erfahrung zu begreifen. welches ein Problem ist, das bisher noch nicht aufgelöst, ja meht einmal aufgeworfen worden." "Mein sogenannter (eigentlich kritischer) Idealismus ist von ganz eigentümlicher Art, nämlich so, dass er den gewöhnlichen umstürzt, dass durch ihn alle Erkenntnis a priori, selbst die der Geometrie, zuerst objektive Realität bekommt. welche ohne diese meine bewiesene Idealität des Raumes und der Zeit selbst von dem eifrigsten Realisten gar nicht behauptet werden könnte." Zum ganz besonderen Vorwurf macht Kant dem Rozensenten. dass er von der Möglichkeit der synthetischen Erkeuntnis a priori. welche die eigentliche Aufgabe war, auf deren Auflösung das Schicksal der Metaphysik gänzlich beruht, und worauf meine Kritik (ebenso wie hier meme Prolegomens) ganz und gar hinauslief, nicht ein Wort erwähnte. Der Idealismus, auf den er stiess, und an welchem er auch hängen blieb, war nur als das einzige Mittel, iene Anfgabe aufzulösen, in den Lehrbegriff anfgenommen worden; und da hätte er zeigen mitssen, dass entweder jene Aufgabe die Wichtigkeit nicht habe, die ich ihr beilege, oder dass sie durch meinen Begriff von Erscheinungen gar nicht, oder auch auf andere Art besser könne aufgelöst werden."

Nur hinzuweisen brauche ich auf die bekannte Stelle in der Vorrede zur 2. Auflage der "Kritik", nach welcher das Geschäft der letzteren darin besteben soll, das bisherige Verfahren der Metaphysik umzuändern und nach dem Beispiel der Geometer und Naturforseher eine gänzliche Revolution mit derselben vorzunehmen. Um apriorische Erkenntnis von Gegenständen zu ermöglichen, soll der Versuch gemacht werden, ob sich nicht eine Theorie aufstellen lässt, nach welcher die Gegenstände sich nach unserer Erkenntnis richten, nicht wie früher angenommen wurde, umgekehrt die letztere nach der ersteren (s. XIV—XXIV). Die "Kritik" soll "die notwendige vorläußge Versustaltung zur Beförderung einer gründlichen Metaphysik als Wissenschaft [sein], die notwendig dogmatisch und nach der strengsten Forderung systematisch . . . ausgeführt werden muss, denn diese Forderung an sie, da sie sieh anheischig macht, gänzlich

a priori, mithin zu völliger Befriedigung der spekulativen Vernunft ihr Geschäfte auszuführen, ist unnachlüsslich." (S. XXXVI). Die Grenzbestimmung tritt als bloss negativer Nutzen ganz in den Hintergrund. Die einzige positive Bedeutung, die ihr zukommt, wenn man das Ganze des Systems überschaut, besteht darin, dass sie für den praktischen (moralischen) Vernunftgebrauch freie Bahn schafft. Was beschränkt wird, sind die Versuebe der spekulativen Vernunft, sich über ihre Grenze hinauszuwagen, und zwar mit Grundsützen, welche un der That nicht Erweiterung, sondern, wenn man sie nither betrachtet, Verengung unseres Vernunftgebrauchs zum unausbleibliehen Erfolg haben, indem sie wirklich die Grenzen der Sinnlichkeit, zu der sie eigentlich gehören, über alles zu erweitern und so den reinen (praktischen) Vernunftgebrauch gar an verdrüngen droben." In diesem letzteren erweitert Vernunft sich unvermeidlich über die Grenzen der Sinnlichkeit, "dazu sie zwar von der spekulativen [Vernuntt] keiner Beihtlife bedarf, dennoch aber wider ihre Gegenwirkung gesiehert sein muss, um nicht in Widerspruch mit sich selbst zu geraten." (S. XXIV—XXXIV, bes. XXIV—V). Also weit entfernt davon, selbstständige, eigne Bedeutung zu haben, sind Idealisinus und Grenzbestimmung nach dieser Vorrede (welche doch für die "Kritik" in ihrer ganzen Ausdehnung, ja, für das ganze System gilt und die leitenden Gesichtspunkte des Jetzteren klarlegt) aur Mittel zum Zweck: Der Idealismus für die Theorie der apriorischen Erkenntnis, die Grenzbestimmung im Hinblick auf die Glaubensscite.

In diesen Stellen tritt der wahre, ursprüngliebe Charakter der Deduktion klar zu Tage. Daneben aber giebt es eine ganze Anzahl von Aenssezungen Kants, welche die Sachlage verdrehen und dem Idealismus-Empirismus schon in der Analytik eine Bedeutung beimessen, welche ihm daselbst nicht zukommen darf, soll die Analytik anders in den Organismus des Systems sich zwanglos einfügen und als ein dem Ganzen dienendes Glied ihre Existenzberechtigung in diesem Ganzen erweisen.

In der ersten Auflage der "Kritik" sind solche Stellen seiten. Namentlich die transscendentale Deduktion der Kategorien ist in dieser Beziehung von einer erfreulichen Einheitlichkeit, so disparat die Stücke im übrigen sind, aus denen sie zusammengesetzt ist. Die aus der Deduktion sieh ergebende Beschränkung der Kategorien auf Erfahrung ist hier nur eine nebensächliche Folge, die zunächst nicht weiter verwertet wird. In dem Abschoitt über den

Schematismus dagegen so wie in den nach meiner Ansicht nachträglich zugesetzten Partien, die unter seinem Einfluss stehen (z. B. 223-4). gewinnt die Grenzbestimmung natürlich sehon grössere Bedeutung, wenn thre Stellung auch noch keineswegs eine beherrschende zu nennen ist. Noch mehr tritt sie in den Erörterungen über "die Postulate des empirischen Denkens überhaupt hervor". Der ganze betreffende Abschuitt ist nach meiner Meinung nur aus systematischen Rücksichten entstanden, um eine im System vorhandene Lücke auszufüllen. Grundsätze durfen die Postulate gar nicht genannt werden, da eie ja nichts dazu beitragen, die Erfahrung möglich zu machen. Auf diesem letzteren Umstande beruht aber allein die objektive Gültigkeit der Kategorien und der aus ihnen abgeleiteten Grundsätze. Es kann also auch bei den Postulaten nicht von einer transscendentalen Deduktion die Rede sein. Sie treten daher ganz aus dem Rabmen der vorhergehenden Untersuchungen heraus und mussten paturgemüss einen andern Inhalt als diese bekommen. Daraus erklärt es sich, dass die Grenzbestimmung in ihnen eine grössere Rolle spielt als irgendwo in den vorhergehenden Abschnitten der Analytik der ersten Auflage.

Noch viel weniger treten der ganzen Anlage und Tendenz der Prolegomena gemäss in dem zur Besprechung stehenden Teile derselben die Grenzbestimmung und der Idealismus in den Vordergrund, Die S. 184 zitierte Aensserung aus dem polemischen Anhange ist schon allein im Stande, uns dafür zu bürgen. Bis zum § 32, wo der Abschnitt über die Phänomena und Noumena beginnt, sind Empirismus - Idealismus notwendige Voraussetzungen der transscendentalen Deduktionen und haben nur als solche Bedeutung, sind aber nicht Selbstzweck, werden überhaupt auch zunächst nicht weiter verwertet. Auch der letzte Absatz von § 30 macht nur eine scheinbare Ausnahme, wenn er sagt: "Hieraus fliesst nun folgendes Resultat aller bisherigen Nachforschungen: "Alle synthetischen Grundsätze a priori sind nichts weiter als Prinzipien möglicher Erfahrung" und können niemals auf Dinge an sieh selbst, sondern nur auf Erscheinungen als Gegenstände der Erfahrung bezogen werden." Dem weiteren Zusammenhang nach, in welchem diese Aeusserung steht, kann Kant, wenn er den vorhergebenden Seiten nicht widersprechen will, mit dem Wort "Resultat" meht das jenige bezeichnen wollen, was in den bisherigen Untersuchungen den Mittelpunkt bildet, sondern nur etwas, was ihr notwendiges Ergebnis ist. - ein Ergebnis, welches, obwohl an sich sehr beachtenswert, doch bisher als Nebenfolge bei

Seite gelassen wurde, jetzt aber hald (von § 32 an) mehr in den Vordergrund treten wird. Die zitierte Stelle steht nämlich im engsten Zusammenhange mit der Widerlegung der Hume'schen Zweifel gegen den Kansalitätsbegriff, also mit der Zurhekweisung seiner Angriffe gegen die Möglichkeit rationaler objektiver Erkenntnis. Die Rettung der letzteren, der Nachweis ihrer Möglichkeit und Wirklichkeit mass deingemäss in den 88 27-31 im Vordergrund stehen und thut es anch faktisch.

Anders aber ist die Sachlage in den späteren Schriften. So schemt Kant 1786 in der Vorrede zu den "Metaphysischen Anfangsgrunden der Naturwissenschaft" in einer Anmerkung das wahre Verhältnis vollständig umzukehren. Die Anmerkung ist gegen eine Rezension von Ulrichs Institutiones logicae in der Allgemeinen Litteratur-Zeitung gerichtet und leistet das Menschenmogliche an Unklarheit und Verschwommenheit. Es heiset da: Das System der Kritik ist "auf dem Satze erbaut, dass der ganze spekulative Gebrauch unserer Vernunft piemals weiter, als auf Gegenstände möglicher Erfahrung reiche. Denn wenn bewiesen werden kann, dass die Kategorien, deren sich die Vernunft in allem ihrem Erkenntniss bedienen muss, gar keinen andern Gebrauch, als bloss in Beziehung auf Gegenstände der Erfahrung haben können idadurch dass sie in dieser bloss die Form des Denkens möglich machen), so ist die Beantwortung der Frage: wie sie solche möglich machen, zwar wichtig genug, um diese Deduktion, womöglich, zu vollenden, aber in Beziehung auf den Hauptzweck des Systems, nämlich die Grenzbestimmung der reinen Vernunft, keineswegs notwendig, sondern bloss verdienstlich." Soviel ist vollkommen klar: Die Grenzbestimmung ist nach dieser Stelle der Hauptzweck der "Kritik" and speziell auch der transscondentalen Deduktionen. Es scheint aber noch viel mehr gesagt zu sein: nämlich, dass diese Deduktionen meht emmal nötig sind, sei es auch nur in zweiter Linie, dass sie un Gegenteil ruhig wegfallen könnten, ohne dass der Einheit und Vollstandigkeit des Systems Abbruch gethan wurde. In Wirklichkeit will Kant das nicht sagen; er hat sieh nur möglichst unklar und anglücklich ausgedrückt. Was nach seiner Meinung als nur verdienstlich auch fortfallen könnte oder wenigstens unbeschadet der Apodiktizität des ganzen Systems einen nur hypothesenartigen Charakter behalten dürfte, sind die transscendentalpsychologischen Untersachungen in der Deduktion. Darum wird in der zitierten Stelle in das notwendig zu Beweisende auch der Satz hineingenommen.

dass die Kategorien erst die Form des Denkens in der Erfahrung möglich machen. Ganz unzweiselhaft wird die Richtigkeit meiner Ansicht aber durch den Schluss der Aumerkung, welcher gegen den Versuch polemisiert, die Uebereinstimmung zwischen Erscheinungen und Verstandesgesetzen auf prästabilierte Harmonie zurückzuführen. Man erreiche dann stets nur subjektive, nie objektive Notwendigkeit. "Auch kann kein System in der Welt diese Notwendigkeit wo anders herleiten, als aus den a priori zum Grunde liegenden Prinzipien der Mögliebkeit des Denkens selbst, wodurch allein die Erkenntnis der Objekte, deren Erscheinung aus gegeben ist, d. i. Erfahrung möglich wird, und gesetzt, die Art, wie Erfahrung dadurch allererst möglich werde, könnte niemals hinreichend erklärt werden, so bleibt es doch unwidersprechlich gewiss, dass sie bloss durch jene Begriffe möglich, und jene Begriffe umgekehrt auch in keiner andern Beziehung, als auf Gegenstände der Erfahrung einer Bedeutung und irgend eines Gebrauchs fähig sind." Die Lage ist also auch hier im Grunde noch dieselbe wie in der Vorrede zur ersten Auflage der "Kritik". Die objektive Seite der Deduktion ist notwendig und muss unwidersprechlich gewiss sein; sie besteht in dem Nachweis, dass die Kategorien und Grundsätze die Erfahrung möglich machen. Die subjektive Seite dagegen ist entbehrlich; sie will psychologisch oder transseendentalpsychologisch erklären, wie nun Erfahrung durch Kategorien und Grundsätze im einzelnen möglich werde. Also die Theorie der Erfahrung kann fortfallen, nicht der Nachweis der objektiven Gültigkeit der Kategorien und Grundsätze. Letzterer ist noch immer wesentliches Erfordernis, doch steht auch er nicht mehr im Vordergrunde, sondern das, was bisher seine notwendige Voraussetzung oder auch, anders betrachtet, seine notwendige Konsequenz war; die idealistische Grenzbestimmung für die rationale Erkenntnis. Die zitierte geschrobene Aeusserung Kants erklärt sich aus den Umständen: er wollte für sich und seinen Rezensenten den gemeinsamen Boden möglichst breit machen und einerseits zwar sein System festhalten, aber andererseits auch von den Einwürfen des Rezensenten anerkennen, was er nur irgend anerkennen konnte, doch so, dass er zugleich zeigte, sie liessen die Hauptpositionen seines Systems unerschifttert stehen.1) Schon zu Lebzeiten Kants erregte

<sup>4)</sup> Der Rezensent sieht die Grenzbestimmung als den Hauptzweck des Kantischen Systems an und stimmt den Einwürfen bei, welche Ulrich gegen dieselbe erhoben hatte. Nur bedauert er, dass letztezer die Deduktion der reinen Verstandesbegriffe nicht genau untersucht habe, da sie doch ha Mittelpunkt des

diese Stelle Aufsehen und zog ihm wegen Verleugnung des Hauptzwecks der transseendentalen Deduktion Angriffe zu. Am Schluss des Aufsatzes "Peber den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie" (1788) pariert er sie und sucht sie auf ein Missverstündniss zurhekzuführen. Zugleich nimmt er aber auch seine Aeusserung aber die Grenzbestimmung als weschtlieben Zweck der Deduktion wenigstens halb zurück, indem er den Nachweis der objektiven Gultigkeit rationaler Erkenntnisse jener mindestens als gleichberechtigt zur Seite stellt.

Die zweite Auflage der "Kritik" geht keineswegs so weit, dass sie die idealistisch-empiristische Gedankengruppe in den Mittelpunkt der transscendentalen Deduktion der Kategorien stellte und etwa die Grenzbestimmung zu ihrem Hauptzweck machte. Aber letztere ist nicht mehr, wie in der ersten Auflage, eine mehr nebensächliche Folge, die zunächst nicht weiter verwertet wird, sondern ein an sieh wertvolles Ergebnis der Untersuchung, welches schon in der Deduktion eine solche selbstständige Bedeutung hat, dass seiner Erörterung mehrere Paragraphen gewidmet werden (§ 22-25, besonders \$ 22-23) Auch im § 27 ("Resultat dieser Deduktion der Verstandesbegriffe") spielt die Grenzbestimmung eine wichtige Rolle. Trotzdem aber ist das eigentliche Beweisobjekt der Deduktion noch immer das alte: die objektive Gultigkeit rationaler Erkenntnisse. Auch die Beweismethode vermittelst des Prinzips der Möglichkeit der Erfahrung ist noch dieselbe, wenngleich ihr Gang einfacher ist

Systems stehe und da von ihr die wahre Grenzbestimmung der reinen Vernunft abhlinge. Solange jene nicht über alle Zweifel erhaben sei, solange könne diese auch nicht Auspruch auf uneingeschränkte Annahme erheben. Was Ulrich versannt hatte, thut der Rezensent dann selbst; er unterwirft die Deduktion einer Prafang Kants Absicht ist, dem Rezensenten nachzuweisen, dass die Zugeständaisse, die er macht, ihn awingen, auch die Grenzbestimmung anzunehmen. Zu liesem Zweck adoptiert Kant des Rezensenten Ansieht, die Grenzbestimmung wi die Hauptsache, und untersucht, ob die Zweifel, welche der Rezensent gegen tie Deduktion gesinssert hat, ihn berechtigen, jene zu verwerfen. Es wird gefunden, dass, wenn der Rezensent nur das eigentlich Transscendentale an der Dednition (dass nämlich die Kategorien und Grundsitze die Form des Denkens in der Erfahrung moglich muchen) zugebe und das thut er angeblich - er anch die Grenzbestimmung als nötig und berechtigt anerkennen milsse. In Wirkschkelt freiliek hat der Renzensent die ihm imputierten Zugeständnisse gar nicht princht. Durch Kants Résumé bekommt man ein ganz falsches Bild von der Rexension. Sie bestreitet nicht nur die transseendentalpsychologische Seite der Deduktion wie Kant es darstellt, sondern gerade auch ihren erkenntnistheoretischen tyrundgedanken.

und auf kürzerem Wege zum Ziele führt. Und ebenso wie früher ist die Grenzbestimmung auch jetzt nicht das Ziel der Beweisführung, sondern ihre Folgeerscheinung, nur dass sie in bedeutend höherem Masse das Interesse Kants schon in der Deduktion in Anspruch ninnnt und meht nur erwähnt, sondern ausführlich behandelt und auf ihre Bedeutung hin untersucht wird, dass sie nicht nur als Konsequenz gleichsam mit in Kauf genommen wird, sondern dass aus ihr als gesichertem Prinzip weitere Konsequenzen entwickelt werden.

Dieselbe Tendenz verfolgt die in der zweiten Auflage neu hinangekommene "Allgemeine Anmerkung zum System der Grundsätze". Auch aus späteren Schriften Kants liessen sich noch manche Stellen auführen, nach denen die empiristisch-idealistischen Gedankengruppen eine wesentliche oder gar die Hauptbedeutung für die transscendentalen Deduktionen haben sollen. Doch die angeführten Aeusserungen gentigen für den Zweck meiner Untersuchung. Was ist aus ihnen zu folgern? Nach B. Erdmann dies: Das Resultat der Deduktion besagt, "dass der Verstand alles, was er aus sich selbst schöpft, ohne es von der Erfahrung zu borgen, dennoch zu keinem andern Behaf habe, als lediglich zum Erfohrungsgebrauch." (Kants Kritizismus, S. 34). Das Resultat der Analytik soll demgemäss sein, "dass die alleinigen Objekte unseres Verstandes mögliche Erscheinungen sind. dass der Verstand daher über die mögliche Erfahrung nicht hinauskommt." (Ebenda S. 37, vgl. S. 38 39, 47/48). Jeh kann Erdmann durchaus nicht beistimmen und glaube, dass seine Auffassung das Verständnis des Kantischen Systems sehr erschwert. Die Thatsachen stimmen nicht mit ihr überein, weder die Problemstellung der Einleitung, noch die derselben entsprechende Anlage des ganzen Werks, noch die bedeutsamsten und wichtigsten Acusserungen Kants über Zweck und Hauptinhalt seiner transscendentalen Deduktionen. Und zwar sind dies gerade diejenigen Aeusserungen, welche nicht unter dem Druck einer Voreingenommenheit, nicht in Augenblicken geschrieben sind, in welchen ein einzelner Teil des Systems sich mit besonderem Nachdruck geltend machte (wie beispielsweise in der Vorrede zu den "Metaphysischen Anfangsgrunden"). Sie legen vielmehr von einem weiteren Gesichtskreise Zeugnis ab und deuten darauf hin, dass Kant, als er sie schrieb, das Ganze des Systems ins Auge fasste und den Schwerpunkt, sowie die Haupttriebfedern seines theoretischen Philosophierens zum Ausdruck bringen wollte. Diesen unlengbaren Thatsachen kann Erdmann nicht gerecht werden,

er kann für jene Aussprüche Kants keine irgendwie befriedigende psychologische Erklärung liefern. Bei der Lekture seines Werkes hat man gerade an den wichtigsten Stellen das Gefühl, dass er den wirklichen Verhältnissen Zwang authut und mit ungentigenden Gründen das Zuviel oder Zuwenig in Kauts Schriften, was seiner Theorie widerspricht, hinwegzudeuten versucht. So, um nur ein Beispiel anzuführen, welches den kleinsten Raum zur Erörterung beansprucht, meint Erdmann S. 29; "Mehr als der Nachweis der objektiven Gültigkeit der Kategorien war von der Deduktion nicht zu leisten.<sup>1</sup>) Denn ein unmittelbares Eingeben auf die kritische Grenzbestimmung, die hier vermisst worden ist, konnte Kant erst nach dem folgenden Abschnitt geben, da dieselbe die Erörterung der Grundsätze voraussetzt. Er hätte also die Systematik seines Workes unterbrechen mussen, wozu er jedoch, so lange er unbefangen darstellte, gar keme Veranlassung haben konnte."7: Dagegen muss eingewandt werden, dass die Lehre von den Grundsätzen in der "Kritik der reinen Vernunft" nicht mehr wie in den siebziger Jahren pur die letzte Phase der Kategorienlehre ist, dass sie vielmehr jetzt selbstständige Bedeutung gewonnen hat und Kategorien und Grundsätze zwei verschiedene, von einander unabhängige Glieder des Organismus bilden, wenn sie auch dieselbe innere Struktur haben. War also Grenzbestimmung Kants letzter Zweek, und auch besonders das eigentliehe Resultat der Deduktionen, so musste sie sowohl für die Kategorien als für die Grundsätze getrennt erwiesen werden und schon gleich bei den transcendentalen Deduktionen als deren Hauptabsicht in den Vordergrund treten. Sie musste es, und konnte es anch. Grundsatze und Lehre vom Schematismus sind durchaus nicht Voraussetzung für den Beweis dieser Grenzbestimmung. Kann doeb die transseendentale Deduktion der zweiten Auflage ihn auch schr gnt ohne Rücksichtnahme auf jene ihr folgenden Untersuchungen erbringen. Zumal die Lehre vom Schematismus ist ja kein natürliches, mit Notwendigkeit sieh einstellendes Problem, sondern eine künstlich gemachte Schwierigkeit, von welcher die vorbergehende Deduktion nichts weiss und mit welcher die Grenzbestimming in keinem innerlichen Zusammenhange steht. Die

<sup>1)</sup> Man beschte den Widerspruch gegen die auf Seite 190 angeführte Stelle aus "Kants Kritieismus" S 34 Die obige Formulierung Erdmanns schliesst sich an "Kritik" A S 128 an, vgl. oben S 178.

<sup>11</sup> Bel der zweiten Auflage lag diese Veranlassung nach Erdmann vor, da Kants Unbefangenheit geschwunden war,

notwendigen Voraussetzungen für die Grenzbestimmung, die Prämissen, welche sie als unvermeidliche Konsequenz nach sieh ziehen, sind in der transseendentalen Deduktion der Kategorien schon sämtlich gegeben. Sie liegen in dem Charakter der letzteren, dass sie blosse Formen und Funktionen des Verstandes und daher ohne Sinn und leer sind, sobald ihnen nicht ein Mannichfaltiges der Anschauung als Materie gegenübersteht, welches sie unter die Einheit der Apperception bringen; dass sie also objektive gegenständliche Gültigkeit nur dadurch erhalten, dass sie die Einheit der Apperception und der Erfahrung und damit die Gegenstände der Erfahrung erst möglich machen. Aus diesen Weseuseigentümlichkeiten der Kategorien ergieht sich unmittelbar die Notwendigkeit der Grenzbestimmung (vorher aber noch, oder mindestens zugleich, die Notwendigkeit, auf jede Erkenntnis der Dinge an sich zu verzichten). Dass Kunt nun in der ersten Auflage der Deduktion die Grenzbestimmung als eine zwar notwendige, aber zunächst nicht weiter zu verwertende Folge des Boweisganges ganz bei Seite setzt, ist eine der Thatsachen, welche Erdmanns Interpretation als unmöglich erscheinen lassen und die durch solche Bemerkungen, wie die zitierte, nicht aus der Welt geschafft werden.

Alle Schwierigkeiten werden beseitigt, sowie wir auch in der Analytik die rationalistische Gedankengruppe in den Vordergrund rücken. Wir befinden uns dann gerade mit den bedeutsamsten Thatsachen in l'ebereinstimmung. Die gegenteiligen, abweichenden Stellen, von denen oben (S. 187-190) eine Auswahl vorgestahrt wurde, sind Anomalien, wie wir sie im ersten Artikel schon mehrfach zu bemerken Gelegenheit hatten (vgl. S. 43-45, 46 -47, 54-55), und auch ebenso leicht psychologisch zu erklären wie diese. Idealismus und Grenzbestimmung spielen, wie wir sehen werden, in dem Teil des Systems, den Kant als Dialektik bezeichnete, wirklich die Hauptrolle. Ferner bilden sie die notwendige Voraussetzung sowohl für seine Moralphilosophie als für die Glaubensseite des Systems. Und gerade nach 1783 nahm die eine wie die andere Kants Denken in viel höherem Masse in Anspruch, als die bereits abgeschlossene Erkenntnistheorie. Je mehr das geschah, desto mehr musste aber die Rettung und Begründung objektivgültiger rationaler Wissenschaft in den Hintergrund, die Grenzbestimmung dagegen in den Vordergrund treten. Kants Entwicklung nach 1783, wie sie durch die ihn vorzugsweise besehäftigenden Probleme bestimmt wurde, hatte wenigstens die Tendenz, jene rein erkenntnistheoretischen Fragen zurückzudrängen. Und diese Tendenz konnte sehr wohl dahm fithren, dass wenigstens zeitweise die ursprünglichen Verhältnisse geradezu umgekehrt werden und das, was eigentlich our Mittel zum Zweek war, oder eine Folgerung, die mit in Kauf genommen werden musste, als der eigentliche Zweck erscheint. Was zu dieser Verrückung des Schwerpunktes in besonders hohem Masse drängte, war der Umstand, dass diejenigen Untersuchungen, welche in Idealismus und Grenzbestimmung ihr Fundameut fanden, für Kant einen sehr starken Gefühlswert besassen, der den rein theoretischen fast vollständig abging.

Und noch etwas sehr Wichtiges kam hinzu: die Aufnahme der "Kritik der reinen Vernunft" bei den Zeitgenossen. Für die allermeisten war sie ihrem eigentlichen Zweck nach ein Buch mit sieben Siegeln. Was es mit der Neubegründung rationaler Wissenschaft für eine Bewandtnis und Wichtigkeit habe, begriff man nicht, konnte man nicht begreifen, weil man Humes Zweifel meht erfasst hatte. Nur jemand, der durch Humes Schule hindurchgegangen und so aus seinem Schlummer trägen Denkens aufgerfittelt war oder der aus Kants Berichten die Bedeutung der Humeschen Enwürfe würdigen gelernt hatte, konnte Geschmack finden an einer Neubegrindung der rationalen Wissenschaft, die so teuer erkauft wurde: mit der Aufgabe nämlich jeder transscendenten Erkenntnis. Und solche Leute gab es par wenige. Der Idealismus und die Grenzbestummung mit ihrem schonungslosen Kampf gegen die alte transseendente Metaphysik, - das war es, was die Zeitgenossen zugleich faszimerte und abstiess, was hier Anhänger, dort Gegner warh. Nicht der Retter vor dem Skeptizismus schien Kant zu sein. sondern der Alleszermalmer, der propssische Hame. Kein Wunder, wenn die Aufnahme, die das Werk allgemein fand, auf den Urbelier zurtickwirkte. Was Gegner und Anhänger in den Vordergrund stellen, sehemt auch Kant zeitweise mit Recht auf diesen bevorzogten Platz Anspruch zu machen.

Das in den beiden letzten Absätzen Gesagte giebt uns die Richtung an, in welcher eine Erklärung der Stellen zu suchen ist, m welchen die Grenzbestimmung (und der ihr meistens zu Grunde begende Idealismus) den eigentlichen Hanptzweck der Analytik zu bilden scheint. Alle diese Aeusserungen stehen unter dem Einfluss der Dialektik resp. der praktischen Philosophie in ihrer weitesten, die Glaubensseite des Systems einschliessenden Bedeutung oder sind unter dem Eindruck der Aufnahme des Werkes bei den Zeitgenossen

entstanden. Die Triebfedern, welche Kant vermochten, die ganze Kraft seines Geistes an die Rettung der apriorischen Wissenschaft zu setzen, sehweigen in den Augenblicken, welchen jene Stellen ihr Dasein verdanken. Und mit den Triebfedern war zugleich auch Kants Fähigkeit dahin, sich in die früheren Gedankengange, in das Vorwiegen der rationalistischen Tendenz zurtiekzuversetzen. Man muss sich sorgsamst vor der Ansieht huten. Kant habe das vielverschlungene Gewebe seines Systems immer vor Augen und im Herzen gehabt und das unberechtigte Vordrängen eines Teiles ängstlich vermieden. Kant war auch ein Mensch und über menschliche Schwächen nicht erhaben. Auch er batte Stimmungen, denen er unterworfen war, weehselnde Neigungen und Interessen, welche die Gruppierung der Gedanken in ihm beeinflussten; er war von zufälligen Eindrücken abhängig, die seinem Denken eine gewisse Richtung und einem zunächst untergeordneten Teil seines Systems eine abnorme Bedeutung geben konnten. In solchen Augenblicken, in denen er ohne Rücksicht auf die bewegenden Kräfte seiner Entwicklung, ohne Rücksicht auf das Ganze des Systems als einheitlichen Organismus der sein Denken zufällig beherrschenden Tendenz nachgab und unter ihrem Einfluss sich zu Acusserungen hinreissen liess, die keinen Anspruch darauf machen können, prinzipielle, erschöpfende und endgültige zu sein, konnte er schr wohl die Grenzbestimmung und den Idealismus) zum Hauptzweck sowohl der ganzen theoretischen Philosophie als auch speziell der transscendentalen Deduktionen der Analytik machen. Aber wir haben es dann eben nur mit Unregelmässigkeiten zu thun, die auf die prinzipielle Beurteilung der ganzen Erkenntnistheorie wie ihrer einzelnen Teile durch den Historiker der Philosophie ohne Einfluss bleiben mussen und nur verlangen konnen, in Bezug auf ihre Entstehungsmöglichkeit von ihm psychologisch erklart zu werden.

Man wird vielleicht erstaunt sein, dass ich an diese abschliessenden Untersuchungen über die Analytik herangetreten bin, ohne vorher die beiden Abschnitte über Phaenomena und Noumena und über die Amphibolie der Reflexionsbegriffe besprochen zu haben. Aber der letztere — von Kant selbst sehon als Anhang bezeichnet — gehört eigentlich gar nicht in die Analytik, sondern in die Dialektik. Wie diese die transscendente Psychologie, Kosmologie und Theologie bekämpft, so der Abschnitt über Amphibolie die falsche Ontologie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die weltere Begründung in: Adlekes, Kants Systematik als systembildender Faktor S 65-112. Vgl. auch meine Besprechung der "Losen Blatter" in diesem Heft unter HID.

Von ihm gilt also alles, was im nächsten Abschnitt von der Dialektik gesagt werden wird.

Auch der Abschnitt über Phaenomena und Noumena gehört eigentlich nur mehr halb in die Analytik. Er bildet sozusagen den L'ebergang von dieser zur Dalektik, indem er aus ersterer diejenigen Resultate zieht, welche, wenn sie auch in ihr selbst arsprunglich nicht recht zu verwerten waren, für die Dialektik grundlegende Bedeutung haben. Nach Erdmanns Darstellung (Kunts Kritizismus S. 337) scheint es zwar, als solle unser Abschnitt die sämtlichen einzelnen Ergebnisse der Analytik in einen summarischen Leberschlag zusammenfassen, der die Momente derselben in einem Punkt vereinige. Und dieser Punkt, in dem alle Resultate vereinigt sind, soll in der Behanptung liegen, dass ein transscendentaler, auf die Dinge an sich bezüglicher Gebrauch der Kategorien unmiglich sei.

Ware Erdmanns Darstellung richtig, so hatte ich allerdings einen großen Fehler begangen, indem ich den Abschnitt auf den letzten Seiten von der Besprechung ausschloss. Allein die Stelle im Anfang des Abschnittes (2. Auflage S. 295), auf die Erdmann sich namentlich bezieht, enthält etwas ganz anderes, als was er sie sagen lässt. Ehe wir uns auf das stürmische Meer der Dialektik wagen, meint Kant, "wird es nützlich sein, zuvor noch emen Blick auf die Karte des Landes zu werfen, das wir eben verlassen wollen, und erstlich zu fragen, ob wir mit dem, was es in sich enthält, nicht allenfalls zufrieden sein könnten, oder auch aus Not zufrieden sein mitssen, wenn es überall keinen Boden gieht, auf dem wir uns anbauen könnten; zweitens, unter welchem Titel wir denn selbst dieses Land besitzen und uns wider alle feindseligen Ansprüche gesiehert halten können. Obschon wir diese Fragen in dem Laufe der Analytik schon hinreichend beantwortet haben, so kann doch ein summarischer Ueberschlag ihrer Auflösungen die Veberzeugung dadurch verstärken, dass er die Momente derselben in einem Punkt vereinigt." Also nicht der Inhalt der ganzen Analytik soll kurz zusammengefasst werden, sondern nur zwei Fragen werden ausgewählt, die zwar im Laufe der Untersuchung schon ofter aufgeworfen und auch hinreichend gelöst sind, die aber bisher soch keine zusammenhängende Darstellung erfahren haben. Die Fragen selbst werden auf S. 295 etwas unklar gestellt. Sieht man die l'intersuchung selbst an, so findet man unselwer als das eigentliche Thema den aussthrlichen Nachweis heraus, dass wir einerseits

von den Kategorien keinen transseendenten Gebrauch zur Erkeuntnis von Dingen an sich machen können, dass sie vielmehr stets auf Erfahrung beschränkt bleiben intissen, dass und inwiefern wir aber andererseits doch neben den l'hänomenen noch Noumena auzunehmen berechtigt und zugleich genötigt sind. Was aber bisher in der Analytik nicht sogleich verwertbare Folgeerscheinungen des Beweisganges gewesen waren, wird hier gesammelt und verarbeitet. Die idealistischen und empiristischen Gedankengruppen nehmen unbestritten den ganzen Abschnitt allein ein. Auch in der Dialektik sind sie, wie wir sehen werden, die berrschenden. Die Aufgabeunseres Abschaittes ist daher, die Dialektik vorzubereiten. Alle die einzelnen Strahlen, welche von Zeit zu Zeit im Laufe der Analytik aufblitzten und den Hintergrund (mit Idealismus und Grenzbestimmung) scharf beleuchteten, dann aber wieder ins Nichts sich zu verlieren scheinen, sind wie in einem Spiegel aufgefangen und vereinigt. Jetzt werden unter ihrem Scheine die Grundlagen gesiehert, auf denen die Dialektik erbaut werden soll. Noch viel klarer muss die Sachlage in dem von mir rekonstruierten "kurzen Abriss" zu Tage getreten sein. Derselbe war einheitlicher als die jetzige Analytik, In ihm war bisher nur die objektive Gültigkeit der Kategorien erwiesen. In dem Abschnitt über Phänomena und Noumenn wurde zum ersten Mal eingehend untersucht, ob nicht auch ein transseendenter Gebrauch der Kategorien möglich sei, und die Frage entschieden verneint. Wie der "kurze Abriss" angelegt war, musste ein Abschnitt wie der unsrige eingeschoben werden, weil sonst die Dialektik in der Luft geschwebt haben würde. Das Naturgemässe wäre also: die Amphibolie der Reflexionsbegriffe in die Dialektik zu verweisen und dem in Rede stehenden Abschnitt den Nebentitel zu geben: Uebergang zur Dialektik; Darlegung ihrer Grundprinzipien in Gestalt einiger Konsequenzen der bisherigen Untersuchungen "welche für die Analytik selbst nur von nebensächlicher Bedeutung waren.

Ich war also berechtigt, den letzten Abschuitt der Analytik samt seinem Anhang bei den Darlegungen auf S. 190—194 zu eliminieren. Was sie Besonderes an sieh haben, ist durch ihre Verwandtschaft mit der Dialektik bedingt, zu welch letzterer ich jetzt übergehe.

(Schluss folgt.)

## Eine Sozialphilosophie auf Kantischer Grundlage.

Von K. Vorländer in Solingen.

Kant hat seine wissenschaftliche Lebensaufgabe, die Neubegründung der Philosophie als systematischer Wissenschaft, auf das soziale Gebiet nicht ausgedehnt. Er hat, wie bedeutsamen Stoff seine rechts- und geschichtsphilosophischen Schriften, insbesondere die Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absieht, in dieser Hinsicht auch bieten, doch keine zusammenhängende kritische Sozialphilosophie geschaffen; und ebensowenig haben hisher seine Jünger und Fortbildner im engeren wie weiteren Sinne dieser Arbeit sich unterzogen. Selbst unsere von sozialen ldeen erfulte Zeit, von der man eher die Inangriffnahme einer selchen Aufgabe hätte erwarten können, scheint über der eifrigen Beschästigung mit praktischen sozialen Problemen his jetzt die Musse nicht gefunden zu haben, eine gesicherte theoretische Grundlage für dieselben zu enchen und festzustellen. Das Einzige, was bisher in dieser Richtung vorlag, die materialistische Geschichtsphilosophie von Karl Marx und seinen Anhängern, bat zwar den Vorzug einer schembar einheitlichen Methode, unterwirft dieselbe aber keiner kritischen Begrundung, geht nicht auf die letzten Grundbegriffe einer möglichen Sozialwissenschaft zurück und ist zudem meht vollständig ausgedacht und durchgeführt. Um so freudiger ist als erster Versuch einer kritischen Sozialphilosophie das soeben erschienene Werk von Rudolf Stammler. Wirtsehaft und Recht sach der materialistischen Geschichtsauffassung (Leipzig. Veit & Comp. 1896) zu begrüssen.1) Stammlers Buch bietet weit

<sup>1)</sup> Zwar hat die Rezension von Standinger im J. Hefte der "Kantstudien" bereits dieses Werkes gedacht, allein sie ist der Bedauung desselben unserer

mehr als der leicht misszuverstehende Titel (in dieser Beziehung geben wir Standinger a. a. O. S. 133 Recht) besagt: es enthält nicht bloss eine Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung, sondern eine Ueberwindung derselben durch einen selbständigen Aufbau sozialphilosophischer Gedanken, und zwar — deshalb gehört seine Besprechung an diese Stelle — auf Kantischer Grundlage. Nicht, dass Kant besonders oft genannt wurde, aber seine Methode wird angewandt in derjenigen Ausbildung, die ihr unter den neueren Fortbildnern des kritischen Idealismus vor allem Cohen gegeben hat, angewandt auf ein von dieser fast noch völlig unbearbeitetes Gebiet. Seine Hauptbedeutung liegt in dem Nebentitel: "eine sozialphilosophische Untersuchung". Stammlers Erörterungen sind und wollen sein, um mit Kant zu reden: die Prolegomena zu einer jeden kunftigen Sozialphilosophie, die als Wissenschaft wird auftreten können.

Ganz im Sinne Kants, ja fast im Stile desselben formuliert er sein Problem dahin: Welche allgemeinen Begriffe konstituieren allererst das soziale Lebon als einen eigenen Gegenstand unserer Erkenntnis (S. 17)? Unter welchen formalen Bedingungen ist dasselbe allein einheitlich zu denken möglich? Seine Aufgabe bezeichnet er ausdrücklich, "um Missverständnissen vorzubengen", als eine erkenntniskritische, nicht psychologische. Sein soziales A priori ist, wie das Kantische, nicht zeitlich, sondern logisch zu verstehen; es existiert nicht vor oder ausserhalb aller geschichtlichen Erfahrung, sondern es will die einheitliche und allgemeingiltige Art ihrer Erkenntnis bedeuten. Eine absolute Notwendigkeit lässt sich freilich für das soziaie Leben nicht aufzeigen, aber eben so wenig für das wissenschaftliche Erkennen, das ethische Thun, das kunstlerische Gestalten. "Wer danach fragt, fragt mehr, als wissenschaftliche Einsicht beantworten kann" (S. 110). Vielmehr nur die Möglichkeit eines gesetzmässigen Erkennens, Wollens, Gestaltens vermag der Kritizismus aufzuweisen.

Wenn nun aber das soziale Leben in seiner Eigenart den Gegenstand einer nen zu begründenden Sozialwissenschaft bildet, so ist zunächst genau zu bestummen, was denn unter sozialem Leben eigentlich zu versteben sei. Was bedentet denn dies "sozial", dieses meistgebrauchte von den vielen Schlagwörtern unserer Zeit, dessen

Meinung nach nicht gerecht geworden, indem sie einerselts den Gesamtplan desselben nicht erkennen basst, andererseits einen wichtigen Punkt, den sie einseitig berausgreift, teils missverstanden, teils mit Unrecht angegriffen hat. Begriff genau und bestimmt festzustellen trotzdem noch keiner aller der Juristen, Nationalökonomen, Politiker, Philosophen unternommen hat (118)? Wir gehen auf die fünferlei Bedeutungen, in denen die hentige Sprechweise das Wort "sozial" gebraucht (119-123), nicht ein. Stammlers eigene, in immer neuen Wendungen des Gedankens wiederkehrende Definition lautet: Soziales Leben heisst änsserlich (90) oder durch änsserlich verbindende Normen (108) geregeltes Zusammenleben von Menschen. Die Regelung durch Menschensatzung unterscheidet das menschliche Zusammenleben so weit es uns geschichtlich allein bekannt ist, seine erste Entstehung interessiert uns hier nicht) von dem bloss physischen Nebenemanderleben; der aufangs dem Leser etwas auffallende Zusatz "änsserlich" wird in der Differenz des Sozialen vom Moralischen and von den subjektiven Triebfedern des Einzelnen begründet. Man kann an dieser Definition ja vielleicht noch das eine oder andere vermissen, etwa den von unserem Philosophen keineswegs überschepen, aber an späterer Stelle eingefügten Gedanken "zu bestimmten Zweeken" oder "zur Befriedigung ihrer Bedürfnisse" schon hier hinzugefügt wünschen; einen Hauptvorzug wird man ihr jedenfalls nicht abstreiten können: dass sie, gerade in ihrer knappen Fassing, ein wirksames, methodisches Unterscheidungsmittel der sozialwissenschaftlichen von anderen Betrachtungsweisen, insbesondere der naturwissenschaftlichen, darbietet, und so auch in dieser Beziehung dem Kantischen Grundsatze reinlicher Scheidung entspricht.

An dem also definierten sozialen Leben als Gegenstand hat nanmehr die kritische Sozialphilosophie ihre methodische Arbeit zu beginnen d. h. die grundlegende Gesetzmässigkeit desselben zu erforschen. Diese aber kann — darin zeigt sich die genaue Ueberenstimmung Stammlers mit Kants transcendentaler Methode — nur formal sein, muss von allem besonderen Inhalte einer möglichen Regelung des sozialen Lebens vollständig absehen (186). Wenn es einen einheitlichen und allgemeingiltigen Gesichtspunkt für alles soziale Leben geben soll, so kann er sich nur auf die Form desselben, das will sagen die oberste Bedingung seiner Erkenntnis als eigenen Gegenstandes beziehen (187). Was Kant für die Erfahrung wie für die Ethik in dem Terminus der Form gesucht und gefunden hat: das Bestimmende, Bedingende, Gesetzmässige an aller Erkenntnis 13,

<sup>)</sup> leh habe in meiner Dissertation (Der Formalismus der Kantischen Ethik ete Marburg 1803) im Amschluss an eine Reihe Kantischer Stellen (vgl. für die Etfahrungsleure S. 6-12, für die Ethik S. 14 fl.) diesen Charakter der

wird hier zum ersten Male auf das Gebiet des sozialen Lebens mit Bewusstsein augewandt. Stammler bezieht sieh denn auch ausdrücklich auf Kants Lehre von Materie und Form (Amphibolie der Reflexionsbegriffe Nr. 4) da, wo er ausführt, dass die allerdings nur in der Abstraktion mögliche Trennung von Form und Stoff behufs der Möglichkeit wissenschaftlicher Behandlung einzutreten habe (165).

Fragen wir nun weiter: Worm besteht die Form, worin die Materie des sozialen Lebens?, so findet sieh, dass die Antwort in der obigen Definition desselben bereits enthalten ist. Die Form ist die (äussere) Regelung, die Materio das zu regelude Zusammenleben der Menschen. So weit ist ohne Frage die Unterscheidung klar and bestimmt. Schwieriger ist die Grenzbestimmung zwischen beiden. Sie hängt davon ab, wie weit man die Herrschaft der Form auszudehnen gesonnen ist. Cohen sagt einmal'), die Aufgabe der Wissenschaft bestehe darin, "immer weniger die Materie anzuerkennen, immer sicherer den Stoff in Form zu durchdringen". Von diesem unseres Erachtens prinzipiell unanfechtbaren Standpunkte aus geht Stammler allerdings nicht weit genug, wenn er die Materie des sozialen Lebens als "menschliches Zusammenwirken zur Befriedigung irgend welcher menschlichen Bedürfnisse\* definiert. In dem "Zusammenwirken" findet Natorpa), wie mir scheint, mit Recht schon ein Mitcinfliessen dessen, was doch vermieden werden soll, der regelnden Form; er schlägt statt dessen vor: Eignung zu zusammenwirkender Thätigkeit, über welche Eiguung zunächst die Technik entscheidet. Weniger notwendig finden wir die gleiebfalls von Natorp gewünschte Streichung des allerdings nicht gerade unentbehrlichen Zusatzes "zur Befriedigung menschlicher Bedurfmisse". Wenn Natorp selbst, im Anschluss an Kants Ethik, im Individuellen der "Form" der Aktivität d. i. dem regelnden Willen als Materie die "regellosen, subjektiven Triebe" gegenüberstellt, warum soll da im sozialen Leben nicht als die Materie das auf Befriedigung ihrer Bedürfnisse gerichtete Thun der Menschen gefasst werden dürfen?

Form aufzuhellen gesucht, ohne dass einer meiner Rezensenten (Jodl, Vaihinger, Koppelmann) auf diesen Punkt näher eingegangen wäre

<sup>1)</sup> Cohen, Kants Begründung der Aesthetik S. 23.

<sup>7)</sup> In seinen soeben im Archiv für systematische Philosophie erscheinenden "Grundlinien einer Theorie der Willensbildung Drittes Stück", die der Herr Verfasser mir noch während des Drückes mitzuteilen die Güte hatte. Ich kann auf diesen sozialphilosophisch hochbedeutsamen Artikel, der eine besondere Besprechung verdienen wurde, hier nur aufmerksam machen.

An irgend einer Stelle müssen dieselben doch zum Vorschein kommen, and zur regelnden Form gehören sie gewiss nicht, sondern zur regellesen, aber zu regelnden Materie. Wir würden also, Stammler mit Natorp verbindend, als Definition der sozialen Materie vorschlagen: das Zusammenleben (nicht = wirken)<sup>1</sup>) von Menschen als bestimmbarer, willenstähiger, auf Bedürfnisbefriedigung gerichteter Wesen.

Die Einzelanwendungen, die nun unser Verfasser weiterhin von diesen methodischen Bestimmungen zu einer erkenntniskritischen Begründung der Jurisprudenz und Nationalökonomie macht, können wir hier, wo es uns nur um die Kantische Grundlage seiner Sozialphilosophie zu thun ist, nur flüchtig berühren. Auch bei diesen Entwicklungen stellt Stammler wieder in durchaus Kantischer Weise zuerst die transcendentale Frage; unter welchen Erkenntnisbedingungen eine solche Wissenschaft überhaupt möglich sei (S. 192). Die Rechtswissenschaft, antwortet er, insofern sie die regelnde Form des sozialen Lebens in abstrahierender Absonderung betrachtet, die Nationalökonomie, insofera sie die konkrete Ausfithrung eines geregelten Zusammenwirkens auf seinen systematischen Zusammenhang hin durchforscht (8, 196 und öfter, wie denn Stammler überhaupt die leitenden Gedanken seines Buches durch öftere, wenn auch in immer neuer Beleuchtung erscheinende Wiederkehr dem Leser einzuprägen bemunt ist. Ob dabei der Begriff der Wirtschaft nicht überspannt wird, wenn er jedes nur denkhare Zusammenwirken zur Bedürfnisbefriedigung umfasst, ob neben der an sich berechtigten scharfen Trennung der naturwissenschaftlich-technischen von der sozialwissenschaftliehen Betrachtungsweise nicht auch das verbindende Moment, indem die naturwissenschaftliche und technische Bewältigung des sozialen Stoffes doch eigentlich die Vorbedingung seiner sozialen Regelung ist, deutlicher bätte hervorgehoben werden können; diese and andere Einzelfragen, die zum Teil von Natorp mit Scharfsun erörtert worden sind, und zu denen das gejstvolle Buch in Menge aaregt, können hier nicht näher besprochen werden. Kehren wir zu den grossen methodischen Grundfragen zurtiek!

Da erweist sich die Stellungnahme unseres Sozialphilosophen als in jeder Hinsicht von Kantischem Geiste diktiert. Es ist die Stellung des Kritizismus zum Skeptizismus (oben S. 198; Stammler S. 199 f., 596 f. u. ö.). Es ist zweitens der Gegensatz der erkenntniskruschen zur psychologischen und genetischen Betrachtungs-

<sup>1)</sup> So abrigens gelegentlich auch Stammler, s. B. S. 192.

weise. Die Berufung auf die sogenannte menschliche Natur wird abgewiesen, als keine Grundlage von voller Allgemeingiltigkeit bietend; man meint damit in rechtlicher (S. 180 ff.) wie wirtschaftlicher (183, 198, 201) Beziehung in der Regel nur den Durchschnittscharakter der meisten beutigen Mensehen, für den zunächst doch bloss physiologische Anlagen und Fähigkeiten vorhanden sind, die ihrer Ausbildung und Erziehnug erst noch harren. Psychologie und Naturforschung sind für den Nationalökonomen nur Hilfstruppen, vor deren Uebermächtigwerden er sich zu hüten hat (221; vgl. den ganzen gegen Adolf Wagner gerichteten § 35: ökonomische Psychologie S. 197-204). Die genetische Frage nach der ersten Entstehung des sozialen Lebens wie auch des Rechtes wird als für das erkenntniskritische Problem ganz irrelevant abgelehnt. Aus demselben Grande hat die Lehre Darwins für die Begrundung einer Sozialphilosophie keine Bedeutung (298 f.). Die Erwägungen des Zusammenwirkens vom Standpunkt der Naturwissenschaft und Technik einer-, von demjenigen der sozialen Regelung andererseits sind nach Stammler unverschuliche Gegensätze (307); wir würden lieber sagen; sie sind disparat, unvergleichbar, orgänzen sieh aber gegensertig. - Kantisch endlich ist drittens und vor allem das methodisch-bewusste Eintreten für den Formalismus (im kritischen Sinne) gegen den Materialismus, hier zum ersten Male, so viel wir wissen, auf das Gebiet des sozialen Lebens angewandt (s. übrigens schon oben S. 199). Es handelt sich nicht um "Wechselwirkung" zwischen sozialer Form und sozialer Materic, die Stammler hier (S. 229) kurz mit Recht und Wirtschaft identifiziert, sondern um das Verhältnis von bedingender Form (Kants "formale Bedingung") zu geregelter Materie, das in Anmerkung 106 mit demjenigen von Verstand und Sinnlichkeit in l'arallele gestellt wird. Für die Einheit des sozialen Lebens entsteht durch Einfilgung des besonderen, eigenartigen Gesichtspunkts der Ausseren Regelung ein ganz neues Feld der Untersuchung (S. 235). Dabei ist Stammler weit entfernt von der vulgären Verurteilung des sozialen Materialismus, der sogenannten materialistischen Geschiehtsauffassung; er ist vielmehr, neben Natorp vielleicht, der erste auf Kantischen Pfaden Wandelnde, der die wissenschaftliche Bedeutung des Marxismus voll gewurdigt hat (vgl. Standinger a. a. O. S. 134). Er spricht von einem "Kreislauf des sozialen Lebens" (Buch III, Absehnitt 3), er überschreibt sein drittes Buch "Monismus des sozialen Lebens", er erkennt die unbedingte Geltung des Kausalitätsgesetzes im Bereiche der Erfahrung ausdrucklich an. Es giebt nur eine und dieselbe Erfahrung, deren gesetzmitssige Einsicht die Wissenschaft erstrebt, indem sie die Bedingungen ihrer Möglichkeit festzustellen sucht. Dieser Kantische Gedanke wird bei Stammler einfach auf das Soziale übertragen (z. B. S. 315, 329). Unbegreifbare Ursachen, so z. B. auch wanderbare Emgriffe Gottes (318) werden daher ganz konsequent abgelehnt (315 ff.). Die Sozialwissenschaft erkennt deshalb auch keinen Rangunterschied von "geistigen" neben "materiellen" Phänomenen an wie schon an früherer Stelle [§ 26] die Unterscheidung von höheren und niederen Bedürfnissen als sozialwissenschaftlich irrelevant abgewiesen war), ebensowenig wie eine zweite Kausalreihe für eine besondere Welt des Geistes. Die Frage nach Inhalt und Wertschätzung des Geistesproduktes ist eben eine andere als die nach der empirischen Bedingtheit seines Auftretens (327f.). Der Zusammenhang der geistigen mit den zu Grunde liegenden wirtschaftliehen Bewegungen (dem ökonomischen Unterbau der materialistischen Geschichtsauffassung) ist freilich oft genug schwer aufzudecken, ja im Sinne exakter Kausalität in litckenloser Ursachenkette wohl schwerlich jemals darzulegen (§ 59, vgl. schon § 14, 15 und 29), aber er ist prinzipiell unabweisbar. So bekennt sieh denn Stammler, dem aus Natorps Einleitung in die Psychologie entlehnten Motto seines dritten Buches gemäss, klar und rückhaltlos zum Monismus der Erfahrung, "Die berechtigte Auffassung in dem Werdegang des sozialen Lebens ist die monistische, die keine eigenartige und selbständige Ursachenreibe fär durchgreifende soziale Strömungen und für die bestimmenden Gründe von Rechtsänderungen kennt: sondern diese durch vorausgegangene soziale Erscheinungen selbst genetisch bedingt sein lässt und alle Bewegungen und Wandlungen des gesellschaftlichen Menschendaseins in der unbedingten Einheit sozialer Erfahrung begreifen und erkennen will (S. 331)."

Mit diesem unmissverständlichen Gedanken von der Einheit aller Erfahrung, den Staudinger (S. 134) selbst als vortrefflich bezeichnet, schlieset der erste Teil des Stammlerschen Buches.

Kants Philosophie ist nur in ihrem ersten Teile Erfahrungstehre, ihr zweites Ziel ist die Begründung der Ethik. Analog verhält es sich bei Stammlers Werk. Umspannte dessen erste Hülfte § 6-32 in 3 Buchern: I. Stand der Frage, H. Gegenstand der Sozialwissenschaft, III. Monismus des sozialen Lebens) das ganze Gehiet der sozialen Erfahrung, welches sie nach den Grundsätzen der transscendentalen Methode zu bearbeiten unternahm, so kann man

von der zweiten Hälfte desselben (§ 63-105, Buch IV: Soziale Teleologic. V: das Recht des Rechtes) wohl sagen, dass sie im wesentlichen Kants Ethik auf das soziale Gebiet überträgt. Nicht als ob Stammlers Untersuchung sieh an den Gang, den Kant zur Begrundung seiner Ethik genommen, bände! Das ist nicht der Fall. Kants treibender Gedanke, dass die Erfahrung ewig unabgeschlossen bleibt und somit selbst, in den Ideen, zu einer anderen - regulativen statt konstitutiven - Art der Gesetzmässigkeit hintreiht, wird zwar von Stammler auch geltend gemacht (vgl. z. B. S. 357f.), aber sein Ausgangspunkt ist ein anderer, mehr den grundlegenden Ausführungen Natorps im dritten Kapitel seiner Religion innerhalb der Grenzen der Humanität 1) verwandt. Er beginnt zwar in streng Kantischer Art mit der Frage: Bedeutet denn alle Gesetzmässigkeit schlechtweg Erfahrungskausalität? Oder ist noch eine andere Art von Gesetzlichkeit d. i. grundlegender Einheit des Gesichtspunktes zu denken möglich? Und welche kann für das menschliche Handeln in Betracht kommen? Zur Beantwortung dieser Frage aber unterscheidet er dann sofort, gleich Natorp, die verschiedenen Bewusstseinsrichtungen?), von denen uns hier nur Erkenntnis und Wille angehen. Jede menschliche Handling kann von einem zwiefachen Gesichtspunkte aus betrachtet werden, nämlich als eine kausal bewirkte oder als eine noch zu bewirkende. Die Vorstellung eines zu Bewirkenden, das Wollen, ist doch offenbar toto genere verschieden von dem Erkennen eines kansal Bewirkten. Mögen Wollen und Erkennen psychologisch noch so eng mit einander verbunden sein, erkenntniskritisch sind sie aufs Strengste von einander zu scheiden. Ein und derselbe Gegenstand kann kausal und teleologisch, vom Standpunkte der Erkenntnis und des Willens, des Seins und des Sollens aus betrachtet werden. Mit der Betonung dieses Gedankens befindet sieh Stammler aber genau auf Kantischem Standpunkt, wie er denn auch (S. 662) "für eine Förderung und Lösung der alten schwierigen Frage nach dem Verhältnis von Freiheit und kausaler Notwendigkeit" das "schärfste Festhalten an der Me-

<sup>4)</sup> Auf diese weist dem auch Stammler Ann. 161 (S. 662) besonders hin, Auch mir erscheinen die Erörterungen Natorps zu klar und instruktiv, dass ich in melner Darlegung der methodischen Berechtigung von Kants ethischem Rigorismus (Philosophische Monatshefte XXX [1894] S. 374fl.) von ihnen ausgegengen bin.

<sup>&</sup>quot;) Diesen Terminus entlehnen beide wohl aus Cohen, Kants Begründung der Austhetik.

thode Kantischer Erkenntniskritik" für "unerlässlich" erklärt. Es ist der Doppelstandpunkt des Seins und des Sollens, als dessen einfach klarste Keunzeichnung mir immer die bekannte Stelle aus der Kritik der praktischen Vernunft erschienen ist: "Man kann also einfäumen, dass, wenn es für uns möglich wäre, in eines Menschen Denkungsart, so wie sie sich durch innere sowohl als äussere Handlingen zeigt, so tiefe Einsicht zu haben, dass jede, auch die mindeste Triebfeder dazu uns bekannt würde, ingleichen alle auf diese wirkenden äusseren Veranlassungen, man eines Menschen Verhalten auf die Zukunft mit Gewissheit, so wie eine Mond- oder Sonnentinsternis, ausrechnen könnte, und dennoch dabei behaupten, dass der Mensch frei sei.")

Gerade dieser Punkt aber, der ausschlaggebende in der kritischen Begrundung der Ethik, ist von jeher am meisten angegriffen, weil missverstanden, worden. So nimmt es uns denn auch nicht allzusehr Wunder, wenn auch Standinger, trotz der deutlichsten Erklärungen Stammlers, in den Chorus dieser Gegner mit einstimmt; wenn wir such von ihm, der Kant mit Recht für \_immer noch einen Eckstein der philosophischen Entwickelung" erklärt, "dessen wissenschaftlieben Erwerb die Masse der Zeitgenossen noch kaum begriffen, geschweige denn überwunden" habe?), nicht gerade erwartet hätten, dass er nicht bloss von einem "bei Kant zurückgebliebenen Reste metaphysischer Dogmatik", sondern sogar von einem ihm zurückgebliebenen "Begriffs- und Ideennebel" (!) redete, von dem auch Stammler sich picht völlig losgemacht babe 3) Da soll bei Stammler der Wille "keine kausale Kraft haben", und doch soll er ihm "um die Ecke herum doch so etwas wie selbständige Kausalität zuerkennen" wollen, der Erfolg "unabhängig von kausalem Werden" eintreten, und dergleichen mehr (a. a. O. S. 135). Man fühlt sich fast versucht, das bekannte Wort Kants über Humes Gegner, dass sie "immer das als zugestanden annahmen, was er eben bezweifelte, dagegen aber mit Heftigkeit ... dasjenige bewiesen, was ihm niemals zu bezweifeln in den Sinn gekommen war"4), auf unseren Rezensenten anzuwenden. Denn es ist Stammler (und ebensowenig

<sup>1) (</sup>Reclam) S. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber einige Grandfragen der Kantischen Philosophie in: Archiv für systematische Philosophie 11<sup>2</sup> (1896) S. 207.

<sup>3)</sup> Kantstudien I !, 134.

<sup>4)</sup> Prolegomena (Reclam) S. 53.

unseres Erachtens Coben und Natorp¹)] niemals in den Sinn gekommen, eine zweite Kansalität neben dem Kansalzusammenhange der Erfahrung auzunehmen, noch auch zu bezweifeln, dass der Wille kausale Kraft habe, wie jeder andere kausale Faktor. Es giebt nur eine Kausalität, betont er ausdrücklich, und diese bildet eine in sich geschlossene Kette, in wolcher auch das Wollen nur als ein - wenn auch, nach Staudingers eigenem Zugeständnis, recht erheblicher - Faktor neben anderen auftritt und mit ihnen sich kompliziert. Auch dadurch, dass sie psychologisch genannt wird, verliert die Kansalität durchaus nichts von ihrem mechanischen Charakter (S. 354 f. gegen Thering, in diesem Falle nur den Typns einer weit verbreiteten Schulmeinung). Der Wille ist kein dunkles Agens, das dem rollenden Rade der Kausalität in die Speichen fiele. "Freiheit im Vollbringen giebt es nicht" (S. 381). Als "geschiehtliches Ereignis" betrachtet, steht jede Handlung unter "notwendig wirkenden und wiederum notwendig bedingten Ursachen". Willensfreiheit bedeutet nicht etwa "eine unerklärliche Kraft, die unbewirkt und erhaben oh Raum und Zeit in den Kausalzusammenhang irdischer Dinge mit feenhaftem Eintlusse wirkend eingriffe", kurz nicht Unabhängigkeit vom Kausalgesetze, sondern lediglich von dem "bloss subjektivem Inhalte zu setzender Ziele" (ebd.). Selbstverständlich wird auch sie, wie alles andere, "empirisch von uns erworben" und "fliegt uns nicht etwa in einem mystischen dunklen Verfahren an" (S. 385 f.).

Allein, wenn es somit auch keine zweite Art Kausalität giebt, so kann es doch eine andere Art Gesetzmässigkeit geben als die des Naturgesetzes. Ist doch die Kausalität kein für sieh bestehendes Ding, sondern im Grunde genommen, nichts als die allgemeingiltige Form, in der wir die Reihe der Erscheinungen embettlich ordnen (362), mit anderen Worten; die Bedingung möglicher Erfahrungswissenschaft (360 n.), wie der Verstand nach Kant) der Quell der Naturgesetze. Das Wollen aber benötigt einer anderen Gesetzmässigkeit als der des Zirkels. Es fragt nicht nach dem Warum, sondern nach dem Woza, nicht nach dem Sein, sondern nach dem Soll, nicht nach Ursache und Wirkung, sondern nach Mittel und Zweck, und zwar, wenn es objektiv giltige Zwecksetzung erstrebt,

<sup>1)</sup> Auch bei Kant ist es nur die sprachliche Einkleidung des Gedankens, die zu dem Missverstundnis Anlass giebt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Prolegomena § 38, worm Stammler (Ann. 158) den Kern der Kantischen Erfahrungslehre ausgesprochen findet.

bis hinauf zu dem Endzweck, der, weil er als allgemeingiltiges Gesetz für jede nur denkhare Zwecksetzung gelten soll, in keiner Erfahrung jemals voll zu verwirklichen ist, nur eine Idee, wie Stammler mit Kant sagt (368), von "regulativer" Bedeutung für die Verfolgung menschlicher Einzelzwecke. Die neue Gesetzmässigkeit charakterisiert sich also nicht in der Feststellung von Ursache und Wirkung, sondern in der regulativen Ordnung der Zwecke. Das oberste Gesetz des objektiv richtigen d. i. guten Willens [den Ausdruck Sittengesetz vermeidet der Verfasser)] findet seine kürzeste Formulierung in dem Cohen'schen: Handle frei! (369). Diese Freiheit des Willens steht indes, um es noch einmal abschliessend auszusprechen, in durchaus keinem Widerspruche zu der Geltung des Kausahtätsgesetzes. Sie liegt auf einem ganz anderen Felde als letzteres und will nur die eigene oberste Einheit aller möglichen Zwecksetzung besagen.

Dies alies ist von Stammler mit solcher Klarheit und Entschiedenheit ausgesprochen, dass in der That ein Missverstehen kaum möglich erscheinen sollte. Die einzige Verbesserung, die meines Erachtens etwa noch anzubringen wäre, betrifft etwas verhaltnismässig Untergeordnetes, die Exemplifizierung. Da die kausale und die teleologische (ethische) Betrachtungsweise an einem und demsehben Gegenstande getiht werden kann — beide in ihrer Art gleichher ech tigt, die andern ausschliessend, aber zugleich auch ergänzend —, so hätte Stammler vielleicht auch besser gethan, den Gegensatz beider an einem und demselben Beispiel, anstatt an verschiedenen (z. B. S. 352) klar zu machen; er hätte insbesondere an dem Begriffe der Wahl (356) den Unterschied von Kausalität und Telos begreiflich machen sollen, anstatt bloss das letztere zu berücksichtigen. Doch dies betrifft, wie gesagt, nur die äussere Hustrierung.

Trotz der prinzipiell notwendigen Scheidung von Erkennen und Wollen, muss doch die Methode auf beiden Gebieten dieselbe, die transscendentale, bleiben. Diesen methodischen Zusammenhang, die Analogieen von Erfahrungswissenschaft und Ethik legt Stammler üfters in trefflicher Parallelisierung dar. Der wissenschaftlichen Wahrheit der Erkenntnis entspricht das objektiv berechtigte Streben, der gute Wille der Zwecksetzung. Der Inhalt der Wissenschaft

<sup>&#</sup>x27;) Auch statt "gut" gebraucht er fast stets: objektiv richtig; heides verzutlich aus Grunden wissenschaftlicher Genauigkeit, um die Zweidentigkeit von "Gut" und "Sitte" zu vermeiden.

wie der Morallehre ist dem Wechsel, der Verbesserung, der kritischen Nachprüfung ausgesetzt, dagegen der Gedanke der Wahrheit überhaupt und des Guten überhaupt — es liesse sich statt dessen auch sagen; die Form an beiden — nicht (vgl. S. 371, 373 f., 382--384). Genau so, wie im Gebiete der Erkenntnis, tritt daher auch auf demjenigen des Wollens die kritische, formale Methode der skeptischen, psychologisch-genetischen, materialistischen gegenüber.

Wie der vollendete Skeptiker, der wissenschaftliche Wahrheit überhaupt nicht will, auch nicht durch wissenschaftliche Gründe von dem Vorhandensein einer solchen überzeugt werden kann, so ist auch für den, welcher auf gutes Wollen und rechtes Thun von vornherein zu verzichten beabsichtigt, die Einsicht in die Gesetzmässigkeit des Telos machtlos (377, vgl. auch 635 f.). Einen solchen wissenschaftlichen Nomaden, der jeden beständigen Anbau des Bodens, sei es der Erfahrung oder der Ethik, verabscheut, muss man sieh selbst überlassen. Seine subjektive Maxime hat für andere keine Bedentung, objektiv hat er im ersteren Falle nicht einmal zu deuken angefangen, im letzteren (372) nicht ausgedacht. Nur die Erziehung kann da einsetzen (376).

Wer die Ethik psychologisch begründen will, gründet sie auf etwas ganz Zufälliges, die "Natur" oder das "Glücksgefühl" des empirischen Ich, und kommt damit, wenn er ganz konsequent weiter geht, am letzten Ende zu Stirners" "Ich hab' mein' Sach' auf nichts gestellt" (377). Dem "sozialen Endämonismus" wird jedoch später noch ein besonderes Kapitel gewidmet. Zuntehst handelt es sieh um einen allgemeineren und wichtigeren Gegensatz, zu dem die "psychologische" Begründung der Ethik sieh erweitert und hinter dem sie ihre Opposition gegen eine formale Ethik gern versteckt, wir meinen den der genetischen zur transscendentalen Methode.") Keine Frage, dass die erstere, die auf dem in unserem Jahrhundert mit vollem Recht zu so immenser Bedeutung auf allen Gebieten gelangten Entwicklungsgedanken ruht, von der grössten Fruchtbarkeit ist; aber darauf kommt es hier nicht an, sendern auf das kritische Ausemanderhalten zweier verschiedener Untersuchungsmethoden der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergl K. Vorländer, Die Kantische Begründung des Moralprinzips (Solingen 1889) S. 8f., wo auch auf verwandte Aconscrungen Kants, Fichtes, Herbarts hingewiesen ist.

<sup>\*)</sup> Vergl. dazu die soeben erschienene, ganz im Sinne des Folgenden gehaltene Dissertation von Ludwig Woltmann, Dr. med et phil.: Kritische und genetische Begründung der Ethik. Freiburg i. B. 1896.

Wissenschaft. Auch hier zieht der Verfasser zuvörderst die Parallele mit dem Erkennen. Eine wissenschaftliche Wahrheit ist in ihrem Geltungswerte ganz unabhängig von ihrer Entstehungsweise im oder unter den Menschen. Und zwar hat die systematische Frage vor der genetischen logisch den Vorraug; denn "die Frage. wie sieh bei jemandem die Erkenntnis der Wahrheit entwickele, batte von vornherem keinen Sinn, wenn nicht systematisch der Gegensatz von wahrer Einsicht und aubjektivem Schein zu Grunde gelegt ist" (387 vgl. 619). Ebenso ist die Gesetzmässigkeit des Wollens von thatsächlichen Vorgängen nicht abhängig, vielmehr, wie bei dem Erkennen, die notwendige Unterlage und unerlässliche Voranssetzung für das richtende Urteil; ja. sie verschafft ihm erst die rechte Richtung (389), macht objektives Urteil über berechtigtes Wollen erst möglich (394). So ist denn auch die systematische Beurteilung eines sozialen Vorkommnisses unter dem Gesichtspunkte des Endzweekes von seiner genetischen Erklärung gänzlich zu trennen. Beide Betrachtungsweisen widersprechen sich gar nicht, sondern ergänzen sich. "Getrennt haben sie ihren Weg zu nehmen und dann erst zu voller Erkenntnis eines Gegenstandes zusammenzustehen\* (420; vgl. überhaupt § 75; Genetische und systematische Betrachtung sozialer Bestrebungen S. 420-423). Gewiss ist jene genetische Abhängigkeit der sozialen Erschemangen von einander im vollsten Masse vorhanden und zu erforschen; aber damit ist nicht alle weitere gesetzmässige Einsicht bereits zu Ende, im Gegenteil, man legt schon vorher unbewisst geinen formal allgemein geltenden Begriff des sozialen Lebens, wie nicht minder von wissenschaftlicher Erkenntnis, morabschem Wollen, künstlerisebem Gestalten und endlich von religiösem Empfinden der Erörterung ihrer genetischen Abhängigkeit im einzelnen Falle zu Grunde" (480).

Damit sind wir schon mitten in die Kritik der sogenannten materialistischen Geschichtsaussaung hineingekommen, die eben über ihrer genetischen Erklärung der sozialen Verhältnisse die stematische Erwägung und Beurteilung nach dem formalen obersten Gesichtspunkte des sozialen Endziels vergisst, mindestens nicht mit Bewusstsein anstellt. Sie trifft daher insbesondere das gespendete Lob wie der ausgesprochene Tadel. Nach allem Gesagten können wir hier kurz sein und bezüglich aller (nameutlich nationalekonomischer und rechtsphilosophischer) Einzelpunkte auf das Werk selbst verweisen. Der soziale Materialismus ist, so erklärt die zusammenfassende Kritik desselben in § 78, einmal unfertig, weil er die

erste von unseres Sozialphilosophen zwei Hauptfragen, die nach der Eigenart des sozialen Daseins im Gegensatz zur bloss technischen und bloss natürlichen Regelung nicht - wir wurden sagen: nicht scharf und prinzipiell genng!) - erhebt. Er ist ferner "nicht ausgedacht", weil er bei aller löblichen Tendenz auf Gesetzmässigkeit and Einheit, die über prinzipienlosen, seichten Historismus "boch erhaben ist" (442), es versäumt, die Art der von ihm behaupteten Notwendigkeit klar zu machen. Denn das Kansahtätsgesetz ist, wie wir sahen, nur die Bedingung möglicher Erfahrungswissenschaft, die soziale Aufgabe aber besteht in der Schaffung eines rechten gesellschaftlichen Zustandes. Die konkreten Bestrebungen erwachsen freilich immer aus geschichtlichen Erscheinungen und sozialen Znständen, sind aber nach Wünschen und Zielen der Menschen zu leiten, deren oberster Massstab nur ein solcher des Endzwecks sein kann. Sozialistische Bestrebungen durch materialistische Geschichtsauffassung rechtfertigen zu wollen, bedeutet daher einen inneren Widerspruch.

Deshalb dringen denn auch, wie schon § 77 scharfsinnig nachweist, teleologische Erwägungen unwillkärlich immer wieder in die materialistische Geschichtsauffassung ein, sobald sie ihre Gedanken näher darlegen und ausstthren will; so sehon in dem Sutze, dass die Menschen, um zu produzieren, sich zusammenthun, oder dass sie der gesellschaftlichen Entwicklung "bewusst" folgen sollen. Wer die l'nvermeidlichkeit eines naturnotwendigen Abrollens der sozialen Entwicklung erkennt, kann dieselbe nicht noch "zielbewusst" fördern. helfen, begünstigen wollen. Gerade der besondere Erfolg dieses Förderns wird gewollt, nicht blos erkannt. Das weist Stammler mit Geschick an dem bei dem Marxismus besonders behebten Bilde vom Geburtshelfer nach (434). Neben dem "Paradeanzug" des Materialismus haben sieh daher fast alle Aubänger der muterialistischen Geschichtsauffassung eine Art "zweite Garnitar für den Handwerksbetrieb der Tagespolitik" zugelegt; so nehmen sie in Wirklichkeit "neben der Kausalität der Naturerschemungen den Gedanken des Telos wieder auf, ... und daran thun sie recht" (445). Standingers Einwände gegen Stammlers Darstellung des Marxismus scheinen uns night begründet. Stammlers Behauptung, dass letztere Theorie grund-

¹) Denn es finden sich bei Marx Stellen, wie z. B. S 49 des "Kapitals" Bd 1 (2 Aufl.), wo es helsat, dass "bestimmte gesellschaftliche Verhältnisse der Produzenten" mit der "physischen Natur" der Arbeitsprodukte "und der darans entspringenden diaglichen Beziehungen absolut nichts zu schaffen haben."

sutzlich nur Vorgänge erkennen, nicht Forderungen stellen will, hat Standinger nicht entkräftet; handelte sie anders, so würde sie gegen das erste Prinzip eines philosophischen Systems, die Konsequenz, sundigen. "Marx wollte", so sagt einer der Führer der sozialistischen Bewegung in Frankreich,1) "jederzeit seine Theorie in ihrer ganzen Strenge und Reinheit aufrecht erhalten, und er überschüttete mit Spott diejenigen, welche die Macht der wirtschaftlichen Entwicklung und der sozialistischen Bewegung dadurch zu stärken meinen, dass sie an die reme Idee der Gerechtigkeit appellieren." Indirekt freilich hat er nach der Ansicht desselben Mannes in seine Geschichtsauffassing "den Begriff des Ideals, des Fortschritts, des Rechts wieder eingeführt." 1) Auch die Behauptung Stammlers von der starken idealistischen Unterströmung, die sieh im Widerspruche mit der leitenden materialistischen Theorie bei den Sozialisten zeige, halten wir für vollauf berechtigt. Das beweist, abgesehen von dem bereits Gosagten, jeder Blick in die sozialistische Tageslitteratur, beweist der Umstand, dass selbst orthodoxeste Marxisten sich gelegentlich idealistische Ausdrücke wie "Menschenwürde" n. a. entschlüpfen lassen, beweist u. a. der unten zitierte Redestreit zwischen Jaurès and Lufargue, and so manche andere Erscheinung aus unserem politischen Parteileben, auf die bier einzugehen nicht der Ort ist. Ja. Staudinger selbst, der die materialistische Auffassung zu verterdigen scheint und das Sittengesetz als Naturgesetz betrachtet, ist, wie ihm bereits von Natorp eingehend nachgewiesen worden ist,3) unt seiner Behauptung einer objektiven Ordnung der Zwecke, in Wahrheit ein sozialer Idealist: woran wir übrigens nach seiner früheren, wahrhaft erhebenden Abhandlung "die sittliche Frage eine soziale Frage 4) niemals gezweifelt hatten.

Wenn so der Materialismus — nach dem Worte Albert Langes "die erste, niedrigste, aber auch vergleichsweise festeste Stufe der Philosophie" — auch auf sozialem Gebiete zwar reichlichste Autegungen, mehr als alle anderen bisherigen sozialen Theorieen, gegeben, aber dennoch zur Lösung der höchsten Probleme sieh unfähig

<sup>&#</sup>x27;) Jean Jaurés in Die idealistische Geschichtzunffassung'. Diskussion zwischen J. Jaures und P. Lafargue, gehalten in Quartier-Latin etc., übersetzt in Neue Zeit XIII, 2, Nr. 44-46. Die oben zitterte Stelle S 547.

<sup>4)</sup> Ebenda, S 357

Archiv für system, Philos, II, 2 (März 1896) S 235 253. — Standingers Anfsatz ebd S 207 234.

<sup>4)</sup> Philosophische Monatshefte XXIX (1893), S. 30 -53, 197--219

erwiesen hat, so bleibt für diesen Zweck nur noch der Formalismus fibrig, in dem Sinne, wie ihn Kants transseendentale Methode lehrt: die Form unabhängig vom Inhalt, aber nicht inhaltsleer, sondern aus sich beraus selbständig ihn erzeugend. Dieser erkenntniskritische Formalismus ist es denn auch, dem Stammler - wenn auch, ohne Kants Namen öfters zu nennen - offenbar anhängt. Der soziale Endzweck kann, wenn anders er Allgemeingiltigkeit erstrebt, kein bedingtes Einzelziel, sondern nur ein formal leitender, einheitlicher Gesichtspunkt sein: die formale Art der Berticksichtigung der im sozialen Zusammenwirken durch Regeln verbundenen Menschen (458, vgl. schon 372 and 375). Wer überhaupt eine oberste Einheit und allgemeingiltige Gesetzmässigkeit des sozialen Lebens erforschen will, muss konsequenterweise ein formales Prinzip als einheitlich bestimmenden Gesichtspunkt erstreben. Das ist keine unklare Ideologie, sondern das notwendige Prinzip einer "möglichen Sozialphilosophie" (464, ganz wie bei Kant; möglicher Erfahrung. Das Bedenken der Wandelbarkeit praktischer Grundsätze berührt diesen formalen Gesichtspunkt ebenso wenig, als die Frage, ob er sich thatsächlich schon einmal durchgesetzt habe, oder die Verschiedenheit der Ansichten über seinen wünschenswerten Inhalt unter früheren and jetzigen Völkern und Menschen. In allen inhaltlich verschiedenen Grundsätzen und Lehren über das soziale Ideal ist doch der letztere Begriff formal sicher enthalten (471). Nicht auf neues inhalthches Material, sondern auf die systematisch richtige Formulierung, die neue Formel, | kommt es unserem Sozialphilosophen an (637 f.).

Den Mangel der Unterscheidung zwischen dem geschichtlichen Stoffe sozialer Erfahrung einerseits und der Form als dem allgemeingiltigen einheitlichen Gesichtspunkte für jene andererseits teilt die materialistische Geschichtsauffassung freilich mit der gesamten bisherigen Rechtsphilosophie (481). Demgegenüber entwickelt nun Stammler in seinem fetzten Buche "Das Recht des Rechtes" zunächst seine eigene Rechtsphilosophie. Wir müssen es anderen Federn und anderem Orte überlassen, diese im einzelnen darzustellen und zu prüfen. Für unseren Zweck genüge es zu bemerken, dass auch sie, die das Kantische Wort von der Erreichung einer allgemein das Recht verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft als böchstem Problem für die Menschengatung an ihrer Stirne trägt, nach den Grundsätzen Kantischer Methode sich aufbaut. Das Recht ist zunächst die ihrem

<sup>1)</sup> Vgl. Kritik der praktischen Vernunft (Reclam) S. 7 Aum.

Sinne nach d. h. bis zur Ersetzung durch anderes Recht unverletzbare Zwangsregelung menschlichen Zusammenlebens (514 ff.), sein höchstes Tribunal aber ist der Richterstuhl der Sozialphilosophie, die den Rechtszwang zu begründen, das Recht des Rechtes zu erweisen hat (533). Die von dem Ansrehismus verteidigte blosse Konventional-Regel umfasst nach Stammler nicht bedingungslos genug alles nur den kbare menschliche Zusammenleben, da sie nur auf solche Menschen sieh erstreckt, die sieh in eigener Entschliessung einer Regel unterwerfen können (553 f.), wozu z. B. Kinder und unter Umständen) Greise und Kranke nicht gehören (563 f.). Preie Konventionalgemeinschaft der Konventionsfähigen + rechtlichem Verband der Ummündigen wäre aber der Form nach (worauf es methodisch allein ankommt) nur eine inhaltlich besonders geartete Rechtsordnung.

Naher als diese Begründung des Rechtszwanges berührt sich mit unserem Thema der letzte Abschnitt des Stammler'schen Buches: Vom sozialen Idealismus (8, 572 -640). In ihm sehen wir nichts amleren als die auf die Sozialwissenschaft angewandten höchsten Prinappen der Kantischen Ethik. Wenn anders das Recht nicht blosses Naturobjekt, sondern Mittel um Dienste menschlicher Zwecke ist, so muss das Ideal einer Rechtsordnung darin bestehen, dass sie das rechte Mittel zu dem rechten Zwecke des sozialen Zusammenlebens sei. Welches ist aber der Endzweck des menschlichen Gesellschaftslebens? Kein empirischer Sonderzweck darf es sein, selbst picht die sogenannten höheren Kulturguter, überhaupt kein inhaltlich bestimmtes Ziel, sondern nur ein formaler Gedanke, der in unbedingter Embeit über allen Einzelzwecken richtend steht, für sie alle gilt, sie im Sinne einer allgemeingiltigen Berücksichtigung eines jeden Rechtsunterworfenen regelt. Da dessen Endzweck und oberstes ethoches Gesetz aber der gute d. i. freie (s. oben S. 10) Wille ist, so ist das soziale Eudziel die Gemeinschaft frei wollender Menschen (575),2) Es ut die Idee einer Menschengemeinschaft, "in der ein jeder die objektiv berechtigten Zwecke des andern zu den seinigen macht", einer Regelung des vereinten Daseins und Zusammenwirkens, "der jeder Rechtsunterworfene zustimmen muss, sobald er frei

\*) Merkwardig ist es, dass auch Marx, obawar nur beitäufig (a. s. O. S. 50) von einem "Vorein freier Menschen" redet.

<sup>1)</sup> Leber ihn vgl. Stammler's Monographie: "Die Theorie des Anarchismus" Berlin 1895, die unseres Wissens zum ersten Wal eine objektive Wilrdigung dieser vielgeschneihten und viel misskannten Zeitrichtung versucht und ihre hohe Bestentung für die Sozialphilosophie darlegt.

von bloss anbjektivem Begehren sich entschiede"; keiner darf, sobald er sein Ziel unter allgemeingiltigem Gesichtspunkt verfolgt, dahei unf ein widerstreitendes Gebot des Rechtes stossen. Freiheh ist dieser soziale Endzweck "nur eine Idee", und doch der Leitstern (588), nach dem alle empirisch erwachsenden sozialen Bestrebungen zu richten, das Richtmaass, un dem sie zu messen sind (587). In solchem Sinne wäre eine Politik als Wissenschaft möglich, zu der jetzt kaum die bescheidensten Ansätze vorhanden sind (587 f.). Möchte Stammler selbst, der in diesem Werke nur reiner Theoretiker sein will (640), sie uns seinerzeit bescheeren!

Der folgende § 100 enthält eine treffliche Zuruckweisung des sozialen Eudämonismus, der "gewöhnlichen" Auffassung, die Gluck, Wohlfahrt und Zufriedenheit der Mensehen als oberstes Endziel betrachtet: ganz in Kantischem Geiste gehalten, ja noch folgerichtiger als Kant selbst die Befriedigung fremder Glückseligkeit nur dann einschliessend, wenn sich die Bestrebungen des Anderen als objektiv berechtigt ausweisen. Der soziale Eudamonismus müsste entweder, um das subjektive Glück des einzelnen zu erreichen, "unaufhörlich hinter dessen trüben Erfahrungen herspringen", ohne jemals einen objektiv sicheren Massstab zu erhalten (578 f.), oder eine Art Normalglück hervorbringen wollen, das, soweit es als "menschenwürdiges Dasein" objektiv erstrebenswert, in Stammlers obiger Formulierung bereits enthalten ist.

Die inhaltreiche Norlesung vom sozialen Ideal' (§ 102, S. 588 613) euthält systematisch kaum etwas Neues; sie fasst m der Hauptsache nur die Ansichten des Verfassers nochmals zusammen. Wir heben einige neue Wendungen des Gedankens aus ihr hervor. Das soziale Ideal kann als formaler Gedanke selbst me empirisch sein, wie ansnahmslos aller historische Inhalt; würde es empirisch. so ginge es unter! Aus ihm crwachst dagegen das Postulat: Idealisterung des empirisch erwachsenden Wollens und Strebens. (Wir fühlen uns an Cohens oben zitierten Ausspruch von der Idealisierung des Stoffes zur Form erinnert). Das blosse Wort Entwickelung. vom sozialen Werden gebraucht, sagt an sich wenig oder nichts; es kommt darauf an: Entwickelung wozu? Soziale Bestrebungen sind nicht deshalb schon ethisch berechtigt, weil sie naturnotwendig geworden sind. Andrerseits kann keiner auf das Gute abzielenden Lehre z. B. der christlichen die bestehende Wirtschaftsordnung gleichgiltig sein (603). Das Recht kann meht durch Mehrheit, selbst Einstimmigkeit der Rechtsgenossen begründet werden. Das soziale

ldeal besteht auch nicht in absoluter Busserer Gleichheit der Rechtsgenossen. Dem Autonomie-Gedanken Kants entspricht es, dass nieound an sittlichem Thun gezwungen werden sell. Endlich ist das ezanle Ideal "grundsätzlich" zu trennen von den sogenannten Grundlagen einer bestimmten Gesehlschaftsordnung (6 9 f.). Wenn Staudruger (a. a. Q. S. 136) sich hiergegen wendet, so ist er eben in die ganze Tiefe des sozialen Idealismus nicht eingedrungen. Stammler hat nut diesem Satze keineawegs etwa die heutige kapitalistische Gesellschaftsordnung verteidigen wollen, wie er auch später (§ 104) den Kollektivismus der Produktionsmittel nicht verwirft, sondern nur als offene Frage behandelt, für welche die materialistische Geschichtsauffassung den Beweis bisher noch nicht erbracht habe und auch so lange meht erbringen könne, als sie auf dem untertigen und widerspruchsvollen Standpunkt der blossen Naturkansalität verharre, ohne das soziale Telos anzuerkennen; abgesehen davon, dass sie den Begriff der Gesellschaftsordnung noch nirgends genügend defimert habe. Uebrigens ist die ganze Frage, wie die gesamten Bestrebungen des modernen Sozialismus überhaupt, in jedem Falle für die Sozialphilosophie nur eine ihrer Einzelanwendungen. Die praktische Ausführung des sozialen Ideals ist ja überhaupt eins der schwierigsten, nach Kant das schwierigste Problem für die Menschheit. Prinzipielle Gesichtspunkte dafür bietet namentlich § 103, der von der Entdeckung der rechten sozialen Mittel handelt.

Damit sind wir hart an den Schluss des Werkes gekommen. Wie dasselbe mit Kantischer Fragestellung beginnt, so klingt es auch in einen Kantischen Gedanken aus. Gleich dem Kritizismus Kants, der zwischen Skeptizismus und Dogmatismus, zwischen "roher, angeübter Beurteilung" und "Genieschwängen" hindurch in "kritisch gesnehter und methodisch eingeleiteter Wissenschaft" die "enge Pforte" sucht, "die zur Weisheitslehre führt",") will auch Stammlers Sozialphilosophie ihren Weg gehen, gleich weit entfernt von dem "unwürdigen Egoismus im theoretischen Erkennen wie im Wollen" und dem "faustischen Drange nach einer nebelhaft gemeinten, absoluten Gewissheit" (636). Zwischen beiden liegt "in Festigkeit und Selbständigkeit" das Reich der gesetzmässigen Einsicht, das Gebiet des objektiv Richtigen: die Wissenschaft. Allein von ihr ist bis jetzt nur die eine Provinz, welche der Naturerkenntnis untersteht, urbar gemacht und durch menschlichen Fleiss in zielbewusster

<sup>3)</sup> Kritik der praktischen Vernuuft, Schluss.

Arbeit der Kultur zugänglich geworden: der andere, soziale. Teil des Gebietes harrt noch der Erschliessung. "Nur die Stätmme der Historiker, der Empiristen und Positivisten durchschweisen es auf dem Kriegspfade mit den Absolutisten. Und die Armada aus dem Reiche des Materialismus hat es nur angreisen, nicht bezwingen können" (637). Dieses Land hat Stammler mit den Wassen Scharfsinns, der höchsten Objektivität und eines hochgespannten ethischen Idealismus sür die Wissenschaft neu zu erobern sieh bemüht. Seine Ausgabe war um so schwieriger, da er auf seinem Pfade keinen Vorgänger, wenige Bundesgenossen, viele Gegner hatte. Und dennoch konnte er mutig vordringen, denn er besass ein Rüstzeng, das so leicht nicht versagt: Kants transscendentale Methode. Und so ist ihm denn, umseres Erachtens wenigstens, seine Hauptabsicht gelungen: die Grundlagen einer Sozialphilosophie als Wissenschaft zu schaffen.

Nur auf die Darlegung dieser Grundlagen, müssen wir noch einmal wiederholen, kam es uns bier an. Hoffentlich ist dabei auch der Aufbau des Ganzen einigermassen klar geworden. Auf die Durchftthrung im einzelnen konnten wir innerhalb der uns gesteckten Grenzen leider nicht eingehen; aber wir hoffen, manchem Leser eine Anregung zu der Lekture des Buches gegeben zu haben. Wir hoffen es, denn wir erblicken in ihm den ersten, hochbedeutsamen und gelungenen Versuch einer Anwendung von Kants kritischer Methode auf das Gebiet des sozialen Lebens. Möge Stammlers "kritisch gesuchter und methodisch eingeleiteter" sozialer Idealismus sich in Wissenschaft and Leben recht bald and recht viele Freunde erwerben, damit wir auch auf dem sozialen Gebiete, theoretisch wie praktisch, je eher je heber aus der Periode des unbeholfenen, empirischen Tastens zur Aera des wissenschaftlichen Begreifens, des einheitlichen Erfassens (634) und - des entsprechenden Handelns gelangen!

## Kant in Spanien.

Von W. Lutoslawski aus Drozdowo bei Lomza (Polen).

Das Interesse, welches uns bewegt, nachzusorschen, was für einen Einfluss ein bedeutender Denker in fremden Ländern ausgestet hat, ist eine Folge langer philosophischer Entwickelung und erweckt nicht überall die Teilnahme, die man erwarten möchte.

Von der Redaktion der "Kantstudien" aufgefordert, einen Beitrag über "Kant in Spanien" zu liefern, befand ich mich einerseits in einer ehr ginstigen Lage für die Ausstührung dieser Arbeit, da ich seit zehn Jahren mit Spanien vertraut, mich gerade wieder in Madrid auf einige Monate befand, und über die Dienste vieler Freunde in literarischen Kreisen verfügte. Aber andererseits liegt es in der Natur der Sache, lass eine streng wissenschaftliche Untersuchung über den Einfinss von Kant oder von einem anderen Denker in Spanien erst in einer entfernten

Zukunft möglich sein wird.

I'm namlich genau zu erforschen, was für einen Einfluss Kant in Spanien gehabt haben könnte, müsste man zunächst wissen, was über Kant, seit Ende des vorigen Jahrhunderts bis auf die Gegenwart geschrieben wurde. Der Zustand der spanischen Bibliographie und der panischen Bibliotheken erschwert die Erledigung einer solchen Vorfrage bis zur Unmöglichkeit. Eine allgemeine spanische Bibliographie, nach dem Muster der Werke von Lorenz in Frankreich, von Kayser in Deutschland, hat noch immer keinen Bearbeiter gefunden. Und selbst für die laufende Literatur ist Murillos Boletin de la Libreria gar nicht mit dem l'ublishers Circular oder mit dem französischen Journal de la librairie zu vergleichen. Die bibliographische Vollständigkeit der spanischen Kataloge ist schon durch die eigentümlichen Verhältnisse des spanischen Buchhandels sehr erschwert. Während in anderen Ländern die meisten wissenschaftlichen Wrrke in irgend einem Verlag erscheinen, dessen Inhaber als Fachmann für die Verbreitung seiner Verlagswerke zu sorgen weiss, ist hier die wissenschaftliche sowohl als auch die literarische Produktion überwiegend auf den Selbstverlag der Verfasser angewiesen. Gerade weil Spanien ein m höchsten Grade literarisches Land ist, weil hier der Schriftsteller als Schriftsteller mehr als anderswo geschätzt wird, wird er durch Sitte und Ehrgeiz dazu getrieben, seine Schriftstellerei als ein Ehrenamt anzuschen,

seine Werke auf seine eigenen Kosten oder auf Kosten wohlhabender Freunde zu drucken, und nahezu den ganzen Verlag unter seine Bekannten gratis zu verteilen, wodurch er an Ansehen gewinnt, aber an Einkünsten gar nicht reicher wird. Ausnahmen bilden sehr gelesene dramatische Dichter und Romanschristeller, sowie die Verfasser von Schulbüchern — dagegen sind die Philosophen, die übrigens ausfallend selten in diesem Lande vorkommen, entweder auf die Hülfe des Staates, oder auf eigene Mittel für die Herausgabe ihrer Werke angewiesen. Dieser Umstand bedingt es, dass es einesteils leicht ist, ohne alle Kosten sich in Spanien eine ganze Bibliothek von Werken lebender Schriststeller zu bilden, während es manchmal sehr schwer ist, selbst in öffentlichen Bibliotheken ältere Bucher zu finden.

Der Zustand der Bibliotheken in Bezug auf neuere Werke ist überhaupt trostlos. In der Biblioteca Nacional, (die für die grösste in Spanien gilt) giebt es von allen Werken Kants einzig und allein eine Ausgabe der Kritik der reinen Vernunft vom Jahre 1794. Auch in der Madrider Universitätsbibliothek und den anderen öffentlichen Bibliotheken der spanischen Hauptstadt ist es mir nicht gelungen, eine der Gesammtausgaben der Werke von Kant zu finden. Noch viel weniger weiss man über eine Kantliteratur.

Da nun Bibliographien und Bibliotheken mir über Kant in Spanien keine Auskunft gaben, blieb nichts anderes übrig, als mich an die lebendigen Vertreter der Philosophie zu wenden. Dies verleiht der Untersuchung einen mehr publizistischen als wissenschaftlichen Charakter, da die Glaubwürdigkeit der in dieser Weise gesammelten Angaben sehon durch die Widersprüche, die gelegentlich auftauchen konnen, geschwächt wird. Aber in dem vorliegenden besonderen Fall herrscht die schönste Uebereinstimmung unter den Zeugen, und das Ergebnis lautet: Kant ist in Spanien so gut wie gänzlich unbekannt. Dies Ergebnis, als ein negatives, bedarf einer sehr weitläufigen Begründung, und um denjenigen Philosophen, die etwa nach Spanien kommen sollten, die Nachprüfung zu erleichtern, will ich hier die Reihe der persönlichen Erfahrungen, die mich zu dem obigen Schluss brachten, möglichst unparteisch berichten.

In der Universität erfuhr ich, dass die Philosophie von zwei Professoren gelehrt wird, nämlich von Orti y Lara und Nicolas Salmeron, Ich begab mich zunächst zu Orti y Lara (Calle Jorge Juan 23 pral) und fand einen alten, sehr freundlichen Herrn, der den Eindruck eines Geistlichen machte. Ich eröffnete ihm, dass in Deutschland eine specielle Zeitschrift für die Kantstudien gegrundet worden ist, und dass man dort sehr begierig sei, zu erfahren, welchen Einfluss etwa Kant in Spanien ausgeübt haben mag.

— Dies scheint mir eine eitle Neugier zu sein. Ich habe kein Interesse für solche Bibliomanie, und achte nur auf originelle philosophische Leistungen. Nach Uebersetzungen und Kommentaren eines fremden Philosophen sich zu erkundigen, scheint mir ebenso überflüssig zu sein, wie z. B. identische Exemplare der Photographie eines Kunstwerkes einzusammeln."

Diesen scharfen kritischen Gedanken drückte Orti y Lara in einer langeren Rede aus. Ich drang in ihn, die Berechtigung der Geschichte der Philosophie unzuerkennen, und falls er dies nicht moge, wenngstens aus Rücksicht auf uns, nordhehe Barbaren, sein Wissen über die Verbretung der Kantischen Philosophie in Spanien mir mitzuteiten. Er weigerte sich entschieden, unter dem Vorwand, dass er in keiner Weise zum Gedeihen der Kantstudien beitragen wolle, da er die Philosophie Kants für durchaus verwerflich und schadlich halte. Im weiteren Gesprach ergab sieh, dass Orti y Lara nur für die Nachahmer des heitigen Thomas Interesse hat, und dass für ihn die ganze neuere Philosophie auf Irrtum und Sünde berüht.

leh begab mich nun zu dem zweiten Professor der Philosophio, Don Nicolas Salmeron (Calle Montalban 5), der in Spanien als Redner sehr bekannt ist, und der im Jahre 1873 einer der vier schnell auf einander folgenden Präsidenten der spanischen Republik gewesen ist. Oegenaartig ist er hauptsächlich als Advokat thätig, halt aber täglich, wenn ihn pulitische Pflichten daran nicht verhindern, eine Vorlesung in der Universität. Diese Vorlesungen, die für einen Kursus der Metaphysik gelten, sind eigentlich freie Gespräche über allerlei psychologische, logische und geschichtsphilosophische Fragen, ohne System, und sogar meist mit einer deutlichen Ab-

neigung gegen den systematischen Unterricht.

Trotzdem ich auf eine briefliche Anfrage von Salmeron zu einer bestimmten Zeit bestellt wurde, musste ich eine halbe Stunde in seinem Empfangszummer meine Reihe abwarten. Dies giebt einen Begriff von der Musse dieses Philosophen. Er entschuldigte sich sehr höflich durch den Andrang der Geschäfte, die er in seinem dreifachen Leben als Abgeordneter er ist das Haupt der Republikanischen Centralisten), Advokat und Professor zu besorgen hat. Ich fragte ihn zunächst, warum er nicht von diesen drei Zwecken sich mit einem begnügt. Er meinte, er könne von keinem ablassen, da seine politische Thätigkeit ihm als moralische Pflicht erscheint, seine gerichtliche Thangkeit ihm die Mittel zum Leben giebt und seine Lehrthätigkeit (nur mit 6000 pesetas honoriert) einem Herzensbedurfnis entspricht. Auf meine Frage über Kant in Spanien gestand er mir, er kenne Kant hauptsächlich aus einer franzosischen Uebersotzung einiger der Hauptwerke dieses Philosophen, (die Kritik der reinen Vernunft auch im Original) und er zweifele schr, ob ich in Spanien Jemanden finden konnte, der Kant im Original gelesen hätte. Salmeron giebt zu, dass Kant einen grossen Einfluss auf die Philosophie gehabt habe, aber er weigert sich, den Dualismus zwischen Erscheinung und Ding an sich anzuerkennen, und glaubt die Erscheinung enthalte die Wirklichkeit. Auf meine Bemerkung, dass er mir darin als Positivist erscheint, erwiderte er mit einem Strom beredter Worte, dass er sich keinem sismus unterordnen liesse Er spottete über den Wahn der deutschen Gelehrten, die alle Memungen klassifizieren wollen. Wenn ich durchaus seiner Philosophie einen Namen geben wolle, möge ich ihn einen Monisten nennen, aber auch dies nicht ohne Einschränkungen. Jedem Versuch, diese Einschränkungen genau festzustellen, widerstand er, unter dem Vorwand die Sache sei sehr kompliziert, und er verwies mich auf seine Vorlesungen, in denen er sich das Verdienst zuschreibt, Philosophen zu bilden, ohne einen bestimmten Inhalt der Philosophie zu lehren. Die Philosophie, meint er, ist keine Wissenschaft, die man lehren könnte, sie muss in jedem Schüler auss Neue entstehen. Nach diesem kurzen Gespräch wurden wir durch eine dringende politische Botschaft unterbrechen, und ich verliess das Geschaftslokal Satmerons mit dem Gefühl, dass dieser bedeutende und gewandte Redner sich von der akademischen Lehrthätigkeit ganz andere Vorstellungen bilde als ein schlichter deutscher Professor, der nach vieljähriger Lehung noch immer seine Vorlesungen vorbereitet.

Diese Vorlesungen Salmerons haben einen eigentümlichen Charakter. Die eigentliche Vorlesung wird von einem Schüler gehalten und zwar für eine Reihe von Lektionen von einem und demselben, der sich dazu vorbereitet. Der Professor beginnt mit einer Zusammenfassung des frilher durchgenommenen Stoffes und fordert dann seinen Protagonisten auf, fortzusetzen und die Lösung der zunächst liegenden Probleme zu versuchen. Dieser beantwortet die gestellte Frage und wird von seinem Lehrer jedesmal, we er ihn night befriedigt, unterbrochen und verbessert. Die Fragen anderer Teilnehmer sind nicht ausgeschlossen, aber kommen selten vor. Diese Methode ist nicht etwa allgemein in Spanien üblich, und Salmeron bemitleidet andere Professoren, die nur ihr eigenex Lied ableiern Freilich ist nicht zu leugnen, dass der vorlesende Student sich in dieser Weise zum Lehrer der Philosophie vorbereitet - aber die anderen konnten sich beklagen, dass sie statt der Vorlesungen des Meisters die Belehrung von einem Mitschüler erhalten. Vebrigens nehmen im Ganzen die Unterbrechungen und Erläuterungen Sulmerons mehr Zeit ein als der Vortrag des Hauptschülers, und dieser trägt im Ganzon und Grossen die Lebre vor, die er aus den Aufzeichnungen seiner Vorganger als die vom Meister anerkannte gewonnen hat.

Das Auditorium reicht nicht an 20 Zuhörer, aber man bemerkt darunter altere Leute, die, wie ich später erfuhr, Jahre lang diese Vor-

lesungen besuchen,

Unter Salmerons Schülern sind einige bedeutend. So zum Beispiel bekennt sich als solcher der verdiente spanische Pädagog, Francisco Giner de los Rios!) (Pasco del obelisco 8), der zugleich mit Salmeron von Sanz del Rio gehildet wurde und eine praktische Reform in dem Mittelschulunterricht seit vielen Jahren zu seiner Lebensaufgabe gemacht hat. Er ist der Begründer und Leiter der "Institucion libre de ensenanza", eines Privatgymnasiums, das eine gründlichere Vorbereitung zu höheren Studien zu geben sich bestrebt, als die stantlichen Schulen (Institutos) bieten. Giner de los Rios ist zugleich Professor der Rechtsphilosophie an der Universität zu Madrid, und einer der wenigen, die hier deutsch verstehen. Er ist frei von politischen Bestrebungen und leht einzig für die Wissenschaft, ein ehrwürdiger Leiter der Jugend, von seinen zahlreichen Schülern geliebt und bewundert. Dieser schreibt Salmeron als Lehrer der Philosophie eine grosse Redentung zu. Er behauptet, Salmeron lehre seine Schüler philosophieren und zwinge sie zur Ueberlegung.

<sup>1)</sup> Geb. 1840, seit 1866 Professor an der Universität zu Madrid.

Ein anderer Schüler von Salmeron ist Urbano Gonzalez Serrano (Calle del Fomento 15), seit 1874 Lebrer der Philosophie an einer Mittelschule, dem Instituto de San Isidoro, und Verfasser vieler philosophischen Schriften ') sowie auch sämtlicher, mitunter vorzüglich geschriebenen, philosophischen Artikel in dem grossen Konversationslenkon, das seit 1887 in Barcelona erscheint (Diccionario enciclopedico hispano-americano) und von dem die ersten 17 grossen Bände nur bis zu Ende des Buchstaben R reichen. In dieser Encyclopadie, welche als treuer Spiegel der gegenwärtigen geistigen Strömungen Spaniens angesehen werden darf, ist eine Seite Kant und eine zweite Seite seiner Philosophie gewidmet, (In demselben Work nimmt Cervantes 8 Seiten ein, Calderon 5 S., Rousseau 2<sup>1</sup>, S. V. Hugo 2 S. etc.) Intereasant ist es, dass sich Gonzalez Serrano auf Littré beruft, um Kants Noumena zu bekämpfen.

Von demselben Gonzalez Serrano ist auch ein kurzer Aufsntz über Kant in dem Werk "En pro y en contra, Madrid 1892" veröffentlicht worden, aber dieser hat keine wissenschaftliche Bedeutung. Wie wenig Kant in Spanien bekannt ist, geht daraus hervor, dass man ihn ganz allgemein nur in französischen Uebersetzungen liest, und dass die hier angeführten Herren, welche ihrer Stellung und ihren Studien nach die größte Kompetenz haben müssten, mir in der ganzen spanischen Literatur keine einzige Untersuchung oder Monographie über Kant anzugeben wussten. Auch die achtbändige spanische Bibliographie von D. Hidalgo (Diccionatio general de hibliografia espafiola Madrid 1862—1881) kennt Kant nicht, und enthält keine Angabe einer Uebersetzung irgend eines seiner Werke, obgleich dieselbe unter dem dem spanischen Alphabet fremden Buchstaben K. nicht weniger als 39 Worke von Paul de Kock anführt.

Meine letzte Hoffnung, über Kant etwas zu erfahren, war auf die attseitige Belesenheit des Akademikers M. Monendez y Pelayo gerichtet. Dieser gilt hier allgemein für allwissend in Fragen der spanischen Hibliographie. Aber wo nichts ist, kann man schwerlich etwas finden, Menendez y Pelayo (Academia de la Historia, Calle del Leon) versicherte mich, dass schon vor 1800 em Anfratz über Kant in der seit 1784 erscheinenden Zeitschrift "Memorial Literario" erschienen sei. Er konnte wir das Jahr nicht angeben, und ein vollstandiges Exemplar dieser seltenen Zeitschrift ist in Madrid nicht zu finden. Ich habe in der Biblioteca Nacional die Inhaltsverzeichnisse von 39 Bauden aus den Jahren 1784 bis 1797 durchgeschen, ohne den Namen Kants zu finden, vielleicht ist der von Meneudez y Pelayo erwähnte Aufsatz in einem der folgenden Jahrgange zo finden, die in der Biblioteca Nacional fehlen. Menendez y Pelayo, den ich seit zehn Jahren persönlich kenne, pflegt sieh in solchen Dingen archt zu irren. Die nächste Spur des Einflusses von Kant aicht Menendez y Pelayo in einem 1820 zu Salamanca erschienenen Werke; Sistema de

<sup>1)</sup> Estudios de moral y filosofia 1875 — La psicología contemporanea 1880 — Errayos de critica y filosofia 1881 — Questiones contemporaneas 1883. — La psicología 1886 — Critica y filosofia 1888 — Estudios psicologícos 1892 — En pro y en contra 1892 — Goethe 1892 — Von demselben ost auch ein "Manual de psicología logica y etica" erschienen, und wird von Giner de los Rios selar gelobt.

la ciencia social ideado por Bentham, puesto en ejecucion por Toribio Nuñez, von dem noch später 1834 eine zweite Auflage etschlenen ist. Am Schluss dieses Werkes wird die Notwendigkeit des Studiums von Kant hervorgehoben aber dies hat vielleicht Nuñez aus Bentham herübergenommen, ohne Kant zu kennen. Der Name von Kant (neben Vives, Bacon und Herder) kommt auch in einer Ode au Pestalozzi vor, welche der Dichter Bernardino Fernandez de Velasco (Conde de Haro, später Duque de Frias) im Jahre 1807 veröffentlichte.

Der erste Spanier, der für einen Kantiauer gogolten hat ist Jose Maria Rey y Heredia. Er ist im Jahre 1818 zu Cordova geboren und war seit 1848 Lehrer der Psychologie und Logik an einem Gymnasium (Instituto del Noviciado) in Madrid. Er starb 1861 und hinterliess ein Werk, au dem er in den letzten Jahren seines Lebens gearbeitet hatte, und das nach seinem Tode auf Kosten der spanischen Regierung herausgegeben wurde. Dies Werk, betitelt "Teoria transcendental de las cantitades imaginatias, Madrid 1865" enthält in der Emleitung einige allgemeine Bemerkungen über die Wichtigkeit von Kants Kritik für die Mathematik, und am Schluss als Anhang, Seite 295–305, die Uebersetzung eines Bruchstückes der Kritik der reinen Vernunft, mit der Tafel der Katogorien. Es fehlt jede Angabe darüber, ob dieser Uebersetzung das Ortginal oder eine franzosische Uebersetzung zu Grunde liegt.

Die Schultogik desselben Verfassers, seit 1849 das am meisten benutzte Lehrbuch der Logik in Spanien, bis 1872 in zehn Auflagen verbreitet, gilt hier auch für Kantianisch (ebenso wie seine Ethik), aber ieh konnte beim Durchsehen dieses Buches den Namen von Kant nicht finden; auch sehlt in dem Abschnitt über Klassifikation der Urtheile jegliche Auspielung auf den Unterschied zwischen analytischen und synthetischen Urtheilen a priori — woraus man wohl solgern dürste, dass der Verfasser sich in einem elementaren Schulbuche lieber an ältere Muster anlehnen wollte. In dem Abschnitt über "principios intuitivis de la razon" beruft er sich auf Reid, Royer Collard, Cousin, verschweigt aber ganzlich Kant. Als Kriterien der Wahrheit sührt er "conciencia y evidencia" an, und schreibt eine absolute logische Gultigkeit der inneren Wahrnehmung zu, was eher französische Eintlüsse verrath.

So weit die in Madrid zuganglichen Quellen reichen, scheint die erste Darstellung von Kants Philosophie in der spanischen Literatur von einem Mittelschallehrer in Soria, V. Arnan y Lambea in seinem kurzen Lehrbuche der Geschichte der Philosophie im Jahre 1847 gegeben worden zu sein!) Freilich ist diese Darstellung, die nur die Seiten 306—313 des genannten Werkes einnimmt, zugestandenermnassen aus zuelter Hand geflossen, da der Verfasser sich an ein franzosisches Schulbuch von Ralines et Scorbiae anlehnte. Er fand wohl schon in seiner Quelle zwei puntos debiles" in der Lehre Kants nämlich "la ineficacia de la razon pura para la adquisicion de los ideas necessarias, y la inconsecuencia de conceder realidad objetiva a las intuiciones, negandola a las

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) V. Arnau y Lambes, Cathedratico de Instituto de Soria, Compendio de la historia de la filosofia, Madrid 1847.

nociones racionales." Trotz dieser merkwürdigen Einwürfe beschliesst der Verfasser sein Urtheil mit dem Zugeständniss, dass "la doctrina de eate insigne profesor es una de las especulaciones que mas honor bacen al talento metatisico de los alemanes."

Als im Jahre 1861 Patricio de Azcarate<sup>1</sup>) die ganze moderne Philosophie seiner Kritik unterzog und bei dieser Gelegenheit auch Kants Lehren ausführlicher darstellte, hatte er wohl Recht (Bd. III, S. 113) über die Unkenntniss der Spanier in Betreff Kants zu klagen. Aber die mangelnde Kenntniss suchte auch er nicht aus den Quellen zu ergänzen. Er begangte sich damit, in seiner Darstellung Degerando und Barchou de Penhoen (Histoire de la philosophie allemando depuis Leibnitz jusqu'a nos jours, Paris 1836) zu folgen.

Eine kürzere Darstellung gab im Jahre 1866 der damals 28 jährige Salmeron. 2) Hier ist auffallend, dass der Verfasser einige Sätze der Kritik der reinen Vernunft im Original mit Seitenangaben eitiert (z. B., der Verstand macht für die Vernunft ebenso einen Gegenstand aus, als die Sundichkeit für den Verstand, pag. 152"), ohne aber die Ausgabe zu bezeichnen, auf die er sich bezieht. Nebenbei werden die metaphysischen Anfangsgründe der Rechtalehre in der französischen Gebersetzung angeführt.

Letzteres Werk ist allen Angaben nach das erste Werk Kants, welches in spanischer Uebersetzung erschienen ist, zu Madrid im Jahre 1873. Die Uebersetzung, ) wie dies im Vorwort und selbst auf dem Titelblatt angegebin ist, ist nicht nach dem Original, sondern nach der französischen Uebersetzung ausgeführt worden. Diese Sitte, deutsche und andere Werke aus dem Französischen zu übersetzen, ist in Spanien sehr verbreitet. So hat z. B. Patricio de Azcarato viole Jahre seines Lebens verwendet, um alle Werke von Pinto (auch Aristoteles) aus dem Französischen ins Spanische zu übersetzen, und diese Lebersetzung wird in ganz Spanien so geschätzt, wie etwa die Schleiermachersche in Deutschland,

Seit 1873 folgten einige andere Uebersetzungen von einzelnen Werken Kants noch immer aus dem Französischen. In dieser Weise haben sich besonders Alejo Garcia Moreno und Juan Ruvira verdient gemacht. Diese gaben im Jahre 1875 Kants Logik () (aus dem Französischen von Tissot), im Jahre 1876 die Kritik der Urtheilskraft () und die Kritik der praktischen Vernunft () in spanischen Uebersetzungen heraus. Im Jahre 1877

<sup>1</sup>) Revista Ilspano-Americana, N. 45, Noviembre 27 de 1866. La filosofia novisima en Alemanía pag 256 — 267.

4) Prucipios metabsicos del derecho de Kant, traducidos por Gabino Lizar-

7) Logica de Kant del frances de l'issot), traducida por Alejo Garcia Moreno 3 Juan Rustra Madrei 18.5

\*) Critica del juicio de Kaut, trad. por A Garcia Moreno y Juan Ruvira.

") Critica de la razon practica de Kant, trad por A García Moreno y Juan Ruvira. Madrid 1876.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Patricio de Azcarate, Esposicion historico critica de los sistemas ábosoficos modernos 4 vol. Madrid 1801. Der Bd. II S. 231 251 und Bd. III S. 3 - 118 handeln über Kant.

wurde eine spanische Lebersetzung der französischen Pebersetzung von Kants Vorlesungen über Metaphysik!) von Juan Una herausgegeben — und im Jahre 1880 veröffentlichte Zozaya seine Pebersetzung der französischen Pebersetzung der Metaphysik der Sitten.!)

Diese Uebersetzungen, alle aus dem Französischen, haben wenig Verbreitung gefunden. Doch gerade zu der Zeit, als die erste Uebersetzung eines Werkes von Kant erschien, studierte (in den Jahren 1873 bis 1875) in Heidelberg ein junger Kubaner, Jose del Perojo, der auf Anregung von Kuno Fischer die erste direkte l'ebersetzung der Kritik der reinen Vernunft ins Spanische unternahm. Perojo gab unch seiner Rückkehr nach Spanien ein Buch über deutsche Gedankenströmungen heraus 3), worin die ersten 17 Seiten über Kant handeln und den grossen Einfluss dieses Philosophen hervorheben. Das Buch ist Kuno Fischer gewidmet und enthalt Aufsätze über so verschiedene und ungleichartige Grossen wie Heine, Hackel, Bluntschli etc., wodurch der in der Einleitung auf Kant gelegte Nachdruck etwas geschwächt wird. In der von Perojo gegrundeten Revista Contemporanea wurde von ihm und von einigen anderen Schriftstellern, besonders M. Revilla, 1) ein Kampf gegen den damals in Spanten sehr verbreiteten Krausismus vom Standpunkte des Neokantismus geführt.

Krauses Panentheiamus, der von J Sanz del Rio in den Jahren 1844 — 47 gleichfalls aus Heidelberg importiert wurde, hat in Spanien einen grösseren Einfluss gewonnen als er vielleicht je in Deutschland gehabt hat. Seit dreissig Jahren überwiegen unter den Professoren der Philosophie an den Universitäten und Mittelsehuten die Krauseaner. Wenn sehon Krause eine komplizierte Sprache hat, so haben seine spanischen Verchrer es noch viel weiter darin gebracht. Man lese z. B. folgende zwei Sätze, die eine annähernd richtige Vorstellung von dem Stil philosophischer Vorlesungen in Madrid geben:

"Yo y mi esencia con el uno y todo que yo soy, existo en la eternidad, en unidad sobre la contrariedad de la preexistencia y de la postexistencia, que solo con relacion al tiempo hallo en mi, sabiendome de la eternidad como de propiedad mia."

(Salmeron, zitiert von Menendez y Pelavo, Historia de los heterodoxos españoles Vol. III, pag. 803. Madrid 1881.) "leh und mein Wesen mit dem Einen und Allem was ich bin, existiere in der Ewigkeit, in Einheit über dem Gegensatz der Praexistenz und der Nachexistenz, welche ich nur in Beziehung auf die Zeit in mir finde, mir bewusst der Ewigkeit als meines Eigenthuma."

<sup>1)</sup> M. Poelitz, La metafisica de Kant, (de Tissot) trad. por Jaan Ufa. Madrid 1877

Fundamentos de una metafísica de costumbres de Kant trad por Zozaya.
 Madrid 1880 (Liblet den 3 Bd. der 19b) filosofica)

<sup>7)</sup> Jose del Perojo, Ensayos sobre el movimiento intelectual en Alemania. Madrid 1975.

<sup>\*)</sup> geb. 1546, gest. 1557.

"La copciencia es plancha fotografica donde se sumun impresiones ignales y se restan sensaciones diferentes, para venir a dar la norma y pauta de la tinta simpatica ante cuyo resalte absorbenta se delinea la silusta moral y social de estas generaciones tan tormentosas y atormentadas en que nos ha cabido la dicha de vivir."

(U. Gonzalez Serrano, Prologo a las poesias de F. de Abarenza.) Das Bewusstsein ist ein photographisches Chehé, auf welchem sieht gleichartige Eindrücke zusammensetzen und verschiedenartige aufheben . . . . (das weitere ist beinahe unübersetzbar — aber im allgemeinen schreibt Gonzales Serrano viel klarer, und seine Encyclopädisartikel, sowie seine Lehrbücher der Psychologie, Logik und Ethik sind recht anerkennenswert).

Denselben Eindruck wie diese Satze machen auf mich auch die gegenwärtigen Vorlesungen Salmerons, obgleich er jetzt vom Krausismus zu einer anderen dem Positivismus verwandten Weltanschauung fort-

Gegen solchen Missbrauch der Sprache und der Gedanken trat Perojo auf und wurde auch von Juan Valera, dem geistvollen Novellisten, und von Manuel Revilla, dem begabten Publziisten, darin unterstatzt Seine Absieht, die Kritik der reinen Vernunft aus dem Original zu übersetzen, führte Perojo nur zum Teil aus. Er gab nach vielem Zogern erst 1883 den ersten Teil seiner Uebersetzung heraus, 1) Er bekisgt sich in der Vorrede, dass man in Spanien noch nicht vorbereitet sei, dies Werk zu lesen. Seine Uebersetzung ist sehr sorgfältig und er hat auch Kants Biographie von Kuno Fischer beigefügt. Er führt die Varianten der zwei Auflagen an und zitiert nicht selten die Ausdrücke des Originals. Leider hat Perojo seine Arbeit nicht fortgesetzt. Er klagt, dass die allgemeine Gleichgültigkeit, mit der man seinen Anstrengungen begegnete, ihn von einer ferneren Arbeit abschreckte. So sleibt bisher seine Uebersetzung der transseendentalen Aualytik das einage Bruchstück der Werke Kants, das aus dem Original ins Spanische sbersetzt ist. Es ist nicht zu hoffen, dass er je seine Arbeit fortsetzt, da er seit vielen Jahren sich der Politik und Publizistik gewidmet hat and eine Zeitschrift (El Nuevo Mundo, Calle Hileras 11) herausgiebt.

Unterdessen bat das Wenige, was man von Kant in Spanien wusste,

fortwährend feindliche Acusserungen hervorgerufen.

im Jahre 1876 hielt der Orientalist J. Moreno Nieto einen Vortrag 1) in dem Ateneo de Madrid (ein literarischer Verein) "Ueber das philosophische l'roblem", und griff darin Kant hoftig an, indem er ihm merkwürdige Vorwürfe machte. Er schrieb Kant die Vorstellung zu, dass das Vernünfüge eitel und willkürlich sein könne (la idea de que lo que es racional puede ser cosa ociosa y arbitraria), und die Verneinung

<sup>&#</sup>x27;) Critica de la razon pura de Kant, 1º parte, traducida por Jose del Perojo.

J Moreno Nicto, Discursos Academicos. Madrid 1882. El Problema Siosofico, discurso leido en el Ateneo en 1876.

of Tarret de Iraniagenese Tarrage e esta la respecta de l'espe 

Desentations was been by Profile and George Company Res with it being date grains it there is extrate to experience estable. De Vere et taut de state de state talle bestie This is naturally seen as  $a_i \in \mathcal{S}$  and  $a_i \in \mathbb{R}^{n_i}$  ,  $a_i \in \mathbb{R}^{n_i}$ and success for the new as a semester former seasonage.

- the first season and Philosophic speciment so

Lesera manage four de l'im ma de linne de Vere <u>Com</u> the time tenter itelating than the a last the wind there les com l'aute vous m'annes fair mar de fond de cenes Francis tradition of the Artificial Report of Artificial Report of the andre to emercia India con a se el mas de-The section is the section of the last -ingle transfer and the standard antennation and the Imp mantent à 1 t. det et de l'est aux mon de line, strages aux ingeled (Leg of this gladered Tolde Catholic in Sec. Sec. 19 tel ter flat ter e til et Vind manne und byte i vigeperson was a major of the state of the person of Rain 1 - Paratra Propriedra and State Propriedra in the Company ner later in a miner mentanin in Terme al Figure There are not detailed the first had better the house the state of their The Total Color of the French FT also with Commission Come again Figure 2 and 1 - 1 and 2 and 3 and 2 and 3 and 4 and 4 and 4 and 4 and 5 THE TALL I THE PARTY STREET AND THE PARTY OF The state of the s a apparal as in a felia fermion contro la appara la apparação and the companies of the same present of the bae du la l'attraction du la Varrai i terre le des des despres read with Turners are easy equipment Factor because when Die der der die de experiment hem Valmeng bewege der begin en un de l'industrier personner l'emit de membre esse Valent i ereige elementar de e e e e e e

term of the literal results to the book has be built en le Bellio d'un literat de ellecte de la massione ellecte de la final de l'impart de la Roman de la Roman de l'Ambre de l'Ambre de l'Ambre de l'Ambre de l'Ambre and the second of the formation of the second of the secon Elife is noticed of the left into View (i.e. is their expensions) as seen in the contract of t Therefore the common and the property of the policy for the policy of th FIRETER COLUMN TO U. TO SEE SEED BARS BAY SEED THE

The end of the control of the contro

aus der französischen Uchersetzung von Langes Geschichte des Materialismu- oder ans der gleichfalls französischen Uebersetzung von Hartmanns Philosophie des Unbewussten angeführt,

Die Kritik der reinen Vernunft und die Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik werden von Professor Ares in französischen Ueber-

etzungen zitiert.

Gegen Kant ist auch die Rede von F Caminerol) gerichtet, welche von ihm in der Akademie der Geisteswissenschaften beim Antritt seiner Stellung als Mitglied dieser Körperschaft im Jahre 1881 gehalten Er klagt Kant des Skeptizismus an und meint, das Resultat eener kritischen Philosophie konnte nicht verderblicher ausfallen.

Menendex y Pulayo hatte wohl Recht, wenn er in seiner Geschichte der spanischen Heretiker?) behanptet, dass Kant in Spanien nur von sehr wenigen begriffen worden ist, und dass seine Lehre nur in unwesentlichen Anwendungen bekannt wurde. Menendez y Pelayo ist wohl auch der einzige Spanier, der einen nicht unwesentlichen Beitrag zur Kantliteratur lieferte, indem er über die spanischen Vorläufer Kants 3) eine ziemlich ausfahrliche Monographie veroffentlichte. Als solche führt er hauptsächlich I., Vives und Fr Sanchez an die freilich nur dann für Vorläufer Kants gelten können, wenn man den Begriff eines Vorläufers schr weit fasst.

Als den einzigen in Spanien lebenden Kantianer führt Menendez y Pelayo den gelehrten Matias Nieto Serrano, Marques de Guadalerzas (Calle de Genova 11) an.

Dieser ehrwurdige 83 jahrige Greis empfing mich mit der gröseten Freundlichkeit und versprach seine Ansicht über Kant schriftlich für die Kantstudien" aufzuzeichnen. Er ist 1813 geboren und widmete sich der Medizin, sher nicht als praktischer Arzt, sondern als Begrunder und Hernusgeber medizinischer Zeitschriften. Er ist seit fünfzig Jahren der Herausgeber der Zeitschrift "El siglo medico", welche der grössten Verbreitung in den Kreisen spanischer Aerzte sich erfreut, ist ansserdem seit 1839 Mitglied der spanischen Akademie der Medizin und seit 1861 ihr lebenstänglicher Präsident. Er bekennt sieh zur Schule Kants mit einigen Einschränkungen, worin er hauptsächlich Renouvier folgt.

Im Jahre 1867 gab er ein Werk unter dem Titel "Prolegomena der Wissenschaft" 1) aus, das aber hier ganzlich unbeachtet blieb. Es enthält eine allgemeine Methodenlehre, welche der Verfasser als Einleitang zu seiner Naturphilosophie b) bearbeitete. Diese Werke verdienen

F. Caminero, Discurso de recepcion en la Academia de Ciencias Morales y Políticas — Madrel 1881

<sup>7)</sup> Menendez y Pelayo, Historia de la Heterodoxos españoles tomo III.
Madrid 1881 pag 503

7) M Menendez y Pelayo, Ensayos de Critica filosofica. Madrid 1892.
Barin S 193 366 De los origenes del Criticismo y del escepticismo y especialmente de los precursores espai oles de Kant-

M. Nieto Serrano, Besquejo de la ciencia viviente, ensayo de Enciclopedia fikcionea, parte I, Prolegomenos de la ciencia Madrid 1867 Prolegomenos de la ciencia Madrid 1867 Prolegomenos de la naturalexa. Madrid 1884 Proceedas.

jedenfalls eine besondere Besprechung in den Kantstudien, und es genügt hier blos auf sie hinzuweisen.

Bei einer näheren Betrachtung dürfte auch dieser einzige spanische Kantianer vielleicht nur in dem Sinne Kantianer bleiben wie Fichte, Schelling und Hegel. Seine Werke erfordern schon ihres Umfanges wegen ein eingehendes Studium, und ich enthalte mich daher jeglichen Urtheils, um so mehr als er selbst den Lesern der Kantstudien seine Stellung zu Kant auseinanderzusetzen versprochen hat.

Es bleibt zum Schluss noch zu erwähnen, dass im höheren Unterricht, in den Vorlesungen an den spanischen Universitäten einige Professoren die Lehren Kants ausführlich darstellen, ohne deswegen für Kan-

tianer gelten zu wollen.

In dieser Beziehung steht Sevilla oben an. Dort soll schon vor sechzig Jahren der damalige Professor der Ethik Don Francisco Cardenas 1) Kanta Philosophie eingehend dargestellt haben und dadurch in heftige Polemik mit den Professoren der Theologie gerathen sein. Spater soll nach denselben Angaben (die ich den Professoren der Madrider Universität Menendez y Pelayo und Sanchez Moguel verdanke) Don Nicolas Maria Rivero, der später in der Revolution von 1868 eine sehr thatige Rolle spielte, Vorträge über Kant gehalten haben. Auch gegenwärtig lernen die Studenten der Universität zu Sevilla Kant in den Vorträgen des Krauseaners Federico de Castro (Professor der Metaphysik in Sevilla) und seines Sohnes kennen.

In Barcelona haben nach den Angaben von Menendez y Pelayo vorzüglich Marti de Eixalá und Francisco Javier Llorens, welche sich zur Schule von Hamilton bekannten – zur Kenntnis der Kantischen

Philosophie durch ihre Vortrage beigetragen

In Madrid dagegen wird Kant von Salmeron nur gelegentlich, von Orti y Lara gur nicht in deren Vorlesungen berücksichtigt, und ex fehlt hier an einer systematischen Durstellung der Theorien Kants für die Universitätsjugend.

An den anderen Universitäten Spaniens sind die meisten Lehrer der Philosophie, wie mich Salmeron und Giner de los Rios versicherten,

entweder Thomisten oder Krauseaner.

Im Laufe des XIX. Jahrhunderts scheint es nur zwei Mal vorgekommen zu sein, dass ein Spanier behafs philosophischer Studien nach Deutschland reiste (Sanz del Rio und Jose del Perojo). Von einem deutschen Philosophen, der nach Spanien gekommen wäre, ist gar keine kunde vorhanden. So lange der Verkehr zwischen beiden Ländern so beschrankt ist, dürfen wir wohl kaum hoffen, dass Kant hier auders als durch Vermittlung franzosischer Quellen bekannt werde.

<sup>&#</sup>x27;) Bekannt als der Verlasser des Werkes: Historia de la propiedad teritorial en Espain. Madrid 1873. Et lebt in Madrid und bestatigte auf meine Aufrage dass er 1837. 39 an der l'niversität zu Sevilla kants l'hilosophie, besonders die Ethik, ichtte, die er aus französischen Quellen (Conson, Jouffroy) kennen gelerut hatte.

## Anhang.

## Kant vom Standpunkt eines spanischen Kantianers.

Der einzige Mann in Madrid, der sich für einen kantisner halt, und auch von anderen für einen solchen gehalten wird, wenigstens so weit den Vertretern der Philosophie und spanischen Literatur an der Madrider Universität bekannt ist) Dr. Matias Nieto Serrano. 1) hat auf meine Bitte, seine Stellung zu Kant genau zu bezeichnen, mir eine kurze Notiz geschickt, welche seiner noch nicht veröffentlichten Geschichte der Philosophie entnommen ist. Ich habe anfangs eine Uebersetzung dieser Mittellung angestrebt, musste aber darauf verziehten, und will lieber dieselbe hier im Original folgen lassen:

Kant se proposo detener el paso á las encontradas aspiraciones de los sistemas, e investigar ante todo el derecho de los sistematicos, sometiendo al individuo á pruebas de suticiencia mediante un riguroso examen. El individuo elegido faé su propio pensamiento, considerado como objeto sometido al análisis de si mismo. En su pensamiento objetivado encontré, como era natural, algo distinto de todo fenómeno exterior, algo infenomenal, que preside al orden experimental: un Codigo de leyes, que desde muy antiguo se hallaban consignadas. Ilamándolas categorias. Las categorias son, efectivamente, el cuerpo del espíritu, lo que ve y palpa el sujeto en la intimidad de su organismo. Diesecar este cuerpo era prestar un eminente servicio a la Biología. Mas el cuerpo definido del pensamiento, desprovisto del polo indefinido que concurre a su función, es un cadaver, y Kant, excelente anatomico del cuerpo filosófico, panfragó en el intervalo que separa la muerte de la vida.

Su perspicacia le hizo adivinar que la teoría sola no vale sin la practica, que el cuerpo es un cadaver si no funciona; mas no necrtó á constituir la función, restituyendo al cadáver la energía de que le había privade sule teoricamente; puesto que si, en efecto, hubiera comenzado por matar su pensamiento individual, no habria obtenido un energo, sino para legarle á otro investigador mas afortunado. Quiso conservar como buena y valedera la disección anatómica, y proceder luego por yuxtaposecion, en lugar de atenerse á la intussuscipción indispensable para la vida, y, como era de esperar, obtuvo resultados ficticios, incompletos, que le apartaron del camino real de la verdad.

Kant sintió con el fenómeno el numeno, ó sea lo infenomenal; pero dejo este cabo suelto y salto á la ley, sin advertir la improcedencia de tal solución de continuidad. Si hubiera articulado lo infenomenal (numeno) con la ley, como lo estaba ya con el fenomeno, habria caido de lleno en la función, que de-hace el fenomeno y hace la ley, llamada por atro aombre idea ó generalidad, función que se perpetua por más que se infetiun y defina la ley, porque no hace esta asi más que generalizarse de nuevo, a la manera que ac definió a sa propia ul pasar de la negacion de fenomeno a atirmación de lo infenomenas.

Geb. 1813, seit 1839 Mitglied der Akademie der Medicin, in letzter Zeit mit dem Titel Marques de Guadalerzas für seine wissenschaftlichen Verdienste belohnt.

De esta inadvertencia de Kant provino luego que, encontrándose con el númeno despúes del estudio de la ley, creyera de buena fe que podia trasladarse con legítimo derecho á un campo superior, no ya simplemente ideal, sino real, en relaciones parecidas á las del fenómeno exterior con la ley correlativa. La sustancia, tan combatida por la critica como fenómeno y como ley, revivia de este modo vigorosa y armada como nunca; y por mas que el analisis racional la hiciera contrapeso, impidiéndola llegar á mayores extravios, usarpaba un lugar propio, sin relaciones con los otros miembros del sistema común. Fundaba asi una moralidad sublime, sin suficiente objetividad, o una objetividad absorbente del analisis racional. Semejante dilema era insoluble para la critica kantiana.

Necesita la Ciencia ser un organismo (hijo) apoyado á la par en un polo positivo (eficiente definido) y en otro negativo (coeficiente indefinido), funcion viviente, engendrada, y engendradora a su vez de una serie siempre definida en parte y siempre en parte indefinida. Semejantes condiciones faltaron á la critica de Kant, en la cual se echa precisamente de menos ese lazo de unión entre los polos, que da vida á los seres vivos, actividad y realidad al Universo.

La situación, pues, en que se encentraba Kant hubo de moverle á dividir su crítica en pura y practica, inconexas entre si, consignando en la última leyes practicas, no ya equivalentes, sino superiores al fenomeno y á la ley teórica. Esta separación de la teoría y de la practica responde bien al método crítico, analítico ó de disección anatomica; pero inhabilita, como queda repetido, para comprender la función en que figura el organismo, no sólo como engendrado, sino como regenerador de si propio en su conjunto y en cada una de sus partes.

En suma, toda la critica de la razón pura de Kant merece conservarse, y se conservara sin duda mientras no se rompa violentamente la cadena de la evolución filosófica en la Humanidad. Es susceptible de mejoras y de perfeccionamientos en muchos puntos subalternos, y aun en algunos may transcendentales, como ya lo han demostrado ilustres pensadores, y, sobre todo, Renouvier; lo cual nada tiene de particular, pues a los que suceden al fundador de una doctrina compete la labor, mas facil ya, de pulirla y perfeccionarla.

En cuanto a la Razón práctica, es una obra sublime, estudio y defensa de la moral, llevados á un alto grado de precisión y de conveniencia para los más altos fines del hombre.

Con todo, así de una como de otra critica, hay que convenir que procede eliminar un resabio metafísico, heredado de la antigüedad y conservado, más bien por considerarle ancora salvadora de las creencias, que como conquista legitima del saber: la intervención de la sustancia en el orden del Universo. Después de los fenomenos apreciables por los sentidos y de las leyes apreciables por la critica racional, no hay otra sustancia à que apelar, no incurriendo en contradicción, que la negación de fenomeno y de ley; la cual negación, anique nada de suvo, es, en relación con el fenómeno y la ley dados en el espacio, algo que se da en el tiempo, la función comun, que procede estudiar como cuerpo

simplemente realizado, y además como cuerpo relacionado con las tres

formas del tiempo, presente, pasado y porvenir.

Las consecuencias de la climinación del antiguo concepto de austancia no son tan graves, como pudiera creerse á primera vista por algunos pensadores demastado tumoratos. Ni la moral se resiente, ni pierden las religiones su base fundamental, ni se perjudica así cosa alguna en el orden práctico de la llumanidad. Antes al contrario, viene la libertad a figurar enfrente de la ley en el sitio que le pertenece, y se inicia en todas las esferas el reinado de la transacción, que permite vivir en el mundo del mejor modo posible."

El marqués de Guadalerzas.

Wie man aus dem obigen sicht, erstreckt sich die Anerkennung des spanischen Philosophen vorzüglich auf die Kritik der praktischem Vernunft, während er aus der Kritik der reinen Vernunft den Begriff der Substanz eliminieren mochte, wodurch natürlich auch die Phänomenalität der Erscheinungen im Gegensatz zur Wirklichkeit der Dinge an sich aufhoren musste. Nieto Seitano beklagt sich über den "metaphysischen Beigeschmack", den Kant angeblich vom Altertum ererbt hat; wir sehen, dass hier Metsphysik nicht im Sinne Kants sondern Comtes verstanden wird, und an Comte erinnern auch die von Nieto Serrano beliebten Metaphern. Kant wird hier zum Biologen, welcher den Körper des Geisten, (d. b. die Kategorien) disseziert.

In seiner Biologia del pensamiento (Madrid 1891) hat Nieto Serrano demselben Geschmack gehaldigt. Wir finden dort Abschnitte mit solchen Titeln, wie: fisiologia de la inteligencia — funciones circulatoria i natritiva del pensamiento (darin werden die angeberenen Ideon behandelt) — respiracion intelectual (darin wird mitunter die Möglichkeit der Phresologie behanptet) — acto respiratorio del pensamiento (darin wird die Freiheit des Willens behandelt) — patologia del pensamiento — generacion de ideales — funcion religiosa de circulacion, de nutricion, de respiracion,

de generacion etc.

Wenn man bedenkt, dass auch andere selbständige Kantianer, z. B. Hoene Wronski — sich leicht zu einer eigentümlichen Terminologie neigten, so durfen wir dem ehrwurdigen Präsidenten der spanischen Academie der Medicin daraus keinen Vorwurf machen, um so mehr, als er in seinen Werken trotz seiner Vorliebe für physiologische Metaphern als entschiedener Gegner des Materialismus auftritt. Es möchte sich lohnen, diese Werke<sup>1</sup>) des spanischen Deakers auf ihren Inhalt hin zu untersuchen, ohne sich durch seine Formeln abschrecken zu lassen.

<sup>&#</sup>x27;) Ausser dem genannten hat Nieto Serrano noch folgende philosophischen Werke veröffentlicht La Naturaleza, el Espiritu y el hombre – Bosquejo de la cicneia viviente, o sea ensayo de Enciclopedia hlosofica – Filosofia de la Naturaleza

## Lose Blätter aus Kants Nachlass."

Von E. Adickes in Kiel.

Es sind zwar schon Jahre verstrichen, seitslem der erste Band erschien. Trotzelem wird diese Besprechung auch seiner gedenken, da ich noch einige Bemerkungen über ihn auf dem Herzen habe. Ausserdem wird es für die besbischtigte Kant-Ausgabe der Berliner Akademie von Nutzen sein, wenn ich die sämtlichen tisher veröffentlichten "Lesen Blätter" wenigstens vorlaufig einmal — soweit es ohne genaues Studium der Manuscripte und vor allem der Handschrift Kants möglich ist — chronologisch ordne und

innerhalb der chronologischen Ordnung sachlich gruppiere.

Veroffentlicht sind bisher im ersten Bande 92, im zweiten 101 Blätter. Lose Blätter nennt Reicke sie mit Becht, weil "mit weuigen Ausnahmen, zwischen den einzelnen kein innerer Zusammenhang stattlindet, oft segur nicht einmal zwischen den einzelnen Seiten eines und desselben Blattes". Kant benutzte häufig Briefenwerts und ganz oder teilweise leere Briefseiten, auch Rechnungen, um das zu fixieren, was ihn gerade beschäftigte. Wir finden auf diesen losen Blättern also litterarische Notizen, haberpte, größere und kleinere Entwurfe, Vorarbeiten zu seinen Veroffentlichungen und zwar aus den verschiedensten Stadien derselbent. Material für seine Vorlesungen (sowohl kurze Notizen über thatsächliche Verhaltnisse zur Unterstützung seines Gedächtnisses, als skizzenhafte, abgebrochene Entwurfe von Gedankengangen und selbstständige Ausarbeitungen), endlich auch auf Haushalt und Privatangelegenheiten bezügliche Berechungen und Beinerkungen, oft mehreres bunt durch einander auf einem Zettel.

Der Zeitraum aus dem die Blatter stammen, umfasst 50 Jahre. Bei weitem am meisten ist leider die Zeit vertreten, die uns am wenigsten interessiert: die neunziger Jahre Namentlich im 2 Heft entstammt die grosse Mebrzahl der Zettel dieser Periode. Es hat deshalb lange nicht die Bedeutung und das Interesse wie das erste Heft. Dass Kant mit Vorliebe Briefe zu seinen Memorienzetteln und sonstigen vorläufigen Auf zeichnungen benutzt hat, ist insofern sehr erfreulieb, als dadurch bei vielen

<sup>3)</sup> Lose Blätter aus Kauts Nachlass Mitgetheilt von Rud. Reicke gr. 8%. Kompderg i Pr. Ferd Beyer Erstes Heft 1889. 102 S. Zwelten Heft 1889. 315 S. (Separatabdruck aus der Altpreussischen Monatsschrift) Diese Recension sollte ursprütigheh noch im ersten Hette Aufmitune frieden. Sie wurde sehon Mitte Mirz abgeschlossen als mir die Kantischen Mannsernte noch nicht vorlagen. Ich lasse die Besprechung unverandert zum Abdrock kannen, da ich über die Datierung der einzelnen Blatter auf Grand der Handschrift noch keine endgultigen Ansichten aussern kann.

Biattern eine ziemlich sichere Datierung ermöglicht ist. Oft ist Jahr und Datum auf den Briefresten noch erhalten, und meistens wird Kant sie bald nach ihrem Eingange in Gebrauch genommen haben. In manchen Fällen, wo es sich um Vorarbeiten zu Büchern oder Aufsätzen handelt, lässt sich das ganz sicher feststellen. Von diesen festdatierten Zetteln aus kann man dann — wie Reicke ausgiebig gethan hat — auf die Entstehungszeit undere mit ähnlicher Schrift schliessen. Endlich kommen innere Gründe hinzu, manchmal sehr ungewisser Art, so dass ein ziemlich seiter Spielraum bleibt, oft aber auch durchschlagend und überzeugend. Wo ich von Reickes Datierung abweiche, kann es, solange ich die Manuseripte selbst noch nicht vor mir habe, natürlich nur aus solchen inneren Grunden geschehen.

Fast alle veröffentlichten Blätter sind im Besitze der Königlichen und Universitätsbibliothek zu Konigsberg. Die handschriftlichen Schätze derzelben aus Kants Nachlass sind von Schubert vor fast 60 Jahren in 13 Konvolute geschieden und innerhalb dieser geordnet. Doch ist beides uhr eine ganz änsserliche Registrierung gewesen. Zusammengehoriges ist von einander getrennt, Verschiedenartiges verbunden, eine durchgreifende ehronologische oder sachliche Neuerdnung hat nicht stattgefunden. Die Konvolute sind neuerdings mit den Buchstaben A. N. bezeichnet. A.—D. surden im ersten Heft, E. und F. im zweiten veröffentlicht. Von Schuberts Hand tragen sie folgende Außehriften, die fast durchweg nur auf einen Teil des Inhalts passen:

- A: Zur Physik Zur Mathematik 18 Blätter und Papierstreifen (bei Reicke: I, S, 50 88).
- B: Zur Critik der reinen Vernunft, [Zettel] von R. Motherby. 12 Bl. (I. S. 89--116).
- C. Zur Logik. Gegen Eberhard. 15 Blätter. (I, S. 117 186.)
- D: Zur Metaphysik. Wider den Idealismus 22 Billitter. Dazu 11 Bl. noch von Herrn Director Buck gegeben. (1, 8, 187—302)
- E. Zur Moral Zur Rechtslehre Zur Critik der practischen Vernunß 78 Blatter und Papierstreifen. Perucken Bechnung. Brief von Kiesewetter. Vom Ehrenpunkt Vom radikalen Bosen (II, S. 1 270.)
- F: Kants Ansichten über allgemeine Gegenstande der Politik und des reinen Staatsrechts aus den Jahren 1785 799 23 Blätter. Stück der eigenen Reinschrift für den Druck zum ewigen Frieden. Leber die Frage, ob das menschliche Geschlecht im steten Fortschreiten zum Besseren sei. (II, S. 271—375.)

Ausserdem sind im Herbst 1878 noch acht Nummern aus den Sammlungen der Familie v. Duisburg in Danzig in den Besitz der Konigsberger Bibliothek gelangt. Die ersten vier unter diesen Blattern (drei Briefe an Kant, ein Briefentwurf von ihm) sind von Reicke nicht abgedruckt, wohl aber die letzten vier, und ausserdem noch 14 andere Nummern aus den selben Sammlungen (Heft 1, S. 1—42). Auch sie waren der Bibliothek augeboten, wurden aber nicht angekauft.

Alle diese Blatter sind nun von Reicke in eben der Reihenfolge verreffentlicht, in welcher sie, jedes in seinem konvolute, in der Königsberger Bibliothek lagern. Hauptgrundsatz bei der Herausgabe war "diplomatische Genauigkeit in Bezug auf die Handschrift". Nichts ist geändert, "am alterwenigsten hinsichtlich des Stils, aber auch weder an Kants Orthographie, die denn dech eine ganz andere ist, als die in den Druckereien seiner Zeit gebräuchliche, noch an seiner Interpunktion, die so gut wie gar keine ist." Auch die entschiedenen Schreibsehler sind nicht korrigiert, ohne jedech durch ein sie! als solche kenntlich gemacht zu sein. Nur die aus manchen Blättern sehr zahlreichen Abkürzungen sind aus Rücksicht auf die typographischen Schwierigkeiten ausgelöst. Selbstverständlich ist, dass nichts unterdrückt wurde, auch nicht die unbedentendste rechnerische Operation, die Verhältnisse von Kants ilaushalt oder Kasse betreisend.

Ueber die Berechtigung dieser Grundsätze kann man verschiedener Meinung sein. Ware Reickes Edition der losen Blatter die endgultige, so würde nach meiner Ansicht eine Zerstörung des äusserlichen, zufälligen Zusammenhanges der Konvolute und eine radikale Neuordnung nach chronologisch-sachlichen Gesichtspunkten das Richtige gewesen sein. Jetzt aber, wo die definitive Ausgabe der Berliner Akademie in Aussicht steht, ist es eine günstige Fügung, dass Reickes Edition gerade so vorliegt, wie sie vorliegt, so vollkommen frei von jeder subjektiven Zuthat. In der Akademieausgabe wird das gesamte noch vorhandene handschriftliche Material neugeordnet und ineinander gearbeitet werden müssen. Der Zusammenhang nicht nur der Konvolute, sondern teilweise sogar der einzelnen Blatter muss zerstört werden, damit das sachlich Zusammengehörige, jetzt aber weit Getrennte vereinigt und so ein Bild von Kants Denken über diesen oder jenen Gegenstand zu bestimmten Zeiten gewonnen werden kann.

Auf diese Weise geht aber das Bild der losen Blatter, wie sie als Ganzes vorliegen, naturlich in vielen Fällen verloren. Keine noch so genaue Beschreibung wurde es wiederherstellen können. Da tritt ergänzend Reickes Edition ein, indem sie den ursprünglichen Kantischen (bei den einzelnen Blättern) resp. Schubertschen Zusammenhang (bei den Konvoluten) aufzeigt. Zugleich bietet sie dadurch den Fachgenossen eine bequeme und willkommene Handhabe, um die Arbeit des Herausgebers

der losen Blatter in der Akademieausgabe zu kontrolieren.

Dass Reicke Orthographie, Still und Interpunktion unberührt gelassen bat, findet meinen vollen Beifall. Welche Bedeutung namentlich eine Aenderung der Interpunktion haben kann, lehrt zum Respiel D 21, wo einige Sätze einen geradezu entgegengesetzten Sinn bekommen, je nachdem man sie als Frage- oder Aussagesätze auffasst. Es sind dies die Sätze: "1. Ist der Raum was wirklichen." Dann sechs Zeilen weiter: "2 Giebt es ein vacuum mundanum et extramundanum." 16 Zeilen weiter: "2. Giebt es eine leere Zeit vor der Welt und in der Welt." Bei flüchtigem Lesen ist mancher wohl zunächst geneigt, Aussagesätze in ihnen zu finden mit Inversion des Subjekts und Pradikats wegen des voraufgehenden "1." (— Eistens) resp. "2." (— Zweitens). Aus dem Zusammenhang geht jedoch ganz klar hervor, dass es Fragesätze sein sollen. Um keinen Preis, scheint mir, ührfte hier das Fragezeichen einfach in den Text an Stelle des von Kant beliebten Punktes gesetzt werden. Wohl

aber hätte vielteicht in einer Anmerkung darauf hingewiesen werden können, welches die eigentliche, durch den Zusammenhang erforderte Interpunktion ist. Ebenso würde ich in Reickes Stelle auch die entschiedenen Schreibsehler als solche gekennzeichnet haben — wie fibrigens anch teilweise gescheben ist; wo es nicht geschah, kann man oft zweisellaft sein, ob Drucksehler des Setzers vorliegen oder Schreibsehler Kants.

Nach den mitgeteilten Grundsätzen hat Iteicke nun mit jener rühmlichst bekannten peinlichen Sauberkeit und gewissenhaften Akribie, die allen seinen Publikationen eigen ist, die Ausgabe besorgt. Umsichtig hat er jedez Blatt beschrieben nach umprünglicher Bestimmung, Format. Menge der Zeilen. Inhalt etc. Mit grosser Sorgfalt hat er alles beschtet, woraus man auf die Zeit der Entstehung schliessen kann. Genan sind die Stellen der gedruckten Schriften angegeben, zu welchen die losen Blätter Vorarbeiten enthalten. Durchaus zuverlässig sind seine sachlichen Bemerkungen. Zu bedauern ist, dass er nicht von emigen der interessantesten Blatter aus den verschiedenen Perioden photographische Reproduktionen gegeben hat. Hoffentlich werden sie in der Ausgabe der Akademie nicht fehlen.

Der Wert der veröffentlichten Blatter ist natürlich ein sehr verschledener. Manche sind äusserst interessant für Kants Entwicklungsgeschichte, andere sind von bleibendem philosophischem Werte durch threa labalt, andere wieder tragen dazu bei, einzelne schwierige Punkto des Kantischen Systems aufzuhellen, noch andere lassen uns iehrreiche Blicke than in den Menschen Kant und haben insofern auch grosse Bedeutung für den Psychologen, - sehr, sehr viele aber haben auch gar keinen Wert und gar keine Bedeutung, insofern sie entweder ganz unwesentliche Gedanken enthalten oder solche, die Kant anderswo besser zum Ausdruck gebracht hat. Diesen letzteren Blättern kann also höchstens der Imstand ein gewisses Interesse verleihen, dass sie von Kant herrahren, - ein Interesse jedoch, welches wohl der Autographensammler oder ein "Kantspezialist" teilen könnte (wenn es, was Gott verhüten möge, solche Ausgeburten modernen Karrnertums wirklich geben sollte), nicht aber der Philosoph als solcher, will er anders diesen Namen wirklich verdienen. Mussten nun solche bedeutungslosen Blätter wirklich alle veraffentlicht werden? Kounte man nicht eine Auswahl treffen? Und konnte die wissenschaftliche Welt diese Auswahl nicht vertrauensvoll in die Hande Reickes legen?

Reicke hat durch die Thatsache seiner Edition diese Fragen verneint, und, so leid es mir thut, ich muss ihm recht geben. Gewiss! Konnte man sich überhaupt mit einer Auswahl begnügen, so würde er sieher der richtige Mann gewesen sein, sie zu treffen. Aber wie die Verhältnisse einmal hegen, ist nur von einer vollständigen Veröffentlichung des gesamten Materials Heil und Genesung zu erwarten. Ind der Genesung bedürfen wir. Die deutsche Philosophie seufzt unter dem Drucke der Erbschaft Kants. Sein System steht noch immer im Mittelpunkt des Interesses, selbst bei denen, die es bekämpfen. Es ist das allgemeine Omentierungsmittel, der magnetische Nordpol. Kaum einer untersucht eine philosophische Frage, ohne seine Stellungnahme durch einen Hinweis auf berger Bibliothek lagera. Hauptgrundsata hei der Horansgabe war "chplematische Gennuigkeit in Bezug auf die Handschrifts. Nichta ist geändert. ann allerwenigsten hinsichtlich des Stils, aber auch weder an hant Orthographic, die denn doch eine ganz andere ist, als die in den Bruckt reien seiner Zeit gebräuchliche, noch un seiner interpunktion, die so so wie gar keine ist." Auch die entschiedenen Schreibtehler sind nein korrigiert, ohne jedoch durch ein sie! als solche kenntlich gemacht . Nur die auf manchen Higtern arht zahlteichen Abkurgungen om aus Rücksicht auf die typographischen Schwierigkeiten aufgehiel Seitverständlich ist, dass nichts unterdrückt wurde, auch nicht die untertendste rechnerische Operation, die Verhältnisse von Kauls Haushalt ...

Ueber die Berechtigung dieser Grundsstze kann man versel... Ware Reickes Edition der lexen Blatter die end. Kuse betreffend. 50 wurde nach meiner Ansicht eine Zersterung des ausserlichen 201 Zusammenhanges der Konvolute und eine radikale Neuerdaus; ehronologisch exchlichen Gesichtspunkten das Richtige gewesen zum aber, wo die definitive Ausgabe der Berhuer Akademie in Ausse 1 ist ex eine gaustige Faguag, dass Reickes Edition gerade au wie sie vorliegt, so vollkommen frei von jeder subjektiven Zuthal Akademicangube wird das gesamte noch vorhandene hande Material neugeordnet and incinander gearbeilet werden interen sammenhang night nur der Kenvolute, sondern teilwesse sogs zelnen Blatter muse zerstort werden, damit das sachlich Zusann. jetzt aber weit Getrennte vereinigt und so ein Bild von Kante in diesen oder jenen Gegenstand zu bestimmten Zeiten gewonnen wi

Auf diese Weise geht aber das Bild der losen Blatter Ganzes vorliegen, naturlich in vielen Fallen verloren. Kent gennue Beschreibung wurde en wiederherntellen konnen ganzend Reicker Edition ein, indem sie den ursprünglichen Kanden einzelnen Hättern) resp. Schubertschen Zusammenhaug (br. voluten) nufzeigt. Zugleich hietet sie dadurch den Fachgen bequone and willkommone Handhabe, un die Arbeit des lie-s der losen Blatter in der Akademieausgabe zu kontrolleren.

Dues Reacke Orthographic, Stil and Interpunktion unberther hat, findet meinen vellen Beifall. Welche Bedeutung namend. Aenderung der Interpunktion haben kann, lehrt zum Bemidel i. cinge Saixe einen geradezh entgegengevetzten Sinn bekommen dem man de ala Frage- oder Amangeantzo auffasat. Fa alud Batter. 1. let der Ratim was wirkliches. Dann serhs Zeiten 2 Giebt en ein vacuum mundanum el extramendanum " 16 Zeilei. 2 Giobt es clae lecre Zeit vor der Welt und in der Welt." In tigem Losen ist mancher webl zunächst geneigt. Aussagrantze is su finden mit Inversion des Subjekts und Priidikats wegen des grhenden -1" (... Eistens) resp "2." (... Zweitens) Aus dem Zuhang geht jedoch ganz klar hervur, dass on Fragesatire sein soll keinen Preis, scheint mir, durfte hier das Fragezoichen einfact Text an Stelle den von Kant beliebten Frankten geneint werder

Kants Ansicht 28 pransieren. Kants Problemlösungen sind noch immer (segenstand eifnester Untersuchung, ohnschl sie nach meiner Ansicht der e gestlichen Tendenz der beutigen philosophischen Entwicklung micht konform and you semen Lusungen sollien wir ans an semen Problemen zurückwenden and for aliem such die Louingem gliebleden in Rechnung siehen, an denen er als an Lumeelichkeiten einfach vorüberting. So wie jetzt die Sache liegt wird unsere akademische Jugend durch die Verhältnisse gezwungen, sich mit Kant eingehend zu beschäftigen, vielleicht sogar ihr philosophisches Studium mit ihm zu beginnen. Daraus ersteben dann nueder Doktordissertationen, Aufsatze, Rücher Viele Kraft wird ver gendet. Zwar wer Kant gründlich studiert, wird auf jeden Fall seine Muhe reichlich belohnt schen. Aber dieselbe Zeit auf andere philosophische biudien verwandt würde auch reiche Frucht tragen. Und wie viele kommen zu keinem gründlichen Studium und ernten darum überhaupt keine Früchte'. Unsere Zeit ist dem Interregnum zu vergleichen. he febit an philosophischen Genies, an einem Konig. Darum wenden wir ansere Blicke so gern in die Vergangenheit zurück, wo es dergleichen Auf dem historischen Gebiete harren unser aber viele Aufgaben. the Erforschung von Kants System, von seinen Bedingungen und Wirkungen ist nur eine unter vielen oder sollte es wengstens sein. Sie ist aber faktisch die Hauptaufgabe und um so lockender, je verschiedener die Ansichten eind, welche geltend gemacht werden können, je heisser daher der Kampf, je umstrittener die Walstatt.

Wie ist diesem Zustand ein Ende zu machen? Dadurch, dass man einfach die Fragen niederschlägt, die in Fluss geratenen Probleme zum Stillstand bringt? Das ware vielleicht bequem, aber sehr que issenschaftlich und auch unmöglich. Es bleibt nur ein Mittel, die vielen Streitfragen über das Ganze und die einzelnen Teile des Kantischen Systems entweder losen oder einsehen, dass sie sich der Natur der Sache nach nicht lößen lassen und dann auf Grund dieser Einsicht den Kampf einstellen und die Entscheidung dem Einzelnen als Ausschtssache überlassen. Jedes dieser Ziele ist aber nur durch eine Veröffentlichung des sämtlichen noch vorhandenen handschriftlichen Materials zu erreichen, wie sie hoffentlich in der Akademieausgabe erfolgen wurd. Durch eine etwaige Auswahl wurde ein starkes subjektives Element hineingebracht werden. Mancher wird manches achtlos bei Seite legen, woraus ein anderer Schlüsse zieht, die für die Entwicklungsgeschichte Kante von Wichtigkeit sind oder das Verständnis seines Systems fördern oder auf seine ganze Denk- und Arbeitsweise ein interessantes lacht fallen lassen, bollen abschliessende Arbeiten über Kant veroffentlicht werden, so muss annachet eine abschliessende Ausgabe seiner Werke vorliegen. Ist eine solche vorhanden, sind also weitere Publikationen nach menschlichem Etmessen nicht mehr zu erwarten, dann wird hoffentlich auch bald die Zeit kommen, wo die neuerdings wieder machtig angeschwollene Kantströmung endgültig eingedammt und auf das ihr von Rechtswegen zukommende mässige Bett beschränkt wird. Zwar, so rasch wie im Anfange des Jahrhunderts wird diesmal die Rückwärtsbewegung nicht eintreten. Aber sie wird um so entscheidender sein. Vor allem

deshalb, weil mit ihr and durch sie nicht etwa der Ertrag der eifrigen Studien verloren geht. I'm 1800 half wunderbarer Weise gerade die Bewegung um Kant einer Richtung den Boden bereiten, die im Grunde der seinen geradezh entgegengesetzt war. Damals war Kantische Philosophie vor allem Parteisache, heutzutage ist sie in erster Linie Gegenstand historischer Erforschung. Darum wird der Ertrag der Studien der letzten drei Jahrzehnte (und vielleicht noch des kommenden Jahrzehntes) von weit größerer bleibender Bedeutung sein als die Bewegung um Kant im vorigen Jahrhundert. Was der Weise von Königsberg uns überhaupt sein und geben kann, das wird am Ende dieser neuen Kantperiode west mehr als um 1800 den Philosophen, und noch mehr: der Philosophie, in Fleisch und Blut übergegangen sein. Preilich gilt das nicht von allem, was er gedacht bat. Manches wird und muss abgestossen werden. Gerade dazu kann eine Publikation wie die vorliegende, kann die nene Kantausgabe viel beitragen. Sie wird uns frei machen von jedem blinden Glauben an Kant. Sie soll uns lehren, dass es auch bei ihm meuschlich zuging, dass auch er dem Alter seinen Tribut zahlen musste, dusa bei der Entstehung und beim Ausbau seines Systems architektonische und systematische Spielereien und Rücksichten oft von wesentlicher Bedeutung waren und Lehren das Dasein gaben, welche ohne wissenschaftlichen Wert sind, obwohl sie auch heutzutage noch von manchen als grosse Entdeckungen betrachtet werden (Lehre vom Schematismus!). Um so das Bleibende in der Kantischen Philosophie vom Vergänglichen, das Gold von den Schlacken zu sondern, bedarf es eines eingehenden Studiums der Entwicklung der vinzelnen Lehren. Ein solches Studium ist aber seinerseits wieder bedingt durch die Veröffentlichung des gesamten, noch ungedruckten Materials. In den Schriften Kants treten uns meistens nur die fertigen Resultate estgegen. Von ihrer Stellung im fertigen System auf ihr Werden zu schliessen ist fast immer sehr prekär und schliesst die Gefahr grosser britumer in sich. Der handschriftliche Nachlass Kants führt uns dagegen in seine geistige Werkstatt ein, wir belauschen das Werden und Wachsen der Gedanken, sehen die ersten Anfänge einer Lehre, die verschiedenen Ansatze zu ihrer Weiterentwicklung, und vor allem: wir lernen die sachlichen und personlichen Motive kennen, welche zur Aufstellung und Welterbildung eines Philosophems führten. Die personlichen Motive stellen sich ferner als sehr verschiedenartig dar. Oft berühren sie den wissenschaftlichen Wert der Resultate gar nicht oder nur sehr wenig. So, wenn Kant zunnehst durch seine Individualität getrieben wurde, einer befimmten Ansicht den Vorzug vor der ihr entgegengesetzten zu geben, ohne dass ihn dies daran verhinderte, den einmal gewählten Standpunkt mit sachlieben Gründen zu verteidigen. Ferner, wenn die persönlichen Motive eigentlich nicht als rein individuelle zu bezeichnen sind, weil sie ganzen Klassen von Menschen eignen, vor allem wenn es sich um Gehete handelt, auf denen ein strenges Wissen und Beweisen ausgeschlossen ist. An anderen Stellen ist man dagegen genötigt, über eine Lehre Kants einfach deshalb den Stab zu brechen, weil sie ihre Entstehung nur den allerindividuellsten, wissenschaftlich durchaus unberechtigten Liebhabereien and Spielereien verdankt.

Alles dies kann, wie gesagt, nur durch Einzelunter-uchungen über die Entwicklung dieser oder jener Lehre festgestellt werden. Und auf diesen Einzeluntersuchungen baut sich schlieselich die umfassende Entwicklung-geschichte Kants auf. Ohne sie giebt es wiederum kein vollstandiges Verständnis des fertigen Systems. Die Bestimmung seiner Pole, die klare Einsicht in die Bedeutung der einzelnen Lehren für das Ganze ist in hohem Grade von unserer Kenntnis der Entwicklung geschichte abhangig. Kurz: endgültige Resultate lassen sich nur nach Drucklegung des gesamten handschriftlichen Nachlasses erwarten und erhoffen. Erhoffen! Denn es ist moglich, dass auch dann noch manche Frage offen bleibt. Ist dies aber der Fall, so wird sie auch für immer eine offene bleiben. Und es ware dann der Kantforschung die Aufgabe gestellt, festzusetzen 1. aus weichen Gründen die Sache so liegt, 2. wieweit in dem gegebenen Fall das sichere Wissen geht und wo das Gebiet unsicherer Vermutungen anfangt. Eine endgultige Luxung ware also bei einer solchen Frage zwar nicht erzielt und überhaupt nicht zu erzielen, aber ein Abschluss ware trotzdem erreicht in der Erkenntnis, dass man nichts wissen kann. Die Grenze zwischen Meinung und Wissen ware festgestellt Mit Recht könnte davor gewarnt werden, noch weitere wissenschaftliche Bemühungen auf den Ausbau blosser Hypothesen zu verwenden. Wäre aber der Streit über den Sinn und Zweck des Kautischen Systems und seiner Teile, sowie über seine Entwicklung erst beigelegt, so dürfte man mit Recht hoffen, es werde auch die Gewohnheit abnehmen, bei jedem Versueh einer selbstandigen Problemlosung auf Kants Stellung zurückzu greifen, an ihm sich gleichsam "im Denken zu orientieren". Uft geschieht das nur, weil Kant überhaupt im Mittelpunkt des Interesses steht, weil seine Stellung zu dem betreffenden Problem noch nicht genügend klar gelegt ist, weil man meint, sie von einem neuen Gesichtspunkt aus beleuchten zu können. Alle diese Gründe wurden später wegfallen dürfte erwarten, dass dann die goldene Zeit kommt, wo der Strom der Kanthewegung, der jetzt so unnatürlich angeschwollen ist und die Gefahr der Versimpelung, Zersplitterung und Kleinlichkeitskrämerei mit sich führt, wieder in seine natürlichen Grenzen zurückkehrt, wo all die viele rechtschaffene Arbeit, die heutzutage auf Kant verwendet und nur zu oft ohne Früchte an ihn verschwendet wird, sich anderen, nicht minder wich tigen, oft aber leichteren Aufgaben zuwendet, wo Kant zwar eifrig studiert, aber nicht mehr in Schriften aller Schriften interpretiert wird, und wo das böse Wort "Kantphilologie" (das, in gutem Sinne verstanden, immer seine Rechte behaupten wird) nicht mehr die Gemuter beunruhigt.

Aber, wird der Leser fragen, was soll diese Jeremiade und dies Schwärmen von einer kommenden geldenen Zeit in einer Zeitschrift, die den Namen "Kantstudien" tragt und ganz besonders geeignet scheint, die Flut der Kantlitteratur noch bedeutend zu vergrössern? Lieber Leser, die goldene Zeit, die ich herbeischne, ist noch nicht da. Viel Wasser muss noch in dem Kantstrom hundtliessen, dem Meer der Vergessenheit zu, und viele Arbeit und Mühe muss noch aufgewandt werden, bevor das jetzt Luzulängliche Errignis wird. Diese Arbeit und Mühe muss, so weit es geht, geördnet und von einer Centralstelle aus ge-

leitet werden. Dazu sind die "Kantstudien" da. Gerade die Akademieausgabe wird eine neue Flut von Arbeiten über Kant hervorrufen, welche
die abschliessenden Werke vorbereiten. Dabei wird diese Zeitschrift gleichsam die Kollen verteilen, sie wird die Resultate sammeln, wird auf die
l'unkte hinweisen, die noch weiterer Untersuchung bedürfen, wird bei
wider-treitenden Ansichten das beiden Gemeinsame, das Gewisse heraussuchen, sie mit einandet verschmelzen, wo es geht, wo es nicht geht, die
l'unteglichkeit wie ihr Warum? konstatieren und schliesslich den Grenzpfahl errichten, der das Wissen von dem Gebiet trennt, welches — höchstwahrscheinlich dann für immer — der Hypothese und der subjektiven
Meinung vorbehalten werden muss. So harrt also der "Kantstudien" in
den nachsten Jahren eine wichtige Aufgabe, — und ewig sollen sie ja
nicht währen. Je früher sie sich selbst aufheben und unnötig machen,
je cher sie dem Streit ein Ende bereiten, desto besser, segensreicher
und gründlicher haben sie ihre Aufgabe erfüllt.

Ich werde und eine Lebersicht über Reickes Publikation geben. Die einzelnen losen Blätter ordne ich in erster Linie ehronologisch an, mnerhalb der chronologischen Ordnung sachlich. Wie Vaihinger in seinem Bericht über den ersten Baud (Zeitscht, f. Philosophie Bd, 96), unterscheide ich fünf Hauptgruppen usch den fünf Jahrzehnten der schriftstellerischen Thätigkeit Kants. Auf jenen Bericht Vathingers verweise ich hier ein für allemal betreffs aller der losen Blätter des ersten Bandes, die mir zu keinen besonderen Bemerkungen Anlass geben und die ich inshalb nur kurz erwahne. Die Duisburgschen Papiere bezeichne ich als I 1, I 2 u. s. w. Bei ihnen sowie bei den Konvoluten A—D beziehen sich die hinzugefügten Seitenzahlen auf den ersten Band, bei den Konvoluten E und F auf den zweiten Band.

# I. 1750-1760. a. Naturwissenschaft.

Das früheste Fragment scheint D 31 (286—293) zu sein. Es besteht aus zwei selbstandigen Quarthlättern, die sich nicht direkt aneinander auschliessen, aus deren Inhalte aber hervorgeht, dass sie einer zusammenhängenden Serie von Blättern angehorten. Es war ein längerer Entwurf zur Beantwortung einer Preisfrage der Berliner Akademie für das Jahr 1754: ob die Achsendrehung der Erde im Laufe der Zeiten eine Vorsuderung erfahren habe. Die Aufgabe war 1752 gestellt. In einem auf sie bezüglichen kleinen Aufsatz in den "Königsberger Nachrichten" aus dem Jum 1754 spricht Kant von Betrachtungen, die er über den von der Akademie gewählten Vorwurf angestellt habe. Nach dem Zusammenhang konnen nur ausführlichere Betrachtungen gemeint sein. Ausserdem lässt der Aufsatz durchblicken, dass eine Bewerbung um den Preis damals aufgegeben war. D 31 wird daher in den Jahren 1752—54 entstanden sein.

Von grösseren Interente sind die letzten drei Seiten von E 69 1236 iss 23%. Sie enthalten einem vielfach koerigierten Entwurf zum Vorwort der "Allgem. Naturgeschichte" etc. (1755). In der embyldigen Vorrede ist zwar der Gedaukengang gauz beilichalten, im einselnen aber nach viel augständert, zu manchen Stellen ist der Ansdruck gemänsigter. Sehon in dieser frühen Zeit finden wir also, dass Kant sich den richtigen Ausdruck zu erschreiben sucht, dass er nicht erst alles im Kopfe fertig konzipiert. Inhalt wie Darstellung, sondern höchstens den Godankungung im Vorsus feststellt, dann aber das Einzelne mit der Feder in der Rand darehdenkt, die verschiedenen Möglichkeiten des Ausdrucks, welche sich bieten, fixierend, nicht aux in Godanken vorstellend.

#### b, Netaphysik.

D 32. D 33 (293—302) und die erste Seite von E 69 (235 6) enthalten Betrachtungen über den Optiminnus. Sie sind zwar nur fünchtig hingeworfen, aber leicht und gefällig geschrieben. Schon hier verrät sieh dann und wann der gewandte Stilistiker, der uns nehn Jahre später in den "Beobsehtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen" entgegentritt. Um 1753—54 werden die Blätter geschrieben sein. Sie beziehen sieh wieder auf eine Preisfrage der Berliner Akademie: auf die bekannte über Popes System (für das Jahr 1755). Kants Ansichten über den Optimismus Leibnizens sind hier noch andere als in dem Aufsatze von 1759.

In C 9 (156—58) haben wir nach Reicke ebenfalls ein sehr frühes Blatt vor nns. Es enthält erläuternde Diktate zu Baumgartens Metaphysik (Psychologia empirica, Sectio VIII: Praevisio und Sectio IX: Indicium), wie Kant sie (nach seiner eignen Mitteilung in dem Programm vom 25. April 1756) wenigstens in seinen früheren Vorlesungen zu geben pflegte.

#### П. 1760 — 1770.

I, 5 (5-9) ist ohne Zweifel eine Vorarbeit zu Kants Preisschrift "L'eber die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen Theologie und der Moral" (1764). Wir ersehen ans dem Fragment, dass die Schrift ursprünglich viel breiter angelegt war. In dieselbe Zeit (Anfang der 60er Jahre) möchte ich auch die Blätter A 5-8, 13, 14, 17, 18 (67-75, 82-84, 86-86) setzen. Reicke lässt die Wahl zwischen den Jahren 1755 bis 1763. Vaihinger plaidiert für die Zeit bald nach der Habilitation, nur das Blatt A 14 möchte er "an das Ende der 60er Jahre setzen, etwa in das Jahr 1770". Es ist ein schmaler Querstreifen, auf beiden Seiten beschrieben. Folgendes ist sein Inhalt:

[14, I] "Definitio

Der Cirkel ist eine krumme Linie, deren alle Bogen durch dieselbe Perpendicular-Linie, welche ihre Schue in zwey gleiche Theile theilt, auch in zwey gleiche Theile geschnitten werden.

Wie viel lässt sich aus dieser Erklärung des Cirkels folgern? Ich denke, aus einer Definition welche nicht zugleich die Construction des

Begrife in sich enthält, lässt sich nichts folgern (was synthetisch Prädicat säre). Verte

[14. II]

250 dass der Satz sich umkehren liesse und in dieser Umkehrung beweisen liesse welches doch zu einer Definition erforderlich ist. Enelid's Definition von Parallellinien ist von der Art. \*\*

Wegen des Terminus "synthetisch", der erst Ende der 60er Jahre ausgebildet sein soll, glaubt Vaihinger das Fragment erst in das Jahr 1770 setzen zu dürfen. Reicke hat auf seine Bitte hin das Blatt noch einmal näher untersucht und glaubt nun, dass die spätere Datierung (um 1770) auch durch seine Beschaffenheit (im Verhältnis zu den Blättern A 5-8, 13, 17, 18) nahegelegt wird. Vaihingers Einwand ist nicht stichhaltig. Denn ich habe in meinen Kant-Studien (8, 69 ff., bes. 92 ff.) nachgewiesen, dass Kant sehen um 1765 den Gegensatz analytisch-synthetisch auf die Urteilsbildung augewandt hat. Doch bezieht sich nach meiner Ausicht in A 14 der Terminus "synthetisch" überhaupt nicht auf die Urteils-, sondern auf die Begriffsbildung.

So lange ich die Handschrift der in Frage stehenden Fragmente nicht studiert habe, kann ich meine Ansicht natürlich nicht endgültig festlegen. Halte ich mich nur an den Inhalt, so scheint mir zwischen A 5 and 6 (S. 67, 70), A 14 und der Preisschrift Kants "über die Deutlichkeit" eine solche Uebereinstimmung und Verwandtschaft zu herrschen, dass man wenigstens A 5, 6 and 14 (and die eng mit ihnen zasammenhangenden Nrn. 8 und 13) auch in den Anfang der 60er Jahre setzen mass. Veher A 7, 17, 18 wird man, da sie inhaltlich keine Handhaben bieten, wohl nur nach der Handschrift entscheiden können. Um meine Datterung des Fragmentes A 14 zu begründen, verweise ich auf folgende Satze in A 5 and 6. ... Wir haben zwar eine Definition von parallellinien d. t. solchen geraden Linien deren Weite von einander durchgehends gleich ist aber keine von der Weite einer geraden Linie von einer andern überhanpt in derselben Ebene. Dass nun der erste Satz des Euclids bündig schliesen konte der umgekehrte aber nicht folgen wollte kam daher." Wenn die Gleichheit der Weite zweyer Linien die definition des parallelisms ausmachte so musste das definitum und die definition reciprocabel seyn. Also ist hier zu schen dass die erstere nicht den ganzen Begrif der zwexten erschopfen muss gleichwohl ist doch der Satz reciprocabel kan aber nicht bewiesen werden weil die Folge aus einem ganzen Bezeiffe hier zwar auf den Begrif der Gleichheit der Winkel aber nicht die construction derselben führt der Grund warum alle Entfernungen gleich and ist weil die durchschneidende Linie auf beyden perpendicular ist. Daher kan weil ans der Folge nicht auf den Grund geschlossen werden kan in der construction auch nicht die Gleichheit der Wechselwinkel aus der Gleichheit der Linien dabey man nur einen Winkel in Betrachtung zicht geschlossen werden. Dieser Satz (se.: Wen eine Linie zwey Linien perpendicular schneidet so sind diese parallel, kann nun nicht mathematisch dargestellt werden sondern folgt blos aus Begriffen dass nämlich Parallellinien allem eine bestimmte Entfernung von einander haben" etc. "Da nun auf diesem Satz der Geometrische Beweis (ohne Herbeyziehung unendlicher

Plachen; allein beruht mithin auf einem Begriffe bestimmter Weiten und der Parallellinien als lanien deren Weite bestimmt ist der nicht construirt werden kan mithin keines mathematischen Beweises fahig ist so ist wenn gleich ein geometrischer Beweis fehlen sollte wo die Grösse deren Verhältniss gesetzt werden soll ganz gegeben werden kan doch ein mathe-

mathischer Beweis beiser als ein blos philosophischer."

In der Preisschrift vergleiche man folgende Aeusserungen: In der Mathematik ist "der Begriff, den ich erkläre, nicht vor der Definition gegeben, sendern er entspringt allererst durch dieselbe. Ein Kegel mag sonst bedeuten, was er wolle; in der Mathematik entsteht er aus der willkürlichen Vorstellung eines rechtwinklichten Triangels, der sich um eine Seite dreht. Die Erklärung entspringt hier und in allen anderen Fällen offenbar durch die Synthesin." (I. \$1) Die Mathematik gelangt zu ihren Begriffen synthetisch und kann sicher sagen; was sie sich in ihrem Objekte durch die Definition nicht hat vorstellen wollen, das ist darin auch nicht enthalten. Denn der Begriff des Erklarten entspringt allererst durch die Erklarung und hat weiter gar keine Bedeutung, als die, so ihm die Definition giebt." (III, § 1.) "Es ist wert sehwerer, durch Zergliederung verwiekelte Erkenntnisse aufzulosen, als durch die Synthesis gegebene einfache Erkenntnisse zu verknüpfen, und so auf Folgerungen zu kommen." (1. § 4.) "leh weiss wohl, dass manche Messkunstler die Grenzen der Wissensehaften vermengen, und in der Gressenlehre bisweilen philosophiren wollen, weswegen sie dergleichen Begriffe [die in der Mathematik eigentlich unauflöslich sind noch zu erklären suchen, obgleich die Definition in solchem Falle gar keine mathematische Folge hat . . . Die Mathematik erklart niemals durch Zergliederung einen gegebenen Begriff, sondern durch willkürliche Verbindung ein Objekt, dessen Gedanke eben dadurch erst möglich wird. (I, § 3) , Wolf hat die Achalichkeit in der Geometrie mit philosophischem Auge erwogen, um unter dem allgemeinen Begriffe derselben auch die in der Geometrie vorkommende zu fassen. Er hätte es immer können unterwegens lassen . . . . Dem Geometer ist an der allgemeinen Definition der Achalichkeit überhaupt gar nichts gelegen. Es ist ein Glück für die Mathematik, dass, wenn bisweilen, durch eine übelverstandene Obliegenheit, der Messkunstler sich mit solchen analytischen Erklärungen einlässt, doch in der That bei ihm nichts daraus gefolgert wird, oder auch seine nächsten Folgerungen im Grunde die mathematische Definition ausmachen " (I, § 1) Vgl. ausserdem Kants Aeusserungen über die Besonderheit der Mathematik, welche darin liegt, dass sie nie aus allgemeinen Begriffen beweist und folgert, sondern sich etets der Zeichen in concreto bedient (I, § 2 n III, § 1).

Ich denke, die Verwandtschaft aller dieser Stellen unter einander liegt so sehr auf der Hand, dass ich sie im Einzelnen nicht mehr nachzuweisen brauche. A 14 bekommt also, wenn man die übrigen Zitate als Erläuterungen benutzt, folgenden Sinn: Die von Kant angeführte Definition des Cirkels taugt nichts und muss nach seiner Meinung verworfen werden, weil sie nicht zugleich die Konstruktion des Begriffs in sich enthält. Sie ist ein Beispiel für die in der Mathematik verwerfliche analytische Begriffs- und Definitionsbildung. Das Objekt, der Gedanke des

Cirkels wird durch die gegebene Definition nicht erst möglich, sondern wird von the voransgesetzt und nur zeigliedert. Ganz anders liegt die Sache bei einer richtigen Definition, wie sie I. § 1 der Preisschrift vom Kegel gieht. Aus einer solchen lassen sich alle diejenigen Begriffe als Teilbegriffe des synthetisch gebildeten Subjekts herleiten oder folgern, welche durch sie - die Definition - selbst erst in das Subjekt hineingelegt waren. In einer richtigen Definition soll der Begriff des zu Erklärenden erst durch die Erklärung entspringen, die Definition muss also zugleich anch die Konstruktion des Begriffs in sich enthalten. Sie entsteht durch Synthesis, durch willkurliche Verbindung der Begriffe. Mit der Erklärung entspringt ja aber erst das zu Erklärende, auch das letztere muss also synthetisch gebildet sein. Die Teilbegriffe werden nicht als in ihm enthalten entdeckt und dann nachträglich ihm in einem Urteile zugelegt, somlern aus ihnen wird erst synthetisch der Subjektsbegriff gebildet. Nicht also das Subjekt, sondern die Prädikate sind das Erste; erst durch Verbindung der letzteren entsteht synthetisch das Subjekt. Insofern kann Kant in A 14 mit nicht gerade glücklichem Ausdruck von etwas reden, "was synthetisch Prädikat", d. h. was ein Prädikat von solcher Beschaffenheat ist, dass nur durch eine Verbindung mit anderen ähnlichen Prädikaten - also synthetisch - der Subjektsbegriff gebildet werden kann. Es handelt sieh also um die Begriffsbildung, nicht um die Urteilsbildung, Würde das Pradikat in einem Urteil dem Subjekt beigelegt, so würde Kant von dem in A 14 vertretenen Standpunkt aus ohne Zweifel ebenso gut wie von dem der Preissehrift dies Urteil ein analytisches nennen mussen, weil ja das synthetisch in das Subjekt Hineingelegte oder zum Subjekt Verbundene analytisch wieder aus ihm herausgezogen werden kann (vgl. meine Kant-Studien S. 84).

# III. Von 1770 bis sum Erscheinen der Kritik der reinen Vernunft. a. Physik.

Reieke setzt in die 70er Jahre die Blätter II 20, 26 – 30 (S. 246 bis 249, 266 – 286). Sie sollen Vorarbeiten für Kants Vorlesungen über theoretische Physik sein. Von D 27 – 30 heisst es, sie konnten vielleicht noch früher entstanden sein als 1770. Genau zu datieren ist keines. Ich bin der frühen Datierung gegenüber etwas skeptisch. Namentlich scheint mir dem Inhalt nach in die 60er Jahre kein Blatt falten zu können. Im Gegenteil wäre ich, wenu die Handschrift es gestattete, geneigt, manche Blätter in die 80er Jahre zu setzen. Vor allem D 20, das interessanteste Fragment, scheint mir mauche Anklänge an das letzte unvollendete Werk Kants ("Vebergung von den metaphysischen Anfangsgründen" etc.) zu enthalten. Hoffentlich findet sich in dem für die Akademieausgabe zu vereinigenden Material auch hinsichtlich der naturwissenschaftlichen Arbeiten Kants manches Neue, so dass die Fragmente D 20, 26 – 30 sieherer datiert werden können, als es bisher möglich zu sein scheint.

#### h. Metaphysik.

Alle hierher gehörigen Blätter beziehen sich suf die Probleme der Kritik der reinen Verumft. Es sind Verurbeiten entweder in dieser letsteren seflut oder zu den Kollegien über Buungurtens Metaphysik.

Schr wichtig and smatchet die Stäcke L. 7, 8, 10-18; B 8-10 (8. 16-26. 29-49, 104-117. Se bilden grinnensils eine sussancehängende Gruppe. Ein günstiger Zufall hat es gefügt, dass 18 genan datiert ist. Kant hat hier ein Billet vom 20. May 1775 benntzt. Wahrschrialich stammen also die meisten dieser Blätter zus der Zeit um 1775 (die spätesten höchstens aus den letzten 70er Jahren). Pitr die Akademiennegabe worden sie von gromer Bedeutung nein. Es gilt, von ihnen aus vorwärts und rückwärts zu gehen und andere Blätter und Reflexionen aus Kants Handexemplar der Bonngartenschen Metaphysik um sie herum sich krystallisieren zu lassen. B 8-10 handeln von dem Enterschied zwischen Verstandes- und Veraunsteinheit und den darauf beruhenden Antinomien, teilweise auch von dem System der Grundsätze. Alle anderen Fragmente beziehen sich auf die Analytik und besonders auf die eigenartige Punktion und transscendentale Deduktion der reinen Verstandesbegriffe. Im Mittelpunkt von Kanta Interesse steht nach diesen Zengnissen, wie auch schon nach seinen Briefen zu erwarten war, Mitte der 70er Jahre und später die transscendentale Deduktion. Die Beschäftigung mit den sie betreffenden Problemen ist eine so intensive, dass auch solche Fragen für Kant selbständige Bedeutung gewinnen, die seiner eigentlichen Absicht und dem Hauptzweck seiner Erkenntnistheorie ferner liegen. Alle Probleme, die in dem einen: wie kommt Erfahrung zu Stande? wie ist sie möglich? welches sind die dabei mitwirkenden Faktoren? liegen, interessieren Kant auf das Höchste; ihre Lösung scheint oft nicht ein blosses Mittel zum Zweck, sondern Selbstzweck zu sein (vgl. meinen Aufzatz im ersten Heft der Zeitschrift 8. 47 ff.). Der Grundgedanke dieser sämtlichen Arbeiten zur Deduktion ist, dass für uns Objekt nur das werden kann, was sieh unseren Erkenntnisformen fügt. Die Terminologie weicht an manchen Punkten von derjenigen der "Kritik" ab und erweist sich dann überall als eine frühere. Die Blätter bieten in vieler Hinsicht Eigenartiges und Interessantes. Sie verdienen eine eingehendere Untersuchung und bedürfen ihrer, sollen sie für die Entwicklungsgeschichte Kants nach jeder Richtung hin nutzbar gemacht werden. Doch ist es ratsam, die Untersuchungen zu verschieben, bis in der Akademieausgabe hoffentlich gerade für die 70er Jahre ein breiteres Material mitgeteilt wird.

Eine andere Reihe von Fragmenten fällt ganz an das Ende der 70 er Jahre oder in die Zeit kurz vor dem Erscheinen der Kritik der reinen Vernunft. Die Ansichten, die uns hier begegnen, sind fast überall schon ganz dieselben wie in dem Hauptwerk Kants. So in C 5 (131 bis 133), welches von der transscendentalen Deduktion, und in C 4 (133 bis 137), welches hauptsächlich von den Kategorien und Prädikabilien handelt, teilweise lateinisch geschrieben ist (offenbar im Anschluss an Baumgartens Metaphysik) und besonders deshalb einen gewissen Wert hat, weil es die Prädikabilientafel weiter ausführt als in der "Kritik" ge-

schehen ist C11 (161 - 62) und I 9 (26 - 29) sind wohl Vorazbeiten for die "Kritik", vielleicht aus der Zeit der 4 - 5 Monate, in denen Kant das Werk "zu Stande brachte". Beide Blätter handeln von den Reflexionsbegriffen, C 11 ausserdem von den Noumenen (transsoendentalem Objekt) und dem Verhaltnis der Kategorien zu ihnen, I 9 bringt noch eine Tafel der Nichtse, welche mit derjenigen der "Kritik" fast wörtlich übereinstimmt, und einen Abriss der Grundgedanken des ganzen Werkes. Bemerkenswert ist auf S. 27 die Acusserung am Ende der Tafel der Nichtse: "Schlass der Ontologie". Man ersieht aus ihr, wie berechtigt es war, wenn ich schon früher den Abschnitt "von der Amphibolie der Reflexionsbegriffe" als eine aus dem natürlichen Zusammenhang entfernte Ontologie bezeichnete. 1) Die Dudektik in der "Kritik" enthält die Widerlegung der alten abgelebten Metsphysik. Zu letzterer gehörten aber nicht nur rationale Psychologie, Kosmologie und Theologie, sondern eigentlich auch die Ontologie. Sie hatte mit den übrigen Teilen der Metaphysik den Fehler gemeinsam, dass sie Erscheinungen für Dinge an sich hielt. Doch konnte sie in der Dialektik keinen Platz mehr finden, sobald dieselbe durch die Beziehung auf die Vernunft, ihr Prinzip das Unbedingte zu suchen und die drei Schlussarten ein völlig in sich abgeschlossenes System geworden war. Kant brachte deshalb die Ontologie anhangsweise in der Analytik unter, die ja doch im Grunde selbst nichts anderes als eine transscendentalisierte Ontologie ist. Durch den Namen "Amphibolie der Reflexionsbegriffe" erhält die alte wohlbekannte Disaptin ein ganz fremdländisches Aussehen: Sie erhebt den Auspruch, Leibnizens System durch eine vernichtende Kritik widerlegt zu haben. Schliestich aber lassen sich die einzelnen Begriffe doch, wenn man genager zusieht, im We-entlichen auf Abschnitte der Baumgartenschen Ontologie zurückführen, und die beiläutige Bemerkung auf S. 27 des ersten lleftes der Losen Blätter endlich schlägt auch den letzten Zweifel an der Richtigkeit meiner Auffassungsweise nieder. -- B 12 (113-116) und C8 (151 - 156) stammen aus den ersten Monnten des Jahres 1780; in beiden Fallen sind amtliche Schreiben benutzt, dort vom 20. Jan. 1780, hier vom 22. März 1780 Teber B 12 habe ich in meinen Kant Studien (11, S. 165 ff, bes. 173 --185) ausführlich gesprochen. Dies Fragment bestätigt nämlich durchaus die in meiner Kritikan-gabe aufgestellte Hypothese, dass die transscendentale Deduktion der Kategorien eine mosaikartige Zusammenstellung und Verschlingung verschiedener Gedanken aus verschiedenen Zeiten ist. Im 2. und 3 Abschnitt der Deduktion untersehied ich 7 grossere, in ihrer Mehrzahl ursprünglich selblandige Gruppen und in den meisten derselhen auch noch wieder spätere Zwei dieser Gruppen zeigten sich eng mit einander verwandt. Emschiebsel Das Fragment B 12 enthalt nun gerade die Gedanken - aber auch nur sie -, die in jenen beiden Gruppen und dem von ihnen nicht abweichenden Anfang der "summarischen Vorstellung" zum Ausdruck kommen. Der inhalt der übrigen Teile der Deduktion ist mit diesen Gruppen und mit B 12 aus innern Grunden nicht vereinbar. Die Untersuchung des losen Blattes in meinen Kant-Studien führt zu folgenden Resultaten: 1) Am

<sup>1) &</sup>quot;Kants Systematik als systembildender Faktor." 1887. S. 111-113.

20 Jan. 1780 ist Kant im Entwurf der endgültigen Form der Kritik noch nicht einmal bis zu der transscendentalen Deduktion vorgedrungen. 2) Die letztere ist wirklich kein einheitliches Ganzes, sondern aus verschiedenen tellweise einander widersprechenden Stücken kunstvoll zusammengeschweisst. Den Entwurf eines solchen haben wir in B 12 vor uns. 3) Was Kant in den ersten Monaton des Jahres 1780 fertigstellte, war der Entwurf, den ich in meiner Kritikausgabe als "kurzen Abriss" bezeichnete und den ich dort zum grossen Teile zu rekonstruieren versucht habe. Die transscendentale Deduktion in diesem "kurnen Abrias" hatte eine Form, welche dem Inhalt des Fragmentes B 12 (und damit auch den oben bezeichneten, in meinen Kant-Studien im Zusammenhang abgedruckten Stücken der jetzigen transscendent. Deduktion) entsprach. C 8 handelt hauptsächlich von den verschiedenen Versuchen der Vernunft, das l'ebersinnliche zu erkennen, ferner von dem Kanon und der Diszuplin der reinen Vernunft. Namentlich in diesen letzteren Partien enthält das Blatt wahrscheinlich Vorarbeiten zur "Krifik". Kant scheint auf dem Zettel flüchtige Gedanken und Gedankenreihen fixiert zu haben, die sich ihm gelegentlich mit Bezug auf die späteren Teile des Entwurfes boten. -B 2 (93) enthält ein Verzeichnis der Ueberschriften der ersten 5 Bogen von Kants Manuseript der Kritik der reinen Vernunft. - Vielleicht fallen in diese Zeit (kurz vor 81) auch E 66 und 67 (231-233), welche Reicke in die 80 er Jahre setzt. In Nr 67 wenigstens finden sich atarke Anklange an gewisse Partien der transscendentalen Deduktion in der eraten Auflage (8, 84 - 88, 97 100). Das Blatt konnte danach eine Vorarbeit zu den spateren Einschiebseln in die ursprüngliche Deduktion sein. Doch ware dann der Inhalt der zweiten Seite, welche eine Anzahl kleiner Notizen ohne festen Gedankengang enthält, sehwer erklärlich. Seite II könnte den Anschein erwecken, als hätten wir Aufzeichnungen zum Zweck der Vorlesungen (eventuell auch aus den späteren 80 er Jahren) vor uns. Interessant ist folgender Satz in E 66: "Das Gemuth kan sich seiner selbst nur durch die Erscheinungen bewast werden die seinen dynamischen functionen correspondiren und der Erscheinungen nur durch seine dynamischen functionen.\*

Schliesslich führe ich hier noch 6 lose Blätter an, die sieh hamptsachlich auf die Dialektik beziehen: D 15-18 (232-210), D 21 (249-253), C 10 (159-161), E 65 (228-231). Siehere Gründe, sie in die 70 ger Jahre zu setzen, liegen nicht vor. Sie bieten Material für Kants Vorlesungen. Und da ist nun eben die grosse Frage, wie weit Kant in den 70 er (namentlich den letzten) und 80 er Jahren im Vortrag der rationalen Psychologie, Kosmologie und Theologie von seinen streng wissenschaftlichen Ansichten aus Rucksicht auf Popularität, und die Heizensbedürfnisse seiner Zuhörer abgewichen ist. Je nachdem man diese Frage beantwortet, wird man geneigt sein, das Material der 6 Blätter ganz oder teilweise in die 70 er Jahre zu setzen. So scheinen D 17 und C 10 altere Formulierungen der Paralogismen und Antinomien zu bieten: eine Stelle in C 10 erinnert stark an die letzte Sektion der Inauguraldissertation: der Anfang von C 10 wieder hat grosse Aehnlichkeit mit einer Stelle in der unvellendet gebliebenen Arbeit "über die Fortschritte der Meta-

physik". Am interessantesten ist D 21, wo eine Dialektik der Sinnlichkeit einer solohen des Verstandes gegenübergestellt und im übrigen alles aus der "Kritik" herbeigezogen wird, was auf Raum und Zeit Bezug hat. Auch dies Blatt aber giebt bisher nur zu Problemen Anlass, ohne zu ihrer Lösung einen Ausweg zu zeigen. Je öfter man diese 6 Fragmente liest, desto mehr sicht man ein, wie vorsichtig man in der Datierung sein mass. Erst das reichlichere Material der Akademieausgabe wird hier Klarung bringen können. Und vor allem ist es wünschenswert — wenn aicht nnumgänglich nötig, soll anders einige Sicherheit in der Datierung erzielt werden —, den Standpunkt genau und im einzelnen festzulegen, den Kant in seinen Vorlesungen in den 70 er und 80 er Jahren einnahm.

# c. Moralphilosophie.

Aehalich wie mit diesen 6 Stücken steht es mit einigen Blättern moralphilosophischen Inhalts: I, 6 (9-16), E 61-64 (223-228). ber ihnen ist es sehwer, die Entstehungszeit zu bestimmen. Die Datierungsversuche schwanken z. B. bei I. 6 zwischen den 70 er und 90 er Jahren. Reicke spricht von den 80 er oder 90 er Jahren, Vaihinger von der Zeit bald nach 1781. Fr. Wilh. Förster hat in seiner Schrift "Entwicklungsgang der Kantischen Ethik" (1894) für das Jahr 1774 plaidiert. Die Unmöglichkeit dieser Datierung versuchte ich in der Deutschen Litteraturseitung (1894, S. 487 8) nachzuweisen und setzte dus Fragment in die Zeit um 1781, wahrscheinlich etwas vor 1781. Thon endlich (\_Die Grundprinzipien der Kantischen Moralphilosophie\*. 1895) ist für das Jahr 1783 Eine endgültige Entscheidung wird sieh erst troffen lassen, wenn das handschriftliche Material vollständig vorliegt. Gerade die Moralphilosophie betreffend scheint noch vieles verhanden zu sein. Erst dann wird es möglich sein, eine Geschichte der Kantischen Ethik zu schreiben, die auf Thatsachen und nicht auf Hypothesen beruht. Notwendige Vorarbeiten aber, die schon jetzt gemacht werden können und mussen, sind Untersuchungen über das Verhaltnis der ethischen Werke Kants zu einander. Ceber die Unterschiede zwischen der Kritik der remen Vernunft, der Grundlegung und der Kritik der praktischen Vernunft hoffe ich in Kurze eine Arbeit in den "Kantstudien" veröffentlichen zu kennen. L'ebor E 61, 63, 64, die Reicke in die 70 - 80 er Jahren setzt, wird zugleich mit 1, 6 entschieden werden müssen. E 69 scheint zwar spater entstanden zu sein und entschieden den 80 er Jahren anzugehören. Duch kann man auch hier bisher nicht zu einem sichern Resultate kommen, da über Kants Standpunkt in den letzten 70 er Jahren noch zu wenig und 22 wenig Sicheres bekannt ist.

Anhangsweise erwähne ich hier eine Aeusserung zur Rechtsphilosophie (S. 47, 118), welche eine von der spateren sehr abweichende Definition des Rechtsbegriffs enthalt: "Der Inbegrif der Gesetze freyer Handlungen die naturlicher Weise durch die gemeinschaftliche Wilkuhr bestimmt werden ist das Recht Unter der Wilkühr verstehe ich den mit Gewalt bestimmenden willen."

# IV. Soit dem Erscheinen der Kritik d. r. Vern. — 1790. a. Naturwissenschaft.

A 9 (75 -- 8) und D 1 (188 -- 9; ein vom 13. Febr. 1786 datiertes Blatt ist benntzt) betreffen die metaphysischen Anfangsgrunde der Naturwissenschaft (1786). Der zweite Teil von D 22 (8. 255 -- 6; auf jeden Fall nach 1784) bezieht sich auf Physik und Chemie, auf letztere auch der Anfang von B 6 (98) aus den 80 er oder 90 er Jahren.

#### b. Kritik der Urteilskraft und Teleologie.

Vorarbeiten zu ersterer sind die erste Seite von D 22 (S. 254 5) und B 11 (S 112—113; ein Brief vom 7. Febr 1784 ist benutzt). Letzteres Stück ist besonders intereasant, da es uns (wenn der Brief, wie wahrscheinlich, bald nach dem Eintreffen beschrieben wurde, vgl. Reickes Bemerkung S. 50?) Auskunft giebt über Kants asthetische Ansichten zu einer Zeit, aus der uns sonst hinsichtlich ihrer fast nichts überliefert ist. C 5 (137—142) giebt sieh als eine Vorarbeit zu dem kleinen Aufsatz: "Lieber den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie" zu erkennen, namentlich zu den letzten Seiten der Abhandlung. C 5 muss also zwischen dem Angriff Forsters auf Kant (Nov. 1780) und der Veröffentlichung des Aufsatzes (Jan. Febr. 1788), also im Jahre 1787 geschrieben sein.

# c. Metaphysik.

B I (91-92) ist nach Reicke nicht von Knnt selbst geschrieben, der Inhalt ist aber Kantisch. Es giebt eine schematische Uebersicht der Vorstellungsarten und die Kategorien- und Urteilstafel.

Von grossem Interesse ist eine Reihe von Blattern, die den Idealismus betreffen: B 7 (101-4), D 2 (teilweise: S. 189-190), D 7 (teilweise: 8. 200-202), D 8 (203-205), D 10 n, 11 (209-216), D 24 (grösstenteils; S. 259 - 263), Sie stammen samtlich aus den 80er Jahren. D 7 ist fest datiert, ein Brieffragment vom 13. Okt. 1788 ist benutzt. gehort wohl zu den kleinen Aufsatzen, welche Kant in den Jahren 1788 91 für Kiesewetter niederschrieb. Vielleicht fällt auch noch das eine oder andere der idealismusfragmente in dieselbe Zeit, andere waren moglieherweise Vorarbeiten für die zweite Auflage der Kritik d. r. Vern. Aus den 90 er Jahren enthält der zweite Band noch mehrere auf den Idealismus bezugliche Stellen, die ich weiter unten einzeln auführe. Alle diese Blätter haben einen grossen Wert, weil sie geeignet sind, ein viol umstrittenes Problem der Kantischen Philosophie - die Widerlegung des Idealismus - klaren zu helfen. Doch bedurfen sie einer eingehenderen Rehandlung, als ihnen hier zu teil worden kann. Ich verweise auf das Januar-Heft der Philosophical Review (1896), in welchem J. H Tufts einen hierauf bezüglichen kleinen Aufsatz veröffentlicht hat. "Refutations of idealism in the Lose Blätter\* (8, 51-58).

D 4 (195-196) scheint polemischer Art zu sein, gerichtet gegen einen Aufsatz Tiedemanns in den Hessischen Beitragen zur Gelehrsam

keit und Kunst (Bd. I, 1785): "Ueber die Natur der Metaphysik." Eine Verarbeit zur zweiten Auflage der Kritik d. r. Vern. ist mit ziemlicher Sicherheit in D 3 (191-195) zu erkennen. Das Fragment bezieht sich auf die Paralogismen, spezieller auf die Widerlegung des Mendelssohnschen Beweises der Beharrlichkeit der Seele. Besonders stark sind die Anklänge an die Anmerkung auf 8, 415 - 418 der Kritik. Auch B 6 (98 101) rechnet Vaihinger zu jenen Vorarbeiten. Es behandelt die Lehre vom innern Sinn, besonders den scheinbaren Widerspruch, dass man sich selbst nur als Erscheinung kennt. Reicke setzt dagegen das Blatt in das Jahr 1795. Ich erwähne diese abweichenden Datierungen hier nur; Stellung kann ich erst nehmen, wenn das Manuskript mir vorliegt. D 5 (196 -199) und die zweite Hälfte von D 9 (207--208) sind Vorarbeiten zu einem kleinen Aufsatz gegen Ulrichs "Eleutheriologie", den Kraus zu siner Rex. für die Allg, Litt. Zeit, benutzte (vgi. Reicke in den "Kantinna" 8, 53 und Vaihinger in den Philos, Monatsh, XVI, 1880, S. 193 ff). Die erste Seite von D 9 (S. 206-207) handelt von "Der Categorien Achnlichkeit mit species Arithmetices". Sie enthält also eine jener für Kants Charakter so bezeichnenden "artigen Betrachtungen" über die Kategorientafel, von denen die zweite Auflage der Kritik d. r. Vern und die Prelegomena sprechen. Auf die Schrift gegen Eberhard (1790) endlich beziehen sich 5 Blatter von ziemlicher Lange: C 6 (142 144), C 12-14 (163-179), D 15 (326 - 232). Man lernt ans ihnen nichts Neues. Interessant werden sie aber beim Vergleich mit der letzten Redaktion, wie sie im Druck Die Fragmente liefern einen neuen Beweis dafür, wie Kant dieselben Gedanken immer wieder durchdachte, wie jedes Durchdenken bei ihm sogleich in ein schriftliches Fraieren überging. In diesem Falle ist das besonders bemerkenswert, da er sich doch in einem durchaus bekannten und vertrauten Kreis bewegt.

#### d. Praktische Philosophia.

Hierher gehören nur kleine Notizen. B 5 (96-7) mit dem Titel: Die Leichtigkeit der Aufklärung" hangt vielleicht mit Kants Aufsatz: Was ist Aufklarung?" zusammen, den er 1784 in der Berliner Monatsschrift veröffentlichte. Die zweite Seite von D 2 (190-191) konnte vielleicht mit der "Religion innerhalb der Grenzen etc." in Verbindung gebracht werden. Im zweiten Absatz klingt die Lehre von der moralischen Exeguse an. Das ganzo Fragment infisste dann in die 90 er Jahre gesetzt verden. Der Schrift nach durfte es wohl möglich sein, denn Reicke sagt S. 199: "Zeit. um die letzten 80er Jahre herum." Auf D 7 befinden sich einige Zeiten politisch-staatsrechtlichen Inhalts (8, 202-203). Interessant sind 67 kurze Zetlen, die Kant am Rande von D 11 (8 214-215) niedergeschrieben hat. Sie handeln vom Gottesbegriff, höchsten Gut. Freiheit etc. und tragen die L'eberschrift "Vorrede". Sie als Vorarbeit zu einer Vorrede der Kantischen Druckschriften nachzuweisen, ist aber nicht gelangen. Auch ein Teil des Inhaltes von C 5 (8, 139-181) kann hierher gezogen werden (vgl. 8. 248 dieser Rezens.). E 62 entstammt schr wahrscheinlich ebenfalls dieser 2 dt (vgl. 8, 247).

#### e. Anthropologie. Pādagogik.

D 24 bietet einige anthropologische Bemerkungen, überschrieben: "Von der Glückseligkeit" (S. 260—261) Bedeutend interessanter sind zwei Blatter des zweiten Heftes: E 78 (267—270) und F 10 (314—317). Sie sind sehr wertvoll, einmal durch ihren inhalt, zweitens dadurch, dass sie uns wenigstens andeuten, wie geistreich, wie mannigfaltig und reichhaltig an Stoff diese Vorlesungen Kants waren, und wie er sie durch fortwährende Beziehungen auf die grosse und kleine Welt zu beleben und zu wurzen verstand. Man sieht, dass er aus dem vollen schöpft. Lektüre, Erfahrung, Beobachtung wird in gleicher Weise herangezogen. Kant war eben nicht nur am Schreibtisch Philosoph, sondern pflegte das ganze Leben philosophisch zu nehmen und zu betrachten.

#### V. 1790-1800.

#### a. Mathematik, Astronomic, Naturwissenschaft etc.

Noch in den Lauf des Sommers 1790 fallen A 1 (53—55) und A 4 (64—67). Beide Blätter behandeln die von Rehberg aufgeworfene Frage, warum der Verstand keine; 2 in Zahlen denken könne? Kant löste das Problem in einem Schreiben an Rehberg, welches letzterem wahrscheinlich durch Blumenbachs Vermittlung im September 1790 zuging. Unsere beiden Fragmente sind Vorarbeiten zu dem Brief. — Auf den Aufsatz "Ueber den Einties des Mondes auf die Witterung" (Mai 1794) bezieht sich D 6 (199—200). — Aus dem Jahre 1796 stammen A 2 und A 3 (55—64): 3 Entwürfe zu der kleinen Abhandlung "Ausgleichung eines auf Misverstand berühenden mathematischen Streita" (Berl. Monatsschr. Okt. 1796). Auch in E 23 finden sich am Anfang (S. 97) und S. 99 noch einige hierauf bezügliche Zeilen.

Auf Astronomie, Physik, Chemie, Geographie beziehen sich A 10 und 11 (78-80), A 15 and 16 (84-86), ferner Teile von C 1 (121-122), C 2 (128-131), E 22 (92 93), E 23 (99), E 35 (134), E 60 (219--223), E 77 (263), F 4 (281), F 19 (356). - alles ohne besondera Wert. Teilweise lassen sich diese Aufzeichnungen vielleicht mit dem letzten unvollendeten Werk Kants (Lebergang von den metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft zur Physik) in Verbindung bringen. Sicher ist das der Fall bei D 19 (240 - 246) und D 25 261 - 266). Auch diese beiden Fragmente bringen nichts Neucs. Sie fallen nach Reicke in die letzten 90 er Jahre und tragen den sattsam bekannten Charakter des grosseren Teils jenes umfassenden Manuskriptbroudlous, welches das opus postumum enthält. Hunderte derartiger Blatter, meint der Herausgeber, werden wohl einst existiert haben. Sie legen ein beredtes Zeugnis ab von dem nie ermüdenden Fleiss des alten Denkers und zugleich von der in den letzten Lebensjahren immer stacker werdenden Senilität, wie sie sich namentlich in der Unfähigkeit zeigt, einen Gedanken fest zu erfassen und zu Ende zu denken. Vielleicht hängt auch D 20 mit dem letzten Werk zusammen. Vgl. oben 8. 243.

# b. Metaphysik.

Viel wichtiger sind die unter diese Rubrik gehörigen Blätter. Ich führe zunächst die Idealismusfragmente an, auf welche ich schon oben 8 248 hinwies. Es sind nur kurze Bemerkungen in E 10 (36 7), E 74 (254), F 5 (285), F 7 (294-295), F 22 (367). Doch ist die vorletzte Stolle sehr wichtig, denn sie enthält die Behauptung, dass zur Widerlegung des Idealismus die Annahme von Dingen an sich nötig ist. Es heisst daselbet: "Die Unmöglichkeit sein Daseyn in der Succession der Zeit durch die succession der Vorstellungen in uns zu bestimmen und doch die wirklichkeit dieser Bestimung seines Daseyns ist ein unmittelbares Bewustseyn von etwas ausser mir was diesen Vorstellungen correspondirt") und diese Anschauung kan nicht Schein seyn." Dem") entspricht der folgende spätere Zusatz: "und was nicht blos in meiner Vorstellung sendern als Ding an sich existirt weil sonst von dieser Vorstellung selbst keine Zeitbestimmung meines Daseyn möglich seyn würde."

Mit der Aufgabe der Berliner Akademie für die Jahre 1791-95 über die Fortschritte der Metaphysik seit Leibniz und Wolff beschäftigt sich eine Reihe von Fragmenten. Sieher ist die Beziehung bei der ersten Halfte von D 14 (223-225), Teilen von E 10 (36 7), F 3 (277 278), F 5 (281-287) und bei dem ganzen Blatt E 31 (116-119), sehr wahrscheinlich bei B 4 (95 - 96) und D 12 (216 - 217). Diese Blätter sind tellweise von grossem Interesse. Zunächst folgende Acusserungen: "Die Realitat des Freyheitsbegriffs aber zicht unvermeidlicherweise die Lehre von der Idealität der Gegenstände als Objecte der Anschannng im Raume und der Zeit nach sich. Denn waren diese Anschauungen nicht blos subjective Formen der Sinnlichkeit sondern der Gegenstände an sich so warde der practische Gebrauch derselben d. L. die Handlungen warden schlechterdings nur von dem Mechanism der Natur abhängen und Freyheit sammt ihrer Folge der Moralität wäre vernichtet" (D 12). "Ursprung der ernischen Philosophie ist Moral, in Ausehung der Zurechnung-fahigkeit der Handlungen. Hieraber unaufhörlicher Streit. Alle Philosophien sind im Wesentlichen nicht unterschieden bis auf die critische . . . . In Ansehung der theoretischen Aufgaben von aller Art ist gar keine analytik und Metaphysik nothig wenn man nur den Begrif der Freyheit in den der mechanischen Nothwendigkeit umwandelt . . . . Die Freyheitslehre and mit the die Moral (ist allem das) was die Vernunft zur Metaphysik aufruft und den ganzen Mechanism der Natur aufhebt" (1) 14). "Wie sind synthetische Satze überhaupt moglich? Dadurch dass ich über meinen Begrif hinaus aus der ihm zum Grunde liegenden Anschanung etwas als ein Merkmal nehme und mit diesem Begrif verbinde. - Empirisch-synthetische Urtheile sind die in denen das subject ein Begrif ist dem eine empirische Auschauung correspondirt a priori-synthetisch diejenige deren Subject Anschauung a priori correspondirt. - Also giebt es keine syntheti-che Sătze (deren doch die Metaphysik voll ist) ohne dass es reine Anschausngen a priori gebe" . . . . . , 1) Unterschied der analytischen von synthetischen Urtheilen 2) Der synthetischen a priori und der synthetischen empuischen Untheile 3) Wie sind beyde moglich - durch die den

Beginden unterrelegie Auschangungen a priori oder empirache 41 Wie ist Assessed a prior mighel 5. Wie Begrif's priori 4. Wie at allgemente large miglish and was suthalt sin 7, Wie ist transscendentale Louis mich of Was 1st die Logik der ommenenten und der trans-cendenten I made de kein Fraentins algeben - und der ganten Legit (E 31) Her zeigt och weder wie vorschug man sein mine, wenn man am der Stellagg welche Kant vorübergebend oder danernd den einzelnen Lehren im fertigen System anweist, linekschlüsse auf die Entwicklungsgeschiehte machen will. He wird ferner such durch diese Zitate wieder klar, welche Zarückhaltung gegenüber Kants Aeusserungen über den Schwerpunkt seines restems gehaten ist. Am Ende der von Rink herausgegebenen Schrift . ther die Fortschritte etc. \* (vor Beginn der Beilagen) spricht Kant von zwei Angeln, um welche die Vernunstkritik sich dreht, die Lehre von der Idealität des Raumes und der Zeit und die Lehre von der Realität des Frenheitabegriffa i Fall: diese Stelle schon auf durch den Gegensatz, in dem sie zu der gewöhnlichen Benk- und Sprechweise Kants steht, so gilt das noch virl mehr von den obigen Zitaten aus II 12 und D 14. Nach three scheint es, als stande die Lehre von der transscendentalen Freiheit im Mittelpunkte des kritischen Systems, ju' noch mehr als sei sie der Ausgangspunkt bei der Entwicklung gewesen und habe den transscrudentalen idealumus erst als Konsequenz nach sich gezogen. Nun ist aber nichts davon bekannt, und nichts weist darauf hin, dass beim Umschwung des Jahres 1769 Motive, die mit Moralphilosophie zusammenhängen, irgendwelche Rolle gespielt haben. Hatten sie es gethan, so waren sie auf jeden Fall doch nicht die einzigen gewesen, sondern nur neben anderen bedeutenderen in Rechnung zu setzen. Auch später, als das System festgefügt dastand, kann die Rücksicht auf die Lösung des Freiheitproblems doch nur eines von den Motiven gewesen sein, welche dazu trieben, für die trans-cendentale Idealität von Raum und Zert einzutreten. - vielleicht das innerlichste Motiv, dann aber auch zugleich das persönlichste und darum dasjenige, welches wenigstens in der theoretischen Philosophie nur selten oder gar nicht durchblickt. So ist das naturgemasse und gewohnliche Verhältnis In gewissen Lagen, bei besonderer Gruppierung der Gedanken konute aber sehr wohl das Freiheitproblem eine solche Bedeutung für Kant gewinnen, dass alles andere dadurch in den Hintergrund gedrängt wurde. In solehen Augenblicken und Stimmungen musste der kategorische Imperativ ihm als der Kardinalpunkt des ganzen Systems, nicht nur als das Zentrum der praktischen Philosophie erscheinen. Wir haben dann eben eine jener Einseitigkeiten und Verschiebungen des wahren Sachverhaltes vor uns, die ich in meinem Aufsatze über "Die bewegenden Kräfte etc." zu charakterisieren versucht habe. Zu Gunsten einer vorübergeheuden Stimmung, die ihm gewisse Seiten seines Systems in einem besonders bedoutsamen Lichte erscheinen lasst, verrückt Kant die preprunglichen Abhängigkeitsverhältnisse und misst untergeordneten oder gar nebensächlichen Teilen

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ganz ähnlich in dem losen Blatt E 2t (S 89), "beyde zusammen sind die cardines der Critischen Philosophie und alle Metaphysik hat sie zum Zweck." Ferner E 53 (197)

einen Wert bei, welchen er ihnen nicht zugestehen kann, sobald er sich auf den prinzipiellen Standpunkt stellt und die Entwicklungsgeschichte sowie die Haupttendenz des Systems an Worte kommen lässt. Gerade so wie mit D 12 und D 14 steht es mit dem Zitat aus E 31. Auf den ersten Anbliek scheint es die Position derer zu versturken, welche in der Kritik der remen Vernunft in erster Linie eine Theorie der Erfahrung erblicken oder welche wie Vaihinger (Kommentar I, 443) die synthetischen Urteile aberhaupt oder kürzer die Erkenninis als das eigentliche Problem des Werkes anselien. Aber auch in E 31 liegt nur eine einseitige Uebertreibung vor. falls wir überall die Frage: "Wie sind synthetische Sätze überhaupt moglich?" auf die ganze Kritik beziehen mussen und durfen. Kant hat dann ein Nebenproblem, dessen Lösung allenfalls als ein Mittel zu einem hoheren Zweck in der "Kritik" ihren Platz erhalten konnte, unberechtigterweise zu einem Hauptproblem gemacht und ihm einen Wert beigelegt, der ihm nicht zukommt, fasst man das Ganze des Systems und seine Entwicklung ins Auge. Eben dies that Kant aber in dem Augenblick nicht, er hielt sich vielmehr an das, was ihn grade beschäftigte und sein Interresse gefangen nahm. Daher die einseitige subjektive Ueberschätzung, welche nur der momentanen Gedankengruppierung, nicht dem sachheben Zusammenhange des Systems gerecht wird. - Von grossem Interesse sind auch noch einige Acasserungen im zweiten Heft auf 8, 277 8, 285- 287. Sie zeigen, dass Kant, durch die Aufgabe der Berliner Akademie angerogt, sein Augenmerk auch einem Gebiete zuwandte, welches ihm sonst - leider! - ziemlich fern lag: der Geschichte der Philosophie. Er spekulierte über den Unterschied, der zwischen dieser und andern historischen Disziplinen obwaltet. Die Ansichten, zu denen er gelaugt, nehmen den Standpunkt Regels teilweise vorweg, wenn dieser die Entwicklung der Philosophie im System, wie diesem parallel in der Geschichte, als Selbstentfaltung der absoluten Vernunft ansieht. Zum Beweise meiner Behnuptung zitiere ich einige Acuaserungen Kants, in denen ich die wichtigsten Stellen gesperrt drucken lasse. Von einer philosophirenden Geschichte der Philosophie. historische Erkentnis ist empirisch und also Erkenntnis der Dinge wie se sind; night dass sie nothwendig so seyn müssen. - Das rationale stellt sie nach ihrer Nothwendigkeit vor. Eine historische Vorstellung der Philosophie erzählt also wie man und in welcher Ordnung bisher philosophirt hat. Aber das Philosophiren ist eine allmalige Entwickelung der menschlichen Vernunft und diese kann nicht auf dem empirischen Wege fortgegangen seyn oder auch angefangen haben und zwar durch blosse Begriffe. Es muss ein Bedurfnis der Vernunft (ein theoretisches oder practisches) gewesen seyn was sie genöthigt hat von ihren Urtheilen über Dinge zu den Gründen bis zu den ersten annaufzugehen . . . . Pine philosophische Geschichte der Philosophie ist selber nicht historisch oder empirisch sondern rational d. i a priori moglich. Denn ob sie gleich Facta der Vernunft aufstellt so entlehnt sie solche nicht von der Geschichtserzählung sondern sie zicht ne aus der Natur der menschlichen Vernanft als philosophische Archaologie" (S. 277 - 278). "Ob eine Geschichte der Philosophie mathematisch abgefasst werden könne. Wie der Dogmatism aus

ihm der Skepticism aus beyden zusammen der Criticism habe entstehen mitssen. Wie ist es aber möglich eine Geschichte in ein Vernunfts-Bystem zu bringen welches ableitung des Zustligen aus einem Princip und Eintheilung erfodert . . . Ob sich ein Schema zu der Geschichte der Philosophie a priori entwerfen lasse mit welchem die Epsehen die Meynungen der Philosophen aus den Vorhandenen Nachrichten so zusammentreffen als ob sie diexes Schema selbst vor Augen gehabt und darnach in der Kentuis derselben fortgeschritten waren, Ja! wenn nämlich die Idee einer Metaphysik der Menschlichen Vernunft unvermeidlich aufstösst und diese ein Bedürfnis fühlt sie zu entwickeln Diese Wissenschaft aber ganz in der Seele obgleich aur embryonisch vorgezeichnet liegt. . . . . Es ist nicht die Geschichte der Meynungen die zufallig hier oder da aufsteigen sondern der sich aus Begriffen entwickeladen Veraunft. . . . . Die Philosophie ist hier gleich als ein Vernunft Genius angusehen von dem man verlangt zu kennen was er hat lehren sollen und ob er das geleistet hat" (285 -- 287).

Die übrigen Fragmente metaphysischen Inhalts sind meistens ohne besonderes Interesse. Von der Methode handelt E 26 (106-107; aus dem Jahre 1796), von der Möglichkeit synthetischer Erkenntnisse a priori ein Stück von E 77 (265 - 266), von den beiden Hauptschwierigkeiten der Kritik d. r. Vern. E 74 (254 - 255; nicht vor 1789). Sie betreffen die Lehre vom inneren Sinne (Phänomenalität der Selbsterkenntnis) und die Frage, in wie fern man vom Intelligibelu z. B. Gott durch Kategorien reden konne. Von der ersteren Schwierigkeit redet auch noch E 10 in den Teilen, welche sich auf die Aufgabe der Berliner Akademie über die Fortschritte der Metaphysik beziehen (8, 36-37). Oben 8, 249 erwähnte ich, dass Vaihinger B 6 nur deshalb als Vorarbeit zur zweiten Auflage der Kritik d. r. Vern. ansieht, weil es die Lehre vom innern Sinn behandelt, welche in dieser zweiten Auflage neu begründet werden sollte. Man sight aus E 10 and E 74, wie vorsichtig man bei solchen Versuchen sein muss, ans der Achnlichkeit eines Fragments mit einem Teil einer Druckschrift die Entstehungszeit des ersteren zu bestimmen. Ueber zwei Stellen in E 21 (89) und E 53 (197), die Grundprinzipien der Kritik betreffend, sprach ich schon oben S. 252 Anm. Beweise für die Idealität von Raum und Zeit finden wir im ersten Viertel von E 39 (147-148). Auch C I (aus den Jahren 1793-1794) enthält auf S. 120 und E 41 auf 8, 155 einige Zeilen zur Aesthetik. Auf die Analytik beziehen sich kleine Bemerkungen auf (\* 1 (123-124, C 7 (148, 150) und F 21 (365-366; aus dem Jahre 1793), beide über den Realitätsbegriff, C 15 (180-181), D 13 (220), E 2 (5), E 10 (33-34) und ('2 (128 - 131). Das letztere Fragment stammt aus dem Jahre 1798 und zeigt entschieden Spuren von Semlität. Die verschiedensten Dinge werden bunt durcheinander notiert, manche wiederholt kurz nacheinander. Von Interesse sind die Notizen, die Kant sich zu einem 1798 abgegangenen Brief an Tiestrunk macht, die Herausgabe der vermischten Schriften betreffend. Zu den beiden Abhaudlungen "über die falsche Spitzindigkeit" und "über den Gebrauch teleologischer Prinzipien" will er Anmerkungen

hinzugefügt haben, zu letzterer über den Unterschied awischen Exposition and Deduktion der Kategorien und über den Schematismus. Von letzterein heisst es S. 129: Er ist "einer der schwierigsten Punkte. — Selbst Ilr Beck kann sich nicht darein finden. — Ich halte dies Capitel für eins der wichtigsten.\* Ich halte im Gegensatz zu Kant die Lehre vom Schematismus für ganz wort- und bedeutungslos, weil sie ursprünglich aur aus Rücksicht auf architektonische und systematische Spielereien hervorgegangen ist. Das Bekenntnis Kants in C 2 hat daher für mich kelnen andern Wert, als dass es em beredtes Zeugnis davon ablegt, bls zu welchem Grad der Wunsch Vater des Gedankens sein kann und wie leicht selbst da, wo zunachst nur persönliche Motive und Neigungen ansschlaggebend waren, später sachliche Gründe untergelegt werden können (vgl auch die Anm. weiter unten auf S. 260 1). - Auch mit der Dialektik stehen schliesslich noch mehrere belanglose Aensserungen in Verbindung, bis auf E 8 nur Teile von losen Blättern: F 22 (367 u. 369-370, Erkenntnis der Uebersinnlichen), E.S. (26 27. Psychologische, ontologische Tragschlüsse), E.21, 28, 74 (91-92, 108-109, 255. Transscendentale Paralogismen. Fortleben nach dem Tode 1). E 75 (255 = 257. Antinomien), F 19 (357 Unendliche Teilbarkeit der Materie), C 1 (121-123), U 7 (116-147), E 10 (35), E 35 (131-134), E 43 (164-166, 168-169), E 50 (187), F 2 (275-276; aus dem Jahre 1793) und F 7 (292-295; aus dem Jahre 1793): samtlich auf den ontologischen und kosmologischen Beweis bezüglich, E 35 (135. Determinismus und Pradestination), E 29 (114. Moglichkeit der Schöpforthätigkeit Gottes).

### c. Religiousphilosophic.

Vorarbeiten zur Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft aind F. 48 and 49 (182-187) and der grössere Teil von F 11 (317 - 321), letzteres Blatt namentlich nicht ohne interesse. Mit der Lehre vom radikalen Bösen beschäftigen sich E 30 (114-116) ganz, ferner Stücke von E 26 (107), E 43 (167-168), F 19 (357-358), D 13 (219, 221-222; auch über den Kampf des Guten mit dem Bosen; F 19 and D 13 stammen auf jeden Fall aus der Zeit nach dem Erscheinen der "Religion innerhalb der Grenzen etc." F 19 (354 360) enthält viele einzelne Bemerkungen religionaphilosophischen Inhalts, unter andern eine Verteldigung Kants gegen die Rezension seiner "Religion" in den Greifswalder N. kmt. Nachr. und am Schluss des Blattes (S. 360) das Bekenntnu: Joh gebe viel Anlas zu reden. Von den verschiedenen christlichen Glaubenshekenntnissen handeln stücke von E 2 (6), E 10 (34 36), E 77 (203). In E 25 (195) wird die Frage aufgeworfen, "ob die christlikel. sich durch ihre Sanstheit und liebevollen Charakter auszeichne," Die Antwort lautet: "Sie verlangt Glaube an bose Genter die uns immer

<sup>1)</sup> Die gwelte Räfte von E 25 (197) und die erste Seite von E 16 (177- 75) beziehen elch auf Kanto erste Streitschrift gegen Zehlungs, "Von einem neuerdings grhobenen vorzehmen Ton in der Philand

belagern - leibliche Besitzungen, eine Hölle welche den grüssten Theil der Men-chen verschlingt." An undatierten einzelnen Acamerungen aus den 90 er Jahren erwahne ich anwerdem noch D 13 (218. Bedeutung des Erlösungewerkes Christip, E 23 (100) Anschauung Gottes im kunftigen Lebens, E 47 (179-182), E 53 (199), E 77 (203-204). Zu dem Aufsatz das Ende aller Dinge" (1794) finden sich einige unwesentliche Bemerkungen in F 18 (350-351, 354). -- In Henkes Magazin für Religion-philosophie etc erschien 1796 ein anonymer Aufsatz über die Parabel vom ungerechten Haushalter. Sie nahm Kants Interesse in Anspruch und regte ihn zu einem Interpretationsversuch an, der nicht ohne Interesse ist (F. 23, S. 100 101), Auch in F 19 (S 350) findet sich folgende Anspielung auf die Parabel. . V. m ungerechten Haushalter -Wie das alte Testament für die Geschichte unentbehrlich ist." Auf das alte Testament nimmt E 23 nicht Bezng. Sollte trotzdem auch die Notiz in 1 19 durch den Aufsatz in Henkes Magazin hervorgerufen sein was möglich, aber nicht notwendig ist -, so warde das Blatt ein Beispiel dafür sein, dass Kant dieselben l'apiere eventuell längere Zeit hindurch zu Aufzeichnungen benutzt hat. Denn Teile von F 19 rühren auf jeden Fall schon aus dem Jahre 1793 ber.

Ich führe hier nuch die Vormrbeiten an, welche sich auf den religionsphilosophischen Teil des Streites der Fakultäten (1798) beziehen. B 3 (93 -95) handelt vom Unterschied zwischen dem statutarischen und dem rein moralischen Glauben und dem Vorzug des letzteren vor dem ersteren (vgl. Hartensteins zweite Gesamtausgabe VII, 376f). In einer Anmerkung kurz auch dieser Stelle wird der reformierte Prediger La Coste erwähnt. Auch von ihm reden die losen Blatter zweimal: E 53 (199) und F 22 (S. 367; aus dem Mai oder Juni 1797). Eine weitere Anmerkung des "Streites" handelt von der biblischen Chronologie. Damit hängt eine Berechnung in E 23 auf S 99 zusammen (das Blatt ist vom 22. May 1796 datiert) Daselbet (und ähnlich, wenn auch kürzer, in F 19 S 356) aussert Kant auch seine etwas wunderbare Ansicht über die Entstehung des alttestamentlichen Canons und der alexandrinischen Bibelabersetzung "lange nach Christi Geburt". Vgl. hierzu den "Anhang biblisch-historischer Fragen" am Ende des ersten Abschnittes des "Streitea". Vorarbeit zu der den Postellus betreffenden Anmerkung mit Umgebring (Hartenstein VII, 356) ist E 71 (244 - 246). Schr bedoutsame allgemeinere Ausstuhrungen, die sich auf den "Streit" beziehen, wenn sie sich auch nicht direkt mit Parallelstellen aus der Schrift belegen lassen. finden sich auf den Seiten 251 - 253 in E 73, und wahrscheinlich auch in D 23 (256 - 258). Vaihinger sieht in diesem letzten Riatt Leinen interessanten Entwurf (zum Streit), welcher von der wirklichen Ausstihrung nicht unerheblich abweicht." Reicke meint dagegen: 1) 23 "scheint in den 80 er Jahren zu verschiedenen Zeiten für Kants Vorlesungen niedergeschrieben zu sein. Auch hier werde ich erst nach erfolgter Handschriftenvergleichung mir eine endgültige Meinung bilden können. erwähne nur noch, dass D 23 sich auch mit den drei andern Fakultäten beschäftigt und die Stellung der Philosophie zu ihren Schwesterfakultaten zu bestimmen sucht.

# d. Moral- und Rechtsphilosophie (incl. Politik).

Ich beginne mit E 20 (83 - 88). Das Blatt stammt nach Reicke aus den letzten 80 er und ersten 90 er Jahren und enthalt teils flüchtig angedentete, teils weiter ansgeführte Bemerkungen für die Vorlesungen ther Moralphilosophie (fallt das Blatt in die 90 er Jahre, so müsste es ans dem Winter 93-91 stammen, da Kant ausser in diesem Semester in den 90 er Jahren nicht über praktische Philosophie lass. Es handelt sich besonders um die Pflichten des Menschen gegen sich selbst. Kant unterscheidet "wesentliche oder schuldige Pflichten [und] aussernesentliche verdienstliche gegen sich selbst und um die Menschheit in seiner Person." Eine grossere Reihe von losen Blattern bietet Vorarbeiten zu dem Aufsatz ther das Verhältnis zwischen Theorie und Praxis (1793). Ich bespreche her zunächst die auf den ersten Abschnitt (Theorie und Praxis in der Moral) bezuglichen, gegen Gurve sieh wendenden Fragmente. Es sind E 7 (25 26) and Tede von C 7 (148, 149), C 15 (181-182, 182-183, 184 186), D 13 (218-219), F 15 (331), F 18 (354), F 22 (365-366), Die immer wiederkehrenden Themata sind das Verhaltnis der Kantischen zur eudamonistischen Meral, die moralische Lust um Gegensatz zur pathologischen, der Begriff des hochsten Gutes. Aus F 18 mag folgender Satz hier abgedruckt werden: "Das thun sollen enthält den Grund von der Frende im Bewustseyn einer Pflichtmässigen Handlung: Also ist die Frende meht der Grund warum ich es than soll well dieses sollen absolut ist." D 13 enthalt auf S, 221 - 223 auch sonst noch allerlei Moralphilosophisches, besonders über die transscendentale Freiheit. Von letzterer sagt F 11 (32) 321): Wenn es auch moglich ware ohne den Begrif der absoluten Freyheit als alle unsere Einsicht übersteigende Eigenschaft des Menschen I.m die Pfliehten vorzudemonstriren und seine Vorherbestimmung oder wenigstens Einladung zur Glücksecligkeit zum Bewegungsgrunde zu setzen so wurde die so grosse und unschtigste Triebfeder die in der blossen Vorstellung einer so gottlichen erhabenen Aulage in uns liegt und die ans die Menschheit in unserer Person mit Ehrfucht und Erstaunen vorstellen lasst wegfallen: welcher Verlust durch nichts Gleiches und eben so pepulares erseizt werden kann."

In D 14 findet sich auf S 225—226 eine Betrachtung über die Harmonie zwischen Glückschigkeit und die Wurdigkeit glückselig zu sein. Aus der Zeit 1793—94 stammt C I, ein Blatt sehr mannigfaltigen Inhalts, auf welches deshalb im vorigen schon häufig verwiesen wurde. Der Hauptteil (S. 119—121, 122—123, 124—128) bezieht sich aber auf Schillers Polemik gegen Kants motalischen Rigorismus und bildet also ine Vorarbeit zu der gegen Schiller gerichteten Anmerkung der zweiten Auflage der "Religion innerhalb der Grenzen etc." Auch in F 18 (359) findet sich eine bezügliche kurze Bemerkung: "Von Schillers Einwürfen keine Cartheuser Moral." Von sich selbst sagt Kant C I (127): "Ich habe immer darauf gehalten Tugend und selbst religion in fröhlicher Gemuthestummung zu eultwiren und zu erhalten. Die mürrische Kopflangende gleich als eine unter einem tyrannischen Joch achzende ear theusermässige Befolgung seiner Pflicht ist nicht Achtung sondern knechtische

Furnit und dadurch Hass des Gesetnes." Trotzdem kann Kant in E 43 1441 etwa um 1795 sagen: "Tugend ist die unveränderliche Maxime n Befrigung seiner Pflicht: Pflicht aber ist moralische Nöthigung zu Handlungen sofern sie ungern geschehen, denen also ein innerer Hang zur Uebertretung des Gesetzes entgegenwirkt." In dieselbe Zeit ungeführ 2012 F 13. Daselbet heisst es S. 323: "Der determinismus ist entweder der Greyheit oder der Fatalismus (Die Freyheit ist dem Ungeführ und dem fatalism entgezengesetzt) Der determinism der Caussalverbindung in der Zeit ist der prædeterminism. Dieser ist allein der Freyheit entgegengesetzte caussalitaet."

Die zweite Halfte von E 39 (149—150) und E 72 (248—250) enthalten zwei Entwürfe zu dem moralischen Katechismus, den Kant in seiner Tugendlehre (§ 52) mittellt. Reicke setat E 72 in die 80 er Jahre, vielleicht ist es nur ein Druckfehler. Wenn nicht zwingende Gründe vorliegen, würde ich auf jeden Fall bei beiden Blättern geneigt sein, sie in den 90 er Jahren entstanden zu denken. E 72 ist reichhaltiger als der betreffende Abschnitt der Tugendlehre und holt weiter aus. Der Schüler ist bedeutend findiger. Auf die erste Frage: "Was ist Dein grösster Wunsch?" hat er gleich die Antwort bereit: "Dass ich jederzeit zufrieden sey." Im übrigen sind in beiden Entwürfen Fragen und Antworten gerade so wenig kindlich und Kindern verständlich, wie in der Tugendlehre.

Diese beiden Blätter führen mich zu der grossen Serie von Fragmenten, die sieh ganz oder teilweise aut die Metaphysik der Sitten beziehen, Es werden fast durchweg Vorarbeiten zu ihr sein, da Kant in den 90 er Jahren nie über Naturrecht und nur einmal (1793-94) über "Metaphysik der Sitten oder Allgemeine praktische Philosophie sammt Ethik" gelesen hat (vgl. Em. Arnoldt: Kritische Excurse im Gebiete der Kant-Forschung. 8. 632. 644. Eine in diesem Kolleg entstandene Nachschrift ist auch erhalten und muss natürlich bei der Akademieanagabe daraufhin untersucht werden, ob sie Aussagen enthält, welche sieh in unseren Fragmenten in embryonalem Zustande wiederfinden. Die bei weitem grössere Zahl der 60-70 Stücke, welche ich gleich aufzählen werde, steht mit der Metaphysik der Sitten in näherem oder entfernterem Zusammenhang. Wir baben darunter Vorarbeiten aller Arten, von den allerfrühesten an, die mehr Stoffammlungen zu sein scheinen, welche jedem genaueren Plane vorangingen, bis zu den allerspätesten, welche dem gedruckten Texte schon sehr nabe stehen. Sie fallen in die Jahre 1792-1797, schon am 21. Dez. 1792 teilt Kant Erhard mit, dass er die Metaphysik der Sitten unter Handen habe. Im Folgenden führe ich nun zunächst die Blätter an, welche sich ganz und gar auf die Metaphysik der Sitten beziehen, dann diejenigen, bei denen dies nur zum Teil der Fall ist. Die beigesetzten Buchstaben R. T oder RT zeigen an, dass die Blätter sich mit der Rechtelehre oder der Tugendlehre oder mit beiden beschäftigen. E 3 (6-9. TR). E 5 (12-17. RT), E 6 (17-25. R), E 9 (27-33. RT), E 11-16 (37-75. R. Zusammengehörig, von Kant selbst am Rande mit 1-6 bezeichnet), E 17 (75-77. R. Ein Brief vom 28. Juli 1795 ist benutzt), E 19 (80-82, R. Ein Brief vom 12, Juni 1795 ist benutzt),

E 29 (109-114, RT), E 32, 33, (114-129, R), E 34 (129-130, T), E 36 (139-141, RT), E 37 (141-144, T), E 38 (144-146, TR), E 40 (151-154, T), E 42 (156-163, R), E 44 (171-173, R), E 45 (173-175 R), E 47 (178-182, RT), E 51 (188-193, R), E 52 (193-194. T), E 54 (199-202 R), E 55 (202-204, R), E 56 (205-207, R), E 57 (207 -210, R), E 58 (210 -215, R), E 59 (215--219, R), E 68 (233 235, R), E 76 (258-262, T), F 6 (288-291 RT), F 14 (325-330 R), F 17 (340-346, RT), F 18 (346-354, R), Sodaun Teile folgender Blätter: D 23 (259, R), E 10 (37, R), E 18 (78 80, R. Brief vom 7, Nov. 1795 ist benutzt), E 21 (88 -89, T), E 22 (92 97, RT), E 23 (97-98, RT. Ein Brief vom 22 Mai 1796 ist benutzt), E 24 (103 104 R), E 25 (104-105 R), E 27 (107, R), E 35 (134-135, 136-139, R), E 39 (148-151, T), E 41 (155-156, R), E 43 (163-170, RT), E 46 (175-178 RT. Ein Schreiben vom 5. Marx 1794 bit henutzi), E 50 (187-188, R), E 53 (194 -199, R), E 60 (219-233, T), E 71 (244 = 247, RT), E 73 (250 - 251 R), E 77 (264 - 265, R), F 3 (278-281, R), F 5 (287, R), F 13 (324-325 RT), F 15 (331? 333 RT), F 19 (358 - 359, TR), F 21 (363 - 365, R), F 22 (367-370. R. Ans dem Jahre 1797, Vorarbeit zu den erläuternden Anmerkungen zur Rechtslehre, die als Anhang in die zweite Auflage der Motaphysik der Sitten aufgenommen wurden).

Aus dieser Zusammenstellung geht hervor, dass die Probleme der Rechtsphilosophie Kant in den 90 er Jahren bei weitem mehr beschäftigt haben, als die der Moralphilosophie Kein Wunder! Denn über die letztere Wissenschaft hat er nach Arnoldt 28 mal, über Naturrecht nur 12 mal gelesen, und ausserdem waren die wichtigsten ethischen Fragen 1785 und 1788 schon ausführlich behandelt und endgültig erledigt, Resonders den Lehren, welche später in den ersten 17 Paragraphen der Rechtslehre dargestellt wurden (von Mein und Dein, von dem Begriff des bloss-rechtlichen Bezitzes eines Ausseren Gegenstandes, von der Eusseren Erwerbung, vom Sachenrecht, von der ursprünglichen Gemeinschaft des Rodens etc.), bat Kant immer wieder von neuem Zeit und wohl auch -Nachdenken gewidmet. Der Verbrauch an Papier und Tinte stand auf jeden Fall in keinem gesunden Verhältniss zu dem, was dadurch erreicht wurde, und zu der geistigen Kraft, die zur Anwendung kam. Denn viele dieser Blätter haben eine grosse Achulichkeit mit den Aufzeichnungen Kanta Mr sein letztes unvollendetes Werk ans der zweiten Hälfte der 90 er Jahre. In beiden Fallen handelt es sich nicht, wie sonst oft darum, den richtigen Ansdruck zu erschreiben. Es ist kein Fortschritt wahrzunehmen; dieselben Gedanken in derselben Anordnung mit ähnlichem Wortlaut kehren immer wieder. Es ist als wenn Kant sich in einer Tretmühle befände. Die Feder scheint oft nur noch mechanisch weiter geschrieben zu haben. Die ohne Zweifel achon in der ersten Hälfte der 90 er Jahre conzipierten Hauptgedunken haben sich in Kants Gehirn festgesetzt und werden aun gleichsam rein mechanisch ausgelöst, ohne dass ein eigentlicher Neubildungsprozesa stattifinde und ein wirkliches Nachdenken oder Erdenken erfordert Es ist wie bei einer Spieluhr. Hat man das Werk aufgezogen und den Austoss gegeben, so leiert sie ihr Repertoir herab. So drangt

es Kant, eich gewohnheitsmässig täglich noch einige Stunden am Schreibtisch zu beschäftigen, die Feder in der Hand. Ist sein Geist auf irgend ein Problem gelenkt, so kommen alsbaid die alten Gedanken hervor, der Karren geht die ansgefahrenen Geleise entlang ruhig weiter, von frommen Pferden gezogen, wenn der Leuker auch dahm traumt; eine Assoziationsvorstellung ruft die andere hervor, kaum dass der Wechsel recht über die Bewusstseinsschwelle tritt, ein wirklicher Denkprozess wird gar nicht erfordert. Oder wenn Kant auch nachdenkt, so fehlt es doch an einem bestimmten tiedankengang, den er streng festhält und durchfüllet. Auß Geradewchl lässt er sich vom Strom treiben. Darum könnte man über manche Blätter als Motto die Worte setzen, welche er im April 1778 an Herz von Tetens' Werk über die menschliche Natur schreibt. "Es kommt mir vor, dass, da er einen langen Bericht über die Freiheit im dritten Bande schrieb, er immer hoffte, er wurde, vermittelst einiger Ideen, die er im unsicheren Umrisse sich entworfen hatte, sich wohl aus diesem Laby rinthe herausfinden. Natürlich ist dieses alles nicht immer und überall in den letzten Lebensjahren Kants so gewesen. Auch in ihnen treffen wir noch auf manche Funken des Genies, auch ihnen entstammen noch geistvolle Bemerkungen und klar durchdachte Gedankenreihen. Aber im Allgemeinen steht Kants damalige Schriftstellerthätigkeit unter dem Zeichen der Senilität. Besonders unter ihr gelitten hat nach meiner Ansicht der grössere Teil der Metaphysik der Sitten. Und noch viel mehr als in den gedruckten Schriften tritt sie natürlich in den losen Blättern hervor. Zu jenen benntzte Kant selbstverständlich vor allem die Stunden bester körperheher Disposition. Da er seine grösseren Werke immer lange mit sich berumtrug, konnte er abwarten, aufschieben, glückliche Angenblicke voll ausnutzen. Die losen Blatter wurden dagegen auch dann beschrieben, wenn die geistige und körperliche Mattigkeit das produktivere Denken unmöglich machte. Nur so sind die vielen Blätter in allen Formaten zu erklaren, welche das Material zur Rechtslehre und zum letzten Werke sammeln und verarbeiten sollten. Nur sie geben andererseits ein klares Bild von der Abnahme der Geistesfähigkeiten und vor allem der Denkkraft bei unserm alten Philosophen.

Was an den Verarbeiten zur Rechtslehre zunächst auffallt, ist dies, dass sie viel weitläufiger angelegt sind, als die betreffenden §§ der Metaphysik der Sitten. Sodann hat Kaut zunächst die Absicht gehabt, von den architektonisch-systematischen Formen der theoretischen Philosophie einen viel weitergehenden Gebrauch zu machen als nachher geschehen ist. (Achnliches zeigt sich hinsichtlich der Moralphilosophie in 1, 6) Der Gegensutz analytisch synthetisch spielt in den losen Blättern eine viel wichtigere Rolle und wird daselbst auf weit mehr Verhältnisse angewandt als nachher in der Druckschrift. Der Lehrbegriff vom Schematismus, der ja in § 6 und 7 der Rechtslehre nur eben durchscheint, sollte ursprünglich in ausgiebiger Weise zur Geltung kommen. Auf den § 17—24 49, 58 32, 156, 161, 216, 250 des 2. Heftes wird er ausführlich behandelt und für den speziellen Gebrauch mundgerecht gemacht. (1) Seine Hauptungsbe

<sup>1)</sup> Vielleicht ist der Umstand, dass die Anwendung der Lehre vom Schema-

besteht darin, in der Antinomie der Rechtsphilosophie, betreffend den Begriff des Mein und Dein, vermittelnd einzugreisen. Diese Antinomie wird bekanntlich in § 7 der Rechtslehre kurz aufgesteilt und durch die Unterscheidung von empirischem (auch physischem) und intelligiblem Besitz (possessio phaenomenon und nonmenon) gelost. In den losen Blättern ist -ie viel ausführlicher dargestellt, sie nimmt da ganze Seiten ein (38-39. 50 - 51, 53-56, 60-65 69, 73, 76-77, 215 - 219, 325-330). Of ist sie völlig entsprechend den Antinomien in der Kritik der reinen Vernunft geformt. Thesis wie Antithesis haben jede eine längere Anmerkung, und dann kommt erst die Auflösung. In E 47 (S. 181) tritt auch eine "Antinomie der constitution" auf "in politischer und Religionsverfassung". Sie lautet: 1. Thesis Eine von einem Volk einmal angenommene muss bey den Nachkommen immer dieselbe bleiben und also anerben. 2. Antithesis sie soll night angeben sondern muss jedesmal als neuer geschlossener Verein betrachtet werden und das Volk ist beständig als constituirend anzusehen." In E 52 (S. 194, auf no. XVIII der Einleitung zur Tugendlehre sich beziehend) ist von einer "Dialectik der practischen Vernunft" die Rede, welche einen Wiederstreit der Maximen veranlasst der zwar nicht eine Antînomie heissen kann (denn es ist nicht Wiederstreit der Gesetze) aber doch eine Casustik". Mit der Kategorientafel wird in den losen Blättern chenfalls bedeutend mehr geliebängelt und gespielt als in dem gedruckten Werke, Auf S. 18, 46, 49, 68, 71, 81, 160-162, 179, 351 werden verschiedenartige Rechtsverhältnisse den allbeherrschenden Begriffen unterworfen. Von Interesse ist noch folgende Bemerkung auf S. 287 (F 5): Analogie zwischen der Schwierigkeit etwas ausseres als das Meine anzusehen d. i. dem idealismus juridicus und der des innern Bewustseyn [sic ] meiner Vorstellungen als ein Bewustseyn ausserer Dinge und deren Wirklichkeit anzusehen, idealismus transscendentalis auch wohl psychol:\* Arhnlich heisst as S. 191 (E 51): "Analogie des synthetischen Freyheitsgesetzes a priori mit dem wieder den Idealism." S. 191-193 folgt sodann der Nachweis dieser Achnlichkeit.

Eine besondere Stellung nehmen E 1 (1—5), E 4 (10—12), E 70 (211—214) und die zweite Hälfte von E 75 (257 8) ein. Sie handeln vom "Ehrenpunct", von der Frage, ob Duell mit tötlichem Verlauf und "mutterlicher Kindesmord" mit der Todesstrafe zu belegen sind. In der Rechtslehre wird dies Problem in der Allgemeinen Anmerkung zu § 49 unter E ("vom Straf- und Begnadigungsrecht") behandelt, aber auch wiedermu viel kürzer als in den losen Blättern. E 70 erregt besonders unsere Aufmerksamkeit. Es ist eine Perückenrechnung aus dem Jahre 1770, Kant muss sie lange unter seinen Papieren verwahrt haben. Dann fällt sie ihm 1787 wieder in die Hände und er notiert auf der Rückseite, dass er — in der sechsten Klasse der 33sten Braunschweigschen Waisenhau-lotterie ein viertel Los gespielt hat. So erfahren wir durch diese zufällige Notiz einmal, dass auch Kant, dieser Mann der Grundsätze, dem

usmus auf die Rechtsphilosophie Kants viel zu denken gegeben hat, mit daran Senuld geweuen, dass er die oben S 255 mitgeteilte Bemerkung niederschrieb; "let halte dies Capitel für eines der wichtigsten."

Spieltenfel seinen Tribut nicht vorenthalten hat, zweitens, dass der Ehrenpunkt ihn zu verschiedenen Zeiten beschäftigt hat. Seine Ansicht ist
1787 schon diezelbe wie 1797, und wie hier wird es natürlich an vielen
andern Stellen der Rechtslehre gewesen sein. Kant hatte, als er an den
Entwurf derselben ging, ohne Zweifel zu den meisten Fragen schon
entschiedene Stellung genommen, sei es in den Kollegs über Naturrecht,
sei es bei andern Gelegenheiten, wo diese oder jene Frage zufallig
gerade sein Interesse erregte.

Die auf S. 258 9 aufgezählten losen Blätter gehen auf die Fragen des öffentlichen Rechts (spezieller des Staats- und Volkerrechts) fast gar nicht ein. Es ist aber auch eine Anzahl von Blattern vorhanden, welche sich ganz und gar oder teilweise mit politischen Fragen beschäftigen. ich führe zunächst diejenigen an, welche sich als Vorarbeiten 1. zum stantsrechtlichen Teil der Abhandlung über Theorie und Praxis, 2 zur Schrift über den ewigen Frieden und 3. zum mittleren Teil des Streits der Fakultäten zu erkennen geben. Ad 1.: C 7 (144-145, 147, 148 -150), C 15 (180, 182 184), D 13 (219-223), F 2 (273-277), F 7 (292, 296), F 11 (318-319), F 21 (363-366). Ad 3.: E 23 (100), F 1 (272-273), F 5 (287), F 13 (323) Ad 2.: A 12 (80-81), F 8 (296-307), F 9 (307-314), F 12 (321-322), F 13 (323 -324), F 15 (331-336), F 16 (336-339), F 19 351-353?), F 19 (359), F 20 (360-363), F 23 (370-375). Diese letzten Vorarbeiten zur Schrift über den ewigen Frieden sind besonders interessant dadurch, dass sie uns authentische Mitteilungen machen über die Art, wie Kant zu arbeiten pflegte. sind in theen sowohl erste Versuche enthalten als such - wenigstens sehr wahrscheinlich! - ein Teil des Konzeptes, welches ein Schreiber zum Zweck der Drucklegung abschrieb. Es scheinen nach einer Remerkung Reickes auf S. 296-297 auch in den unveröffentlichten Konvoluten der losen Blatter noch ähnliche Vorarbeiten erhalten zu sein. Vielleicht werden wir, wenn erst alles Material vorliegt, den Gang von Kants Arbeit ziemlich genau verfolgen können. Schon jetzt glaube ich hoffen zu dorfen, dass meine Hypothese über die allmähliche Entstehung und Zusammensetzung der Kritik der reinen Vernunft durch das, was wir über das Werden der Schrift "zum ewigen Frieden" erfahren, bestätigt werden wird Schliesslich führe ich noch einige kleinere Fragmente politischen Inhalts an, wolche mit keiner der drei genannten Schriften in Verbindung za stehen scheinen. Es sind: E 21 (90), E 22 (94), E 24 (101 104), E 35 (135--137), E 71 (246), E 77 (266), F 1 (281--284), F 5 (287), F 6 (201). Es handelt sich, abgeschen von E 24 und F 4, uur um kleine Telle der betreffenden Blatter.

Viele der im letzten Absatz aufgezählten Blätter sind schr interessant und verdienten wohl eingehendere Behandlung. Aber die Anzeige ward schon zu lang, und ich eile deshalb zum Schluss. Uebrigens sind manche der politischen Aeusserungen schon 1838 von Schubert (in Raumers historischem Taschenbuch) und 1890 von Gettl Krause (in Nord und Süd) veröffentlicht und besprochen worden.

#### e. Anthropologie. Distetik.

Hierher gehören nur kleine Bemerkungen der Blätter D 23 (258—259), E 25 (106), E 27 (108), E 53 (198. Atemziehen durch die Nase! vgl. S. 90), E 70 (242), E 77 (264), F 13 (325) und endlich der größere Teil von E 21 (89, 90—92). In letzterem Fragment finden wir folgende Bemerkung, die den Schluss der Besprechung bilden mag: "Von der heftigen Entrüstung aus Kleinigkeiten mehr als über wichtige Dinge. Ein vernünftiger Mann der etwas unternimmt muss 1. wissen was er will 2. worauf es ankommt 3. wozu es nützt (der Erfolg) Verstand — Urtheilskraft Vernunft (das letztere gehet darauf seinen Zweck mit dem Endzweck einstimmig zu machen). — Die critische Philosophie wenn man einmal nur kurz die Schule derselben gemacht hat dient dazu in alle seine Geschäfte Ordnung Zusammenhang und Methode zu bringen."

30-1

# Recensionen.

Eckoff, William J. D. Ph., Kant's lazugural-Dissertation of 1770, translated into English with an Introduction and Discussion. New York, Macmillan a. Co., 1895. XI u. 101 p.

Dies zweite Heft der "Columbia College Contributions to philosophy and education" zerfällt in drei Teile; Einleitung, Uebersetzung und Besprechung der Inauguraldissertation. Das Wertvollste davon ist das Mittelstück, die Uebersetzung ins Englische, die ich, soweit ich verglichen habe, korrekt, geschiekt and verständnisvoll gefunden habe. Voransgeschickt sind eine Anzahl abgenssener Bemerkungen über das Verhaltnis Kants zu seinen Vorgüngern, wobei für die Leser der Uebersetzung mancher brauchbare Hinweis, im Debrigen nichts Neues oder Eigenes geboten wird. Der dritte Teil fügt Bekanntes über Lamberts und Mendelssohns Aufnahme der ID, und sodann einige Reflektionen über ihr Verhaltnis zur transseendentulen Dialektik, Aesthetik und Analytik hinzu. Dabei wird im ersten und dritten Teil auffallend grosser Raum einer Polemik gegen die Behandlurg gewidmet, welche die ID, in memer Geschichte der Philosophio (1892, § 53 u. 34) erfahren hat: ein Umstand, den ich kaum erwahnen würde, wenn nicht der Verf in der Selbstanzeige seiner Lebersetzung (in diesen Kantstudien, Heft 1, p. 139) auf die Bedeutung, die er dieser Polemik beimisst, eigens aufmerksam gemacht hätte.

Horr E. nimmt einerseits daran Anstoss, dass ich die ID mit einer Anregung von Leibniz' Nouveaux essais in Verbindung gebracht, andererseits daran, dass ich den Lehrinhalt der ID, als ein wesentlich vorkritisches, später im Ganzen fallen gelassenes System dogmatisch-rationalistischer Erkenntnistheorie dargestellt habe. Beide Auffassungen sebeigen Herra E. in Staunen gesetzt zu haben, als ob sie völlig nen waren. In seiner Verteidigung der alteren Meinung berührt er auf joue Paragraphen meiner Geschiehte der Philosophie und geht mit keinem Worte auf die ausgebreitete Litteratur ein, welche den notgedrungen kurzen Formalierungen dieses Werkes in einer für den Sichkundigen leicht erkennbaren Weise zu Grunde liegt. Herr E. erwahnt weder die Ahkandlung über "Die verschiedenen Phasen der kantischen Lehre vom Ding-an-nich", worin leh zuerst (1877, Vierteljahrssehr f. wissenschaft! Philos., Jahrg. 1, Heft 2. p. 224 ff.) meine Ausicht über die Abhängigkeit der ID von den Nouveaux essais und fiber die Verschiedenheit des Standpunktes der ID von dem der Kr. d. r. V. ausführlich entwickelt habe, noch meine "Geschichte der neueren Philosophie", in deren zweitem Bande (1850) er die Freude gehabt hätte zu finden,

dass ich selbss noch nach dem alten Schema die ID. als die "Inauguration der neuen Philosophie Kanta" behandelte, zugleich aber p. 36ff eine summarische Darstellung der sachlichen Argumente hätte lesen können, wegen deren ich die ID ans der eigentlichen kritischen Periode Kanta ausschliessen zu müssen glanbe. Berr Eckoff setzt sich ebensowenig mit Richt auseinander, der in seinem "Kriticismus" (I. p. 265ff) die ID als Darstellung "eines eigentümlichen Standpunktes awischen der vorkritischen und der kritischen Periode Kanta" nachgewiesen hat, und Herr E. vermeidet ebenso jedes Eingehen auf die Untersuchungen, welche dieser Frage Paulsen, Benno Erdmann, Vaihinger, Adickes u. A. gewidmet haben. Da Herr E. dies Alles ignoriert, so habe auch ich keinen Aulass, diese weitschichtigen sachlichen Erwägungen hier von Neuem aufzurotten.

Nur einen Punkt muss ich beleuchten, an welchem Herr E. etwas Neues beizubringen glaubt: er hat (und die Selbstanzeige hebt dies besonders hervor) zu meiner Widerlegung eine briefliche Aeusserung Kants aufgestochert. Als näudich Tieftrunk seine Ausgabe von Kants vermischten Schriften vorbereitete, anzerte K. den Wunsch, keine Schriften vor 1770 in die Sammlung aufgenommen, diese vielmehr mit einer deutschen Lebersetzung der ID. eröffnet zu sehen. Damala also (1796—28) habe K., so folgert Herr E., die ID. als den Beginn seiner kritischen Philosophie angesehen. Das ist der Clou in der Argumentation des Herrn E. gegen mich.

Nun weiss jeder, der in der Kantforschung Erfahrung hat, wie vorsichtig man schon mit den direkten Aeusserungen umgeben moss, die der Philosoph gelegentlich über seine Entwicklung und über den Wert seiner früheren Schriften gemacht hat. Wie notwendig aber diese Vorsieht augesiehts einer so indirekten Acusserung wie der angestihrten ist, zeigt sieh bei genauerem Zusehen sofort, Zazachat giebt Kant in der von Herrn E augezogenen Briefstelle (Hartenst. 2. Ausg. VIII, p 511, Anm. 3) für den erwähnten Wunsch keinen Grund an Herr E. freilich eitiert (p. 101) im Anschluss un die Briefstelle "Kants Abneigung gegen das Wiederausleben der mit seiner jetzigen Denkart nicht mehr einstimmigen Schriften. Sollte aber der Leser des Herrn E. sich durch diese Zusammenstellung verleiten lassen, die zitierten Wotte in demselben Briefe zu suchen, so wilrde er sehr enttäuseht sein. Diese Wendung findet sich vielmehr in der mehrere Jahre vorher von Kant in der Jen. Allg Litt. Zeitung (1793, Nr. 61, vgl. Hartenst'sche 2. Ausgabe VIII, 595 f.) erlassenen Erklärung gegen den Neuwieder Nachdruck seiner "Kleinen Schriften", und sie bezieht sich darin auf einen awesten in Aussicht stehenden Nachdruck von einem Buchhändler im Oesterreschischen\*. (Nebenbei sei bemerkt, dass dieser damals befürchtete Nachdruck nachher in seinom oraten Bande -- Lintz 1795 -- gerade die Inauguraldissertation nebst einigen zeitlich darauf folgenden Aufsätzen und von früheren Schritten unr die "Schatzung der lebendigen Kräfte" gebracht hat | Jene Wendung hat also mit der von E. angezogenen Briefstelle nichts zu thun. Für den Winnels, den diese enthalt, sind aber noch mannigfache sonstige Motive denkbar. Nachdrucke von Kants früheren Schriften gab es damais schon mehrere; gerade 1797 erschien auszerdom die dreibändige chronologische (Königsberg und Leipzig); wozu sie vermehren? Eine dentsche Uebersetzung des ID, aber zu empfehlen, konnte K naheliegen; er mochte selbst wissen, dass seine Raum- und Zeitlehre in der lateinischen ID sehr viel geschlossener und abgerundeter entwickelt war als in der transseend. Aesthetik, wo sie durch die allgemeinen Probleme der Kritik eluigermassen aus den Fugen getrieben ist. Es konnte ihm wünschenswert erscheinen, ihre umprüngliche Gestalt dem deutschen Publikum augunglich su machen. Liegt so keine Netigung vor, der Briefstelle die E ache Deutung su goben, so wird die Sache erst recht bedenklich, wenn man fragt, wie denn achliemlich diese brieffichen Wünsche K.'s erfüllt worden sind. In der "achlen und vollstandigen' Ausgabe der "Vermischten Schriften" findet sich allerdlage die ID, mit einer von Tieftrunk selbst gefertigten Uebersetzung ins Deutsche: aber sie steht erst in der Mitte des zweiten Bandes, und es geben ihr in ehrenologischer Reibenfolge die gesamten Schriften von der "Schätzung der lebendigen Krafte" an bis zu den "Träumen" und den "Beobschungen" voraus!! Da aber Tiestrunk in seiner Vorrede (p. IX) ausdrücklich erklärt, Kant habe "nach eigner Durchsicht des Ganzen ihm die weitere Hersusgabe anvertrant\* (wonach also der Wunsch des Philosophen, ihm "vorber die Sammlung aller dieser Piecen zuzuschieken\*, erfüllt worden ist), so muss angenommen werden, dass Kant sein anfängliches Verlangen, keine Schriften vor 1770 in diese von ihm autorisierte Ausgabe aufzunehmen, später seibst hat fallen lassen, dass er also ein irgendwie outscheidendes Gewicht darauf nicht gelegt hat. Eben deshalb hat auch Tieftrunk die von Herrn E. angezogene Briefstelle nicht mitgeteilt, sondern nie ist bekanntlich erst aus dem in Kants Nachlass vorgefundenen Entwurf des betreffenden Briefes von Schubert (Rosenkranz-Schubert'sche Ausgabe XI, 1 p. 169 Anm.) veröffentlicht worden.

Und auf einen solchen vorübergehenden Wunsch, einen Vorschiag, den Kant nicht begründet und nicht aufrecht erhalten hat, will sich die Bebauptung stützen, K. selbst habe seine neue Denkart vom Jahre 1770 an datiert? Wie kann man meinen, mit einer solchen Notiz eine Frage au entscheiden, in welcher zahlreiche sachliche Argumente und zugleich viel schwerer wiegende direkte Aeusserungen des Philosophen seit gerauwer Zeit von allen Seiten ber in Betracht gezogen und sorgfültig gegen einander abgewogen worden sind?

Damit wäre die für Herra E. erforderliche Replik (vgl. Revne philosophique 1896, I. p. 563 f.) erledigt: indessen hätte sie wohl nicht gelohnt, wenn sie mir nicht Anlass gabe, nach zwei Richtungen Allgemeineres daran kurz anzuknüpfen.

Unterschiedsbestimmungen von der contradiktorischen Scharfe, wouach z. B. eine kantische Schrift als "kritisch" nder "vorkritisch" bezeichnet werden soil, sind in historischen Dingen stets misslich und nur unter besonderen Voraussetzungen zulässig. Wer, etwa bei monographischem Verfahren, der Entwicklung cines betvorragenden Denkers in fhre einzelnen Verzweigungen nachgeht, der wird, je tiefer er in den kausalen Verlauf eindringt, um so mehr auf eine derartige Alimählichkeit der Uebergänge stossen, dass ihm am Einzelnen der Mut des trancher la question' vergeht. Gerade wenn man verbaltnismissig weit auseinander Liegendes mit bestimmten Ausdrücken charakterisiert, werden die Zwischenglieder um zo schwieriger reinlich zu verteilen zein. Das trifft, wenn irgundwo, bel Kant zu, dessen Entwicklung sich bei jedem Fortschritt unserer Einsicht immer mannigfaltiger und verschlungener berausstellt. Nennt man also z. B. die Nova dilucidatio entschieden "vorkritisch" und den Standpunkt der drei Kritiken und der Schrift gegen Eberhard entschieden "kritisch", so wird man in einem Werk wie der ID. ebensoviel "vorkritische" Füden auslaufen, wie "kritische" sich anspinnen finden, und man darf sich damit genügen lassen, diese feine Venistelung zu deutlicher Darstellung zu bringen. Wer dagegen in allgemeiner Unberschau den Fortschritt der Ideen präcis zu würdigen bat, wie ich es in meiner Geschichte der Philosophie versucht habe, oder wer zu didaktischem Zwecke feste und klare Richtlinien über ein geschichtliches Ganzes zieht, wie es die Meisterschaft Kuno Frschers ausmacht, der muss sich dazu entschliessen, mitten in dem lierüber und Hinüber der Einzelbewegungen das "Wesentliche" su statuieren, das ihm sum Prinzip der Einteilung, der Charakteristik und der Beurteilung dienen und seine Auffassung des "Fortschritts" bestimmen soll; donn alle "Veranderung" wird zum "Fortschritt" erst durch ein Zweck- und Wertprinzip. Erst von diesem aus kann man in dem kausalen Prozess Gronzen setzen, und um deren Deutlichkeit nicht zu verwischen, wird man den stillen Schmaggelverkehr, der an solcher Grenze zwischen Vergangenheit und Zukunft stattfindet, mehr im Dunkel lassen. Hier entateht die Gefahr, dass die Kondamtat der Entwicklung vermisst wird, wührend in dem ersten Falle die durchsichtige Bestimmtheit in Zweisel gerät: auf die eine Art kann der historische Prozess gewaltsam vereinfacht, auf die andere ungenfigend verarbeitet und formuliert erscheinen. Wer endlich beide Wege mit methodischem Bewusstsein beschritten hat, der ist zu der Einsicht gelangt, dass geschichtliche Einteilungen und darauf gegründete Charakteristiken vom Standpunkt kansaler Erkbarung immer flüssig und relativ, d. h. eigentlich unmöglich sind, und dass die Phasen instorischer Entwickelung pur unter Voraussetzung bestimmter Zweck- und Wertgesichtspunkte unterschieden werden können. Das hängt mit dem teleologischen Grandebarakter aller geschichtlichen Forschung ausammen, auf den ich hierbei nur andentend hinweisen will

Wendet man aber zweitens diese Grundsütze auf den vorliegenden Fall an, so zeigt sich, dass die Frage, was bei Kant "vorkritisch" zu nennen ist, nut nach der wesentlichen Leistung zu beantworten sein kann, welche man in seiner "kritischen" Philosophie findet: nur so aus dem Ganzen heraus ist die von Herrn Eckoff gestreifte Controverse ernsthaft zu entscheiden. In dieser Hinsicht baben wir nun an der Auffassung von Kauts theoretischer Philosophic einen bemerkenswerten Umschwung erlebt. Den Zeltgenossen und den grossen Nachfolgern des "Alles-Zermalmenden" galt bekanntlich die Unerkennbarkeit des Ding su sich als der Springpunkt seiner Lehre, für die man deshalb lange die Etiquette des "subjektiven Idealismus" boroft hielt: aus diesem Gesichtswinkel hat auch Kuno Fischer seine glänzende Zeichnung der Kunt'schen Erkenntnisiehre entworfen; und die historische Berechtigung dasür liegt in der Thatsache, dass sich die Gedankenarbeit der kautischen Schule - Im weitesten Sinn des Wortes, d. b. bis zu Hegel, Herbart und Schopenhauer -- zweifellos um die Zertrümmerung oder Umgestaltung des Ding-an-sich-Begriffes bewegt hat. Sicht man darin das "Wesentliche" des Kritizismus, so liegt freilich sein Ursprung in der Raum- und Zeitlehre, wie sie schon die ID, bietet; dann ist diese der "Sonnenaufgang der kritischen Philosophie", dann beginnt mit ihr schon Kanta kritische l'eriode. Im Laufe der Zeit aber hat sieh für uns der Schwerpunkt des "Krithismus" verschoben; er hat sich, wenn man so sagen will, sas dem metaphysischen in das methodologische Problem verlegt. Die aktuelle Bedeutung, welche Kant für die Erkenntnistheorie der letzten Jahrschute gewann, hat (seit Göring, Paulsen, Richl etc.) den Blick dafür geschärft, dass Kant in dem systematischen Zusammenhange der "kritischen" Philosophie, wie er sich von der Kr. d. r. V. an cutfaltet, den Philosomenalismus oder stranserendentalen Idealismen nur als die nothgedringene Bedingung aufrecht erhielt, unter der allem er die Möglichkeit ayuthetischer Urteile a priori, L h rationaler Wiesenschaft gegen Empirismus und Skeptraismus retten zu klinnen glanbte. Das "kritische" Verfahren aber, womit er diese Aufgabe löst, hat seinen Nerv im Begriffe der Synthesis, vermöge deren die Vernunft allgemeine oder notwendige Urteile allerdings besitzt, aber nur in dem Umfange besitzt, in welchem sie dadurch seihat übre "Gegenstände" erzengt, d. h. auf dem Gebiete der Erkenntnis nor für "Erscheinungen". Von diesem Begriffe der Synthesia, den erst die transscendentale Analytik einflihrt, weiss die 1D. such nichts, vielmehr sieht ihre psychologische Ibese, wonach Sinnlichkeit Rezeptivität und Verstand Spontaneität bedeuten, Raum und Zeit aber "Formen" der simulichen Rezeptivität sein sollen, mit dem spaieren Prinzip der Synthesis in entschiedenem Widerspruch, und darans erklart sich die oben erwähnte Zerfahrenheit der transscendentalen Aesthetik, deren Grundlage bekanntlich die deutsche Bearbeitung der ID (bezw. das geplante Buch "über die Grenzen der Sinnlichkeit und der Vernunft") gebildet hat, und deren schliessliche Gestalt von der Frage nach der Mogliehkeit synthetischer Urteile a priori abhängig gemacht wurde. In der That sprengt der Begriff "Synthesis" das psychologischmetaphysische Schema der ID; er verlangt die Formen der sinnlichen Receptivität\*, Ranin und Zeit, als "synthetische", d. h. als "spontane" Funktionen Der Widerspruch, der sich damit durch die transsocutentale Aesthetik hindurchzieht, wird erst in der Anslytik und in den Prolegomena) gelöst, und in der Darstellung der Kr d r. V. bringt deshalb erst die Analytik "die Prinzipien der sinnlichen Erkenntnis" zur vollständigen Darstellung.

Wer das begriffen hat, wer den Schwerpunkt der "kritischen" Erkenntnistheorie in dem der ID. noch völlig fremden Problem des Briefes an M Herz
(vom 21 Febr. 1772) sieht, "wie sich Erkenntnisse a priori auf Gegenstände
beziehen konnen", — der kann in der ID noch kein Dokument des "Kritizismus", sondern nur einen dogmatischen Vorversuch rationalistischer Rekonstruktion
sehen. Daran kann die von Herrn Eckoff aufgegriffene Briefstelle nichts ändern.
Strassburg.

Wilh Windelband.

H. Cohen. Einleitung mit kritischem Nachtrag an Fr Alb. Langes Geschichte des Materialismus in füntter Auflage. 64 S. Leipzig, J. Baedeker. 1896.

Hermann Cohen in Marburg, der seit dem Tode Langes die Neuauflagen von dessen Geschichte des Materialismus besorgt und mit einem "biographischen", in der That aber weit mehr als einen blossen Lebensabriss bietenden Vorwert begleutet hatte, hat jetzt, von dem Verleger um eine Fortsetzung des Werkes gebeten, eine anch separat erschienene "Einleitung mit kritischem Nachtrag" zu demselben gelicfert. In der That bemerkt der erste Blick wenig oder gar nichts von einer Fortsetzung. Bezeugen sehon Still und Ausdrucksweise die verschiedene Eigenart beider Philosophen, so ist auch die sinsserliche Verknüpfung mit Lange eine ziemlich lose (was sich Cohen übrigens gestatten durfte, da das biographische Vorwort seine eigene Stellung zu Lange und dessen Verhältnis zu Kant deutlich genug zum Ausdruck gebracht hatte). Und doch ist dieser kritische Nachtrag in Wahrbeit eine gedankenreiche Fortsetzung des Langeschen Werkes, denn er enthält — trotz seines unscheinbaren Titels und seiner nur 62 Seiten uichts Geringeres als eine, natürlich auf in Umrissen gegebene, Neubegründung des

kritischen Idealismus und, von diesem Standpunkt aus, eine neue Kritik und L'eberwindung des Materialismus, im Sinne, wenn auch nicht genau in der Richtung Langes.

Der erste und umfangreichste Abschultt, betitelt "Verhältnis der Logik zur Physik" (S XVII-L) widmet sich dieser Aufgabe unch der theoretischen Seite hin, er will, wie es an einer Stelle (S. XXVI) heisst, die "Durchwirkung den Idealismus in der neueren Physik in kurzem Ueberblick betrachten." Logik bedeutet hel Cohen natarlich nicht die gewöhnliche Schullogik, sondern die Transscendental Logik der Vernunttkritik. Die kritische Philosophie, die Philosophie Kants, von dem nicht "dogmatisch abhängig" zu sein, Cohen Eingangs ausdrücklich erkliet, beruht in ihrem theoretischen Teile auf dem Zusammenhang mit der Mathematik als Grundmetteide der Naturwissenschaft. Wir gehen auf die la kurzen Zügen untwickelte Geschichte dieses Verhältnisses, das von Plato gefunden, über Deskartes und Leibniz hin zu Kant sieh erstreckt, nicht ein, sondern konstatieren nur das Zugestindnis bezw. die Ansicht Cohens, dass von der Nachwirkung der Newtonschen Naturphilosophie die wenigen, in der Kritik der reinen Vermunft befindlichen materialen Reste heranleiten seien, die sich noch nicht ganz in den formalen Idealismus des Grundgedankens aufgelost haben, mindestens in terminologischer oder stilistischer Beziehung. So ware n. a. dem von Fichte an bis heute so oft an Tage getretenen Streite um das Ding an sich vorgebengt worden, wenn Kant "deutlich und bestimmt" erklärt hatte, das Ding an sich bedeute ihm "nur eine Stafe und nichts als diese in dem Fortschritt seiner Terminologie von den Kategorica an den Ideen, von den synthetischen Grundsätzen zu den regulativen Prinzipien des Zwecks" (S. XXVI). Der eigentliche Grundgedanke der Kritik - der nur nicht reinlich und deutlich" genug durchgeführt wurde - ist der alte Leibnizische: dass die Materie im Denken, die Substanz in der Kraft begründet ist. Der Kampf des Idealismus mit dem Materialismus in der Physik liket sieh daher am besten an dem Problem und der Geschichte des Kraftbegriffs verfolgen

Schon die Eleaten haben das reine Denken im Gegensatz zur Sinnlichkeit zur Grundlage des Seienden gemacht, ebenso Demokrit in seinem Atomismus, der erst bei Epikur zur Basis des Materialismus wird. Der Begriff des Atoms wird spater von dem der Kraft verdrangt, und dieser durch Archimedes statisch bestimmt. Die neue Ansicht von der Kraft aber, die dynamische Naturwiesemehaft, wird erst durch Galileis Begriff der Beschleunigung geschaffen, in dem der Differentialbegriff enthalten ist. Die Natur wird jetzt nicht mehr als ein Sciendes gedacht, sondern als ein Inbegriff von Bewegungen, deren Ursprang überali die Kraft ist. Der alte Kampf zwischen Stoff und Kraft, Materialismus und Idealismus lebt sodann wieder auf in der neueren Chemie, findet aber sehr hald sein Ende durch Faraday, durch dessen Elektrichtitslehre die Chemie mit der Physik verbunden, das sinnliche Stoffproblem durch den Kraftbegriff überunoden wird Dass der Idealismus, man künnte auch sagen Formalismus, das verborgene Prinzip in aller Erforschung der Materie sel, diesen Grundgedanken Langes undet Cohen unter den seit Langes Tod erschienenen Werken am meisten bewahrheitet in denjenigen des der Wissenschaft zu früh entrissenen Heinrich Hertz, eines von den wenigen, in dem gründliche Naturforschung mit philosophischer Methode und Gesinnung verbunden war. An der ziemlich eingehenden Frontering, die er ihm widmet (S AAA -XLIV), müssen wir vorbeigehen, indessen möchten wir in den "Kantstudien" nicht versaumen, auf die vorzugsweise

Wilderung nings network die gerade Kant in dem ermen, rein philosophisch genettenen Burne, von Berta Meenseitz gefünden hat. Gleichwold haftet auch au geboon befine einen des mechanischen ferundlingriffe; der Masse, der Kruft und des Prorgie, nich ein Rest von stofflichem. Sie alle aber setzen den mathemateriale in translategriff des l'Afferentials vorsus, dessen "centrale methodische Ententung bierzonteilen. Geben als das "Haupt- und Grundproblem der Logik" to reletant fit XI.V; Durch that, dea Cohen bereits in seinem "Prinzip der Inhelteshnelmelhede und seine Geschichte" (1993) und in der zweiten Auflage milier "Kanta Theorie der Erfahrung" (1455) neu zu begründen versucht hat, ab hit es site materialistiache Auffamung am gründlichsten beseitigt, bei gleich-(a))) per Heffledlynny des berechtigten wissenschaftlichen Realismus. Die lugische tirmidiago des Differentiallogriffs aber liegt in dem Ursprungsbegriff des Realen. them then Unearlitch kielmen: wofter Planck's Zeugnis angerafen wird (S. XLVIIf.). An der Wurzel der physikalischen Begriffe also und in der Bundeagenossenschaft mit der Mathematik entscheidet sich der Sieg des Reinen, der Form, des Idealieune über den theoretischen Materialismus.

Von dom theoretischen Gebiet wendet sich Cohen im 2. und 3. Absehnitt an den "brennenden Fragen" der Ethik, ihrem Verhältnis zu Religion und Politik.

thoun nur die orde That der Philosophie als Wissenschaft, oder wie Cohen biet 14 11 augt, als Kritik, d. h. der Philosophie Kants, besteht in der Enthillung der netnen Denkons als Grundlage der mathematischen Naturwissenschaft, ihre ausgie ist die Unit A. Objekt derselben ist der Mensch nicht als Naturwesen

die Progen der Ethik sind nicht solche der Anthropologie und Psychologie -. condern ale thememochattsweech in Staat, Recht und Geschiehte) sowohl, wie als t mostpersonhehken. Bende letsteten Begriffe fordern und bedingen einander generating | Une Charakterentuche und Schopferische der Kantischen Ethik nicht s bebeut mit Rocht micht in dem sieh von anderen religiösen wie ethischen Systemen her volge har beiten beiter beiter der transscendentalen Freiheitzlichte, deren by made through the dec. that needs conveniently but (S. LIV), sondern in dem biggert der die geweite die der de anger I nabhangspleitnerklärung der ethischen Wimena had grant by them Maryenshames her Anthropologie, poologischen Paychologie" and A was work above we dem Errorramen und der Untreiheit der Religion and the course works works. The semisperde Unterschied awischen Ethik and h and the ground of the section of the state of the land of the Bendington besteht. Historische to be the control of the product of wife were great men between the recognition and regentions, after sie führt and the state of the control of the control of the angered tighted gegen fremde 🕆 🙉 2000 p. 🥶 2 Stark, ma Redigioù stellt er nodann All of a company of higher office. the besteht with the state of the state of the country of the country of the state The same of the and the monte of the state of the contract of the saladicher . . . No control of the second of the second of the strengen Kantischen Bewas bur a second become being were ment when weniger similar .. I was a Che man moment on annahment schafft. Die Gottenwas a series on the series in schinden Gebänden A Section 1984 war gegen gemeinen auf bei ber beiten symboli-the contract of the contract o

um thre gauze Tiefe zu empfinden, vollkommen bel, nur können wir uns - und glauben dabel auch im Sinne Albert Langes zu reden - des Zweifels nicht entschlagen, oh für diese ethische Abstraktion der alte, historische Gutteaname poola berechtigt sei.

Wie Cohen, der leider seit einer Reihe von Jahren litterarisches Schweigen beobachtet hat, hier zum ersten Male in zusammenbängender Weise, wenn auch gedringter Fassung, das religiöse Problem vom ethischen Standpunkte aus behandelt, so in dem dritten und letzten Abschnitt das Verhältnis der Ethik zur "Politik", richtiger: zur sozialen Frage. Schürfer noch als Lange, der in der Zeit des eben zur höchsten Blite gekommenen Darwinismus dem "Vorurteile einer naturalistischen Begründung" des Sozialismus nicht widerstanden habe (S. LXIV), setzt er such auf diesem Gebiete den Idealismus dem ökonomischen Materialismus entgegen, der, meist freilich nur als Schlagwort, und nicht zu sehr in die Herzen, als in die Köpfe der heutigen Sozialdemokratie tief eingedrungen ist nicht zum wenigsten wohl, weil deren "wissenschaftliche" Begründer die Schule des Kantischen Denkens nicht durchgemacht haben Denn, wie paradox es auch klingen möge, der stille Professor von Königsberg ist der Vater des deutschen Sozialismus wenigstens was seine prinzipielle Grundlegung angeht. Kant zuerst hat den sittlichen Grundgedanken jedes ochten Sozialismus in die

neben der bekanntesten Formulierung des kategorischen Imperativ melst Mersehene - Formel gebracht, dass der Mensch nie "bloss Mittel" zu, zondern jederzeit zugleich als Zweck" betrachtet und behandelt werden misse. Infolge seiner Stellungnahme fordert Cohen vom , dermaligen politischen Sozialismus" radikales Anfgeben der materialistischen Begründung und -- Aufnahme der als Kulmination der Ethik verlangten Gottesidee, was in der Cohenschen (nicht Kantischen) interpretation desselben als des Glaubens au die Macht des Guten gewiss nur zuzugestehen ist und von den besten Vertretern des Sozialismus schon heute zugestanden wird. Der materiellen Wirtschaft gegenüber missen ferner Recht und Staat sh Ideen Ehrfurcht fordern und finden, denn ohne sie kann weder eine freie Persönlichkeit noch eine wirkliche Gemeinschaft moralischer Wesen bestehen, Und weiter müssen die idee des Volkes und die der Menschheit sich versöhnen, indem diese, die ich achte, in Jenem, das ich liebe, sieh verwirklicht. Die Volkalder, wie Fichte sie gelehrt, vertritt den bevorrechteten Ständen gegenüber die Idee der Menschheit im eigenen Volke. In diesem Sinne für die Ernenerung und Vereinheitlichung der gesamten Volkserziehung zu wirken, ist der Inbegriff der Aufgaben des Idealismus.

Damit schlieset die kleine, aber hochbedeutende Schrift, die sich in der That als "auch" eine "Krittk des Materialismus und seiner Bedeutung in der Gegenwart" bezeichnen hisst. Dem Haupttitel von Langes Werk zu entsprechen und eine Fortsetzung der Geschichte des Materialismus zu schreiben, konnte sich Cohen um so über versagen, als seit Langes Hinscheiden und nicht zum wenigsten durch seine tiefgehende Einwirkung nene hervorragende wissenschaftliche Vertreter des theoretischen oder ethischen Materialismus kaum mehr erschienen sind Cohen besass somit nicht bloss die äussere, sondern auch die innere Befognis, als Fortsetzer Albert Langes aufzutreten. Das bezieht sich insbesondere auch auf die Vertretung und Fortbildung derjenigen Weltauschauung, welche vorstebende Besprechung zur Aufnahme in diese Blätter geeignet macht. Denn, was auch die gewiss nicht zu unterschätzenden Verschiedenheiten in der Nunnelerung

ton junkenpaineien Standpunken oder der schriftstellerischen Sprache beaugen mieren, die bei Lauge dem populiten Verständels milter steht, bei Cohen philosopaneene Verstudien und gespannessus Antimetien in besonders hobem Grade forstert um beiden wehr um, wenngleich beide nicht seine blossen Nachahmer sind, in Gesier und Gestimming der meurenbeide und praktische Idealismun des Mannes emprogen, demen Namen diese Leitwigfilt — als die erste in deutschen Gamen — an ihrer Stirn migt: Immanuel Kanta.

Singue.

Karl Vorländer.

Brenneham, Max. Ein Beitrag zur Kritik der Knatischen Ethik. Dimertation. Greifswald 1986. 45 S.

"Wir haben an der Schappe'schen Etisik, die mit Kanta Ethik sich auf baut and über sie hinsansführt, einen Manusch zur Beurteilung der Kant'sehen. Da so mit den Resultaten der Schappe'schen Ethik gerechnet werden ausm, könnte die hier vorliegende Untersuchung vielleicht betitelt werden: "Kant's Ethik beleuchtet von Schuppe's Ethik" S. 4». — Mit diesen Worten charakteriniert der Verfanzer die ihm vorschwebende Aufgabe.

Kans habe durch seinen Ausschlum des Gefühlt, des unteriellen Bestimmungsgrunden aus der Ethik ein wichtiges Resultat gewonnen. Jede empiristische Ethik habe er dadurch unmöglich gemacht, indem er die Hakklosigkeit des empirischen Standpunktes unehgewiesen labe, der nie wahre Allgemeingiltigkeit und Notwendigkeit für sich besuspruchen könne (S. 3. 11. 20). Er selbst habe seinerseins niehts Besseres gewusst, als den moralischen Wert anmehliesslich in das rein formale Moment der Maxime des "Handelns uns Pflicht" zu verlegen 13). Aber bei diesem Kantischen Resultate ditrie man nicht stehen bleiben. "Könnte vielleicht auf anderem Wege die Notwenligheit eines Objekts für das Sittengesetz erweisbar sein?" (S. 21). — Usser Autor nimmt hier nazweidentig das Problem auf, von dem Boden der Kantischen formalen Ethik einen Uebergang zur inkaktlichen Ethik zu tinden, dem sittlichen Randeln ein notwendiges, allgemeines Objekt zu geben. Zur Lösung dieser Aufgabe bedarf er einer Umsleutung des Kantischen Subjekts der moralischen Wertschätzung, der praktischen Vernunft. Eine zweite Reihe von Ausfährungen dient dem letztgenannten Zwecke.

Das zweite Verdienst der Kantischen Ethik sei, dass Kant sein formales Moraipriszip auf die praktische Vernunft des Menschen gegründet habe (S. 3, 11, 23 f.). Kant habe uns aber die praktische Vernunft nicht richtig geschildert. Er habe sie als ein neues hüheres Erkenntzisvermögen angenommen, dem das ätrehen zum Unbedingten eigene (S. 29). Auf den Gedanken, sie mit dem "Bewusstein überhaupt", (der synthetischen Einheit der Apperseption S. 30) zu identifizieren, sei er nicht gekommen. "Das Bewusstsein überhaupt hat Kant zunächst nur erkenntnistheoretisch verwertet. Was aus diesem Bewusstsein fliesst, hat objektive Geltung. Auf dieses Bewusstsein überhaupt ist also anch Kanta Ethik gegründet. Wo Kant in seiner Begründung sich auf seine "Vernunft" heruft, da mitssen wir an das gattungsmitssige Bewusstsein des Menschen denken, wodurch eben allein Objektivität genichert ist" (S. 31).

Hier biete sich eine Schwierigkeit, die Kant nicht zu lösen vermochte, es sei das Verhältnis dieser Vernunft, d. i. des Bowuntzeine überhanpt, zum einseinen konkreten Bewuntzein (ib.). Kant nanne die Vernanft ein Dieg an sich.

Der Mensch als Vernünftiger sei ihm der Mensch an sich. Diesem stehe gegenfilter der Mensch als Einzelindividuum in Raum und Zeit existierend (S. 34). Der Pehler dieser Phantasiegebände liegt darin, das diese abstrakte Welt (ustelligibele Welt S 57) für sich existieren soll. Das logische Fürsichsein wird dudarch aum realen gemacht. Halten wir daran fest, dass die Vernunft, d. i. das gattungsmiksige Bewusstsein ein Abstraktum ist, welches in jedem individnellen leh sieh findet, so sind wir vor kühnen Exkursionen in eine geheimnisvolle Welt bewahrt. Dieses Verhaltnis gilt es stets zu bertieksichtigen. Die sittliche oder vernünftige Natur des Menschen ist im Bewunstseinsindividuum selbst zu suchen; diese Natur, wenn man den Ausdruck brauchen will, ist im Emzelindividuum als sein gattungsmässiges Merkmal enthalten. Die Vernunft wird durch den Ding-an-sich-Charakter, den ihr Kant beilegt, ein geheimnisvielles Etwas, das, wie Kant es ansieht, allerdings unergründlich ist" (S 58) Die vigene durch Schuppe bedingte Lehre des Verfassers ist schon aus dem Vorstehenden erkennbar. S. 35-39 findet sie sieh in folgender Weise zusammengefasst: "Der Monsch als veruffnftiger ist der Mensch von der Seite her betrachtet, dass er als individuelles Bewusstsein auch das gattungsmässige Bewusstsein in sich schliesst .. Was ist denn der Mensch als sinnlicher? Der Mensch als Sinnenwesen ist das konkrete, individuelle Bewusstsein. Sinnlichkeit ist gerade das, was die Individualität ausmacht. Der Mensch als sinnlicher bezeichnet ihn in seiner konkreten Existenz" Jetzt, nach dieser Umdeutung des Subjekts der Ethik, der Kantischen praktischen Vernunft in das "Bewusstsein überhaupt", hat Br. mit Schuppe alles vorbereitet, um der Ethik das von ihm gesuchte notwendige und allgemeine Objekt zu geben. Er bemerkt dazu einleitend: "Kant Milit das Sollen auf ein eigentliches Wollen zurück. Viel hat er damit aber such nicht gesagt. Allerdings ruht alles Sollen auf einem Wollen, aber weiter fichti er uns nicht. Hier müssen wir fortsahren, dass alles Wöllen in letzter Instanz auf eine Wortschätzung zurückgeht, die nur im Gefühle lebt, das eigentliche Wollen untersneht Kant nicht naher; das Sollen steht ihm stets als ofwas anmittelbar ans der Vernunft stammendes im Vordergrand (S. 41) "Das Wolfen, das wir hier feststellten, gehörte zum guttungsmässigen Bewusstsein, es war ein notwendiges Wollen, das dem Bewosstsein überhaupt eignete. Ruht das Wollen in letzter Instanz immer and dem Geflihle, so muss auch dieses Geflihl, wenn es allgemein giltig sein soll, dem Bewusstsein überhaupt angehören then nun für ein Gefähl und auf welches Objekt, ohne das dan Gefähl nicht existieren kann, geht dies Gefühl?" (S. 42). Die Antwort steht S. 43; "Die Liebe zum Leben und der Wille zum Leben ist die tiefste Wurzel des Seins. Unsere eigene Existens zu bejahen durch unser Gefühl und Handeln gehört zum Regriff des bewussten Wesens. Es scheint in der l'hat dieses Gefühl von der gesuchten alleemeingiltigen Natur zu sein" "Für die Retlexton ergiebt es alch. dass das, was wir in der Liebe zum Leben schiltzen, prinzipiell nicht die Zustände and Bestimmtheiten sind, in denen das Selbst existiert, sondern lediglich dieses Selbst .. Wir sehen bier, das in erster Liule das Moment des Selbst, das ich ouse bestimmten Inhalt, Objekt des Willens in der Liebe zum Leben ist. Sount ist also die Lust an der eigenen Existenz, die sieh nicht auf die Besonderheit der Individualitát bezieht, an das Johsela überhaupt, an das Bewusstsein als adches, in erster Linie gekniipft" (S. 44). "Wir haben so eine Wertschiitzung gefunden, die nicht der individuellen Geschmacksrichtung angehort, soudern

dem Wesen des Bewantseins eignet. Wie die Gesetze des Denkem enfhalten sind im Wesen des Bewantseins, so such diese Werneisistung. Sie beseichnet des absolut Beinsollende und die Pflicht (S. 63).

Diesen Ausführungen gegenüber ist nicht weniges zu bemerken.

Zieht man, wie der Verfager will (S. 2). Kants Erkenstnisthoorie für das Verständnis seiner Ethik herbei, so wird es sehr fraglich, ob das so viel erörserse Problem, wie von Kants formaler Ethik ein Uebergang zur Inhaltzethik m inden sei. Sberhaupt migeworfen werden darf. Auf erkenstnistheoretischen Gehiete sellen, das int die Position Kants, die sponteriorischen Empfodungsishalte das Materielle der Empindung, nieunle Notwendigkeit und Allgemeingiltigkeit hieten. Allgemeingiktigkeit und Notwendigkeit stammen um dem Bewanstnein und werden durch die in diesem liegenden sprinzisch-farmelen Elemente zu der Materie der Empfindungen hinzugebracht, durch die Amehausegnformen von Raum und Zeit und durch die Verkullpfungsformen der zwölf Kategorien. Was unter den gennanten Formen erlebt wird, das benitzt objektive Giltigkeit, Giltigkeit für Alle. Dieser erkeuntzistheoretisches Position entspricht es, wenn Kant auf dem Gebiete der Ethik von jedem besonderen ethischen Inhalte den Ampruch, allgemein und notwendig zu zein, abweist. Soll es eine alle bindende sittliche Kotwendigkeit geben, so kant sie gleichfalls met in einem formalen Elemente der sittlichen Handburgen liegen, und dieses findet Kaat in der von jedem besonderen lahalte der Handlung unabhängigen Maximo des Handelus um der Pflicht willen. Tritt die letztere Maximo zu irgend einem materiellen Inhalt des Handelus hinzu (und jede Handlung benitzt solchen materiellen Inhalt), so wird das Handeln nittlich, ebenso wie ans den blosen Sinnesdaten durch das Hinzytreten der apriorischen Anschautungsformen und Katogorisch objektive Erfahrung wird. Hilk man sich streng an diese Parallele, so ist auf keine Weise eingnechen, warum, wie die kantianisierenden Ethiker wollen, zun noch durchanz ein allgemeiner und notwendiger Lukalt des sittlichen Handelus gefunden werden noll. Das Verlangen ist ähnlich, wie wenn man, nachdem Kant auf erkenntnistheoretischem Gebiete die Notwendigkeit und Allgemeinheit unserer Erfahrungen in das Hinzugetretensein der Kategorieen zu den Sinnesinhalten verlegt hat, doch hinterher ein allgemeines und notwendiges Sinnendatum fordern wollte, während es seiner Lehre wesentlich ist, dans die Sinnesdaten solche Notwendigkeit und Allgemeinheit gerade nicht besitzen. - Das Problem, mit dem der Verfasser nich beschäftigt, erscheint unter diesen Gesichtsspunkten gegenstandslos.

Das Zweite in Br.'s Ausführungen ist die Umdeutung der Kantischen praktischen Veruunft in das Schuppe'sche Bewusstsein überhaupt, die transscendentale Apperzeption. Diese Umdeutung ist gleichfalls wenig glücklich.

Durch Kants transscendentale Synthesis der Apperception wird begründet, dass logische Notwendigkeit und Allgemeingiltigkeit in unsere Erfahrungen kineinkommt, dass uns die Sinnenwelt als eine von Naturgesetzen beherrschte räumliche und zeitliche Welt erscheint. Auf dem Gebiete der Sittlichkeit dagegen handelt es sich darum, die subjektive Grundlage dafür zufzufinden, dass ein Gebot, das Gebot der Pflicht, für Alle gilt, ein Befehl, der Befehl der Pflicht, zu alle Menschen ergeht. Kant findet die gesuchte subjektive Grundlage in der praktischen Vernunft, die zwar mit der transscendentales Apperzeption analog ist, aber als praktische Vernunft, als ein oberes Begehrungsvermögen, (das durch die blosse Form seiner Rogel den Willes

bestimmt), nicht dasselbe sein kann, wie die Grundlage unserer allgemeinen und notwendigen Erkenntnisse. Wer diese Identitat gegen Kant behauptet, der muss zuvor zeigen, wie es sein kann, dass ans derselben einheitlichen Grundlage anf dem einen Gebiete (dem der Naturerkenntnis) Denknotwendigkeiten, auf dem andern Gebiete (dem sittlichen), Vorschriften, Gebote entspringen

Eine hierher gehörige Frage wirft der Verfasser selbst auf: "Wie Esst sich von hier ans die Entgegen wirkung der Sinnlichkeit gegen die Vernunft begreifen " (8, 30) Die richtige Antwort auf die Frage mitsete lauten. Gar sicht! Da es auf theoretischem Gebiete keine Entgegenwirkung des sinnlichen Stoffes gegen die aus dem Bewusstsein überhaupt entspringenden Kategorieen und reinen Auschauungsformen gieht, sondern erst beide in ihrer Durchdringung rusammen das Ganze der Erfahrung ausmachen, so ist nicht einzusehen, warum es auf dem sittlichen Gebiete anders sein soll. Soll die sittliche Notwendigkeit and Allgemeinheit ebenso wie die logische aus dem Bewusstsein fiberhaupt tliessen, so werden auf dem sittlichen Gebiete Empirisches und Apriorisches sich gegenseltig fordern und erganzen, statt sich zu widerstreiten - Am wenigsten wird der Widerstreit bei der eigentümlichen Prügung verständlich, die die Schupp-o sche Metaphysik (und Rehmke'sche Psychologie) dem Bewusstsein therbaupt gieht. Das Bewusstsein therhaupt soll das gattungsmissige Bewusstsein der Menschen sein, es soll das generische Moment bilden, das in aliem individuellen Bewnsstzein das gleiche ist. Es verhält sich also doch wohl zu der sinnlichen Natur eines Jeden wie das Baum-Sein zum Elchbaum-Sein, das Farbe - Sein zum Rot - Sein ein Verhaltnis, das kein Mensch als das eines Widerstreitens, eines Entgegenwirkens bezeichnen wird. Unser Autor frellich glaubt die Thatsache eines solchen Eutgegenwirkens verständlich machen zu können; mit welchem Erfolg, das zeigen seine hier ganz dunkeln Ausführungen, in denen mit Ausdriteken operiert wird, wie umbewnsstes oder nut unvollständig bewnsstes Denken" (8, 40), "die Konsequenz ans der Bejahung des Bewusstseins, deren Wirksamkeit im Handeln nur eine teilweise und inkonsequente sei" (S 47) "Gradunterschiede, die das Bewusstsein durch seinen Inhalt zeigt" (S. 56) etc.

Das Dritte in Br's Dissertation ist die Behauptung, dass die Selbstliebe (vornehmer ausgedrückt: die Bejahung des Bewusstseins) die inhaltliche Norm des sittlichen Handelns, das Objekt des Pflichtgebotes ausmache Kant wiirde wohl wenig cinverstanden sein, wenn er von dieser "Beleuchtung seiner Ethik durch die Schuppe'sche Ethik" etwas wilsste "Liebe zum Leben ist aliein Liebe zum individuellen leb. Wir stehen also ganz auf dem Boden des Individuellen" (S. 13) sagt mit anerkennenswerter Offenheit unser Autor und macht sich mit richtigem ethischen Takt den Einwurf: "Die Branchbarkeit dieses Goffihls scheint deshalb hinfullig zu sein" (ib ). Leider kann auf S. 44 das Resultat eines verzweifelten Versuchs, der Selbstliebe den egoistischen Charakter zu nehmen, nur lauten. "Das ganz Individuelle, d. h. eben dasjenige wodurch ein Ich von anderen sich unterscheidet, kann hier nicht gunzlich ausgeschlossen werden, sondern es hat thatsichlich auch einen Teil an dieser ursprünglichen Wertschitzung" Gegen den drohenden Einbruch eudamonistischer und eroistischer Tendenzen muss (S 44 45) ein Citat aus Schuppe herhalten; Begrifflich ist namöglich, dass die Selbsthejahung des Individuous sieb wirklich auf sein empirisches feb einschränke; sie durchbricht durch ihr eigenes Inneres Wesen die Schranken dieser Individualität und ergreift mit einem Male unwiderruflich alle bewussten Wesen als solche" (Schuppe, Grundz d. Eth u Rechtsph. 143). Vergebliche Mithe! Aus Schwarz lässt sich nicht Weiss machen; durch kein Machtwort wird es glaubhaft, dass deswegen, weil angeblich das Ego der anderen Menschen und mein eigenes nicht verschieden sind, der durch und durch egoistische Trieb, das eigene Selbst zu erhalten und zu behaupten, auch ein Trieb zur Erhaltung und Behauptung des Ego's Anderer sein müsste Gesetzt ladessen, das sei möglich, so wirde doch nimmermehr die vorzügliche Schatzung des Lebens und der Werte Anderer gegenüber dem eigenen Leben und den eigenen Werten auf diesem Boden erwachsen. Und doch verlangt das sittliche Gebot tagtägheh die Opferung eigener Werte, ja unter Umständen des eigenen Lebens zu Gunsten Anderer!

Allein der Ethiker hat es nicht nötig, den in Schappe's Selbstbejahungsiehre liegenden Eudimonismus zurückzuweisen. Schon die Psychologie und die Logik sorgen dafur, dass dieser Eudimonismus unmöglich ist. Wie? das Bewusstsein überhaupt soll ein bestimmtes Wollen und ein bestimmtes Gefühl besitzen? das ist nicht minder unfassbar, wie wenn man behaupten wollte, dem Gattungsbegriff "Farbe", der "Farbe überhaupt" komme eine bestimmte Intensität und eine bestimmte Sättigung zu.

Halle a. S. II. Schwarz.

Gueisse, Karl, Prof Dr. Das sittliche Handeln nach Kants Ethik. Beilage zum Jahresbericht des Lyceums zu Colmar im Elsus. Colmar 1895. 34 S.

Das warm und lebendig geschriebene Schriftehen ist zu einem Toile eine Ausführung des folgenden Grundgedankens: das von Kunt aufgestellte Sittengesetz bilde eine wissenschaftliche Abstraktion aus dem in der Menschheit lebendigen sittlichen Urteil (S. 3). Das letztere diktlere einem Jeden, dessen Handlungen der sittlichen Schitzung unterliegen, das Gesetz: Handele so, dass Du wollen kannst, es thäten Alle aus dem gleichen Beweggrunde das Gleiche wie Du" (S. 13). Die wissenschaftliche Forschung reinige dieses in uns beim sittlichen Handeln lebendige Gesetz von der Rucksicht auf die besonderen Beweggründe einzelner Menschen, Klassen, Völker, indem sie blos auf die Form desselben sehe, und so ergebe sich als der Begriff eines obersten Sittengesetzes Kunts kategorischer Imperativ: "Handele so, dass die Maxime deines Willens jederzeit augleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten konne" oder auch, wie der Verfasser dafür sagt: "Handle so, wie zu handeln alle verpflichtet zind, bezw. wie du als Pflicht für alle zu handeln erkennst" (S. 15).

Das oberste Sittengesetz und das in uns lebendige Sittengesetz fallen also auseinander. Jenes enthalte zwar die der wissenschaftlichen Forschung genügende unbedingte Bestimmung des Sittlichen (S. 24); aber es sei wegen des Abgangs aller inhaltlichen Merkmale damit beim Handeln nichts anzufangen (S. 4-25). Dieses genuge nicht vollstandig der wissenschaftlichen Scharfe, es enthalte gewisse Bestimmungen, die nicht zum reinen Sittengesetz passen. Aber es sei der Pypus, in dem das Sittengesetz überhanpt nur praktisch wirken könne, die Ausprägung, in der wir es Alie kennen und befolgen (S. 25). Es verhalte sich zu jenem, wie etwa ein Mann, den wir als den Typus eines Deutschen bezeichnen, zu dem Begriffe des Deutschen Auf diese Weise lasse sich ein wichtiger Puskt der Kritik der praktischen Vernunft auf bellen, nämlich die Unterscheidung

awischen "Sittengesetz" und "Typus des Sittengesetzes". Nur wenn man diesen l'aterschied ausser Acht lasse, könne man den lotaten Bestimmungen des Sittlichen bei Kant Leerbeit vorwerfen (S. 3).

In der Darlegung des obigen Zusammenhanges erschöpft sich das Gneisse'scho Schrifteben nicht. Gn. versucht in freieren systematischen Ansfilhrungen die Hauptgedanken der Kantischen Ethik dem modernen Verständnis näher zu bringen. Er gleedert zu diesem Zwecke seine Arbeit in 5 Abschnitte; I. Veber das Verbältnis der Wissenschaft zum Gemeinbewasstsein hinsichtlich der Kenntols vom sittlichen Handeln. II Die Vorstellung vom sittlichen Handeln nach dem Gemeinbewasstsein. III. Die wissenschaftliche Bestimmung des Begriffes des sittlichen Handelns nach dieser Vorstellung IV Wieweit ist das sittlichen Handeln ein Gegenstand unserer Erfahrung? V. Von der Möglichkeit des aittlichen Handelns.

Am wichtigsten sind die Ausführungen des zweiten und dritten Abschnitts. Das hier gewonnene Resultat fasst Gn auf S 27 in seiner absohliessenden Definition des sittlichen Handelus zusammen: "Sittlich nennen wir das Handeln, bel dem der Mensch ohne Beeinflussung einer Neigung oder Abacigung ein Verfahren wählt und gegen jeden Widerstand seines Gefähls durchführt, das ihm seine Vernunft auf Grund der ihm zutell gewordenen Brfahrung als den Zwecken der menschilchen Natur and Gemeinschaft entsprechend und daher für jeden Menschen notwendig anzeigt" Dort im ersten Telle der Definition ethischer Rigorismus, hier im zweiten Teile ethischer Rutionalismus' - Der erste rigoristische Teil der Definition wird, wie folgt, näher erläutert: das Sagen der Wahrheit sel an sieh weder sittlich noch unsittlich, alttlich werde es erst, wenn die Wahrheit im Kampfe mit einer entgegenstehenden Neigung bekannt wird, und wenn sie nicht im Interesse einer anderen Neigung, sondern lediglich ans Rucksicht auf die Verwerflichkeit der Lüge bekannt wird (8, 10) Erst beides ausammen, in notwendigem Verein, der Kampf mit einer entgegenstehenden Neigung und der Sieg neigungsloser Rücksleht auf das sittliche liebot macht nach Unebse die Charakteristik jeder sittlichen Handlung aus. -Der zweite rationalistische Teil der Debnition giebt den Inhalt des skittleben Handelns als einen vernunftbestimmten an. Das skitliebe Handeln, so heren wir hierzu (S 14 n. S. 26), sei eine besondere Art des verminftigen Handelns. Wahrend aber in den anderen Arten vernftnftigen Handelns auf Grund einer vorwiegenden Neigung und einer durch Erfahrung gehildeten Einsicht eine Neigung überwunden werde, werde in den sittlichen Handlungen auf Grund einer durch keine Erfahrung an die Hand gegebenen und aus der Vernunft selbst hetvorgebenden Idee und einer ebenfalls der Vernunft entspringenden Unterordnung des eigenen leh unter diese Idee eine auf Ertahrung berühende Neigung überwunden (S. 27). Im Voratebeuden wurde schon darauf aufmerksam gemacht, dass der ethische Rigorismus des Verfassers durch zwei Merkmale charakterisiert ist. Das erate Merkmal war, dass gerade nur die Bestimmung durch den Pflichttrieb (neigungslose Rücksicht auf das sittliche Gebot) eine Handlung sittlich machen soll, nicht die Bestimmung durch eine natürliche oder anerzogene Hinneigung zu den Handlungen der betreffenden Art als solchen. Das zweite Merkmal war, dass die Handlung nur dann als sittlich anerkannt werden soll, wenn der Pflichttrich soch dazu den Kampf mit einem entgegenstehenden Triebe bestanden hat. Beide

Punkte bedürfen einer gesonderten Besprechung, an die sich die Kritik der rationalistischen Moments passend anschliesst. Die einschlägigen Gesichtspunkte der Beurteilung werden vom Rezonsenten in einem besonderen Artikel. "Der Rigorismus, der Rationalismus und der Altruismus in Kants Ethik" in einer der nachsten Nummern dieser Zeitschrift entwickelt werden.

Halle a. S.

H. Schwarz.

Hoine, Gerhard, Das Verhältnis der Aesthetik zur Ethik bei Schiller. Cothen P. Schettlers Erben 1894

Wenn dieses Heft in den "Kantstudien" Besprechung findet, so bedarf das wohl kanm einer Rechtfertigung, da für Schiller das Studium Kants erst den Weg zeigte, um über das Verhältnis zwischen Aesthetik und Ethik zu selbständigen Anschauungen zu gelangen. Es ist dies so sehr der Fall, dass die früheren Versuche Schillers zu einer Klärung dieser Frage kaum mehr Interesse erregen können, und dass auch in der vorliegenden Schrift die kurzen Abschnitte, welche diesen Vorstufen gewidmet sind, ohne Schaden für das Gesamtergebnis hätten fortbleiben können. Es kam aber dem Vf. wohl daranf an, eine gewisse Vollständigkeit in biographischer Anordnung zu erzielen und so handelt er kurz über die "Jugendanschanungen", über die "Schanbähne als moralische Austalt", und darauf über die "Künstler", welche er sehr richtig trotz ihrer gereiften poetischen Form doch noch vor die Schwelle des eigentlichen Gedankenanfbaues des Dichterphilosophen verweist. Am Eingange stehen dam die beiden Aufsätze über die tragische Dichtung, welche schon den Einfluss Kants zeigen, aber doch noch nicht die Absieht erkennen lassen, sich aus Kant prinzipleli die eigne Weltanschauung neu zu erbanen. Der Vf. sehreitet dann weiter zu dem Aufsatz "Ueber Ammut und Würde", zu den Fragmenten des "Kallias" und endlich zu den "Briefen über ästhetische Erziehung" vor. Viel Neues hat er auf seinem Wege nicht wahrgenommen. Er giebt eine Uebersicht des Inhalts der Abhandlungen, wobei er gelegentlich auf die einschlagige negere Litteratur hinwelst, und gelangt erst spat zu seinem eigentlichen I hema, dem Verhältnis der Ethik zur Aesthetik, um dann zu konstatieren, dass es Schiller nicht gehingen ist, in diesen Abhandlungen einen notwendigen Zusammenhang zwischen der listhetischen und der moralischen Bildung nachzuweisen. Das ist zweifellos richtlg, aber es ist wenig damit gesagt, denn Schiller hat sich hier gar night die Aufgabe eines solchen Nachweises gestellt; er befand sich hier immer auf dem Wege fein ästhetischer Untersuchungen (Auch der Aufsatz "Ueber den moralischen Nutzen asthetischer Sitten" betrachtet diesen "Nutzen" our als eine bellaufige Nebenwirkung und denkt nicht daran, die Sittlichkeit aus jenen Sitten abzuleiten.) Wohl aber lassen manelte Stellen der Abhandlungen erkennen dass in Schillers Geist ein solcher Zusammenhang bestand, und es ist gewiss interessant, ihn zu erforschen. Quellen von systematischer Art haben wir freiheh nicht; wohl aber in Schillers didaktischer Dichtung, der lyrischen wie der enigrammatischen, einen überquellenden Reichtum von stimmungszeugnissen. Nar selten und vereinzelt kommt H. auf sie zu sprechen. Aus ihnen scheint mir hervorzugehen, dass Schiller zu einer ihn selbst befriedigenden Lösung des Problems night gelangt ist. Et war in einer schwierigen Lage Fur Kant, sowie er Moral und Aesthetik bestimmt hatte, big diese Schwierigkeit nicht vor; er hatte überhaupt keine Verbindung zwischen beiden Gebieten statuiert. Schiller

hielt in der Aesthetik des Kant'schen Standpunkt fest; im Ethischen hatte er sich von ihm entfernt, hatte die absolute Selbstgenügsamkeit der ethischen Forderung aufgegeben und sich eben dadurch in die Notwendigkeit versetzt, ein Verhältnis zur ästhetischen Aufgabe nachzuweisen. Als er das "Ideal und iss Leben", den "Spaziergang" dichtete, mochte er glauben, diese Aufgabe gebest zu haben. Seine letzten Gedichte aber, wie "Der Pilgrim", zeigen, dass er selbst seine Lesung der grossen Lebensprobleme als nicht ausreichend erkannt hatte. Nicht so seine speziell ästhetischen Pheorieen, die er noch in der Vorrede zur "Braut von Messina" mit voller Sicherheit und Klarheit ausspricht.

Rom. Otto Harnack.

Henri Schoen. Les origines historiques de la théologie de Ritschl. Paris, Fischbacher. p 158, 5, 1894.

Ein jängerer französischer Theologe, wohlvertraut mit der theologischen und philosophischen Litteratur besonders auch Deutschlands, unternimmt es, die Theologie Albrecht Ritschl's als Ergebuls aus dem Gange der bisherigen philosophischen und theologischen Entwickelung zu erklären. Das durch Sachkenntnis and prizise, gewandte Darstellung hervorragende Werk, das jedenfalls über die Ritschl seho Theologie viel besser und sieherer zu orientieren im Stande ist, als die gewöhnlichen, ihre geschichtlichen Bedingungen aus dem Auge lassenden Darstellungen von Froundes und Feindes Hand, verdient auch in den "Kantstudien" besprochen zu werden. Denn in den meisten und wichtigsten Problemen seiner Theologie hat Ritschl an Kant seinen Hauptvorglinger. So vor allen Dingen in der Erkenntnistheorie, in Betreff deren Schoen genz richtig ein Schwanken Ritschl's von Kant zu Lotze und dann von Lotze zu Kant konstatiert. Ferner im Urteil Aber die gewöhnlichen Gottesbeweise und über den moralischen Gottesbeweis, wo bei Ritschl auch ein Schwanken zu bemerken ist, sofern er in der ersten Auflage seines Hauptwerkes dem moralischen Gottesbeweis eine in strangens Sinn wissenschaftliche Bedeutung vindizieren will, aber in der dritten Antlage vollig auf die Kant'sche Anschauung zurückkommt. Weiterhin in der Christologie wo Ritschl ebenfalls auf Kant zurückgreift, aber die bloss moralische durch die religiöse Auffassung und die rein ideale Darstellung Christi als des Urbildes der gottwohlgefalligen Menachheit durch die Ergebnisse exegetischkritischer Forschung erganzt. Aennlich sucht Ritschi in der Lehre vom Reich Gottes Kants moralisches Reich mit der religiösen Idee Schleiermachets zu einem Ganzen in der Art zu vereinigen, dass die Moral nicht die Quelle der Religion, sondern die Religion die Quelle der Moral bildet. Auch in der Lehre von der sande greift Ritschl aufs Kants Lehre vom radikalen Bosen zurfick, hauptsichlich indem er dem Begriff der Erbschuld den Begriff der sittlichen Verantwort-Erhkeit entgegensetzt. Doch erfahrt die Lehre vom radikalen Bösen bei Ritschl inter dem Einfluss Schleiermachers eine wesentliche Malderung, ju eigentlich Besonders macht sich Kants Einfluss bei Ritschl in der eine Verkehrung hehre von der Rechtfertigung und Versohnung geltend, von der ja das Hauptverk seinen Namen tragt und hier vorzüglich in der Anschanung über die Bedeutung des Todes Christi für die Gemeinde, hier überwiegt der Einfluss Kants rollstandig den Schleiermachers. Eine Schlussabhandlung fasst daan in kritischer

L'ebersicht das Ergebnis der ganzen Untersuchung zusammen - das ganze wohlgelungene und sehr zu empfehlende Buch ein im fiender Beweis für die aktuelle Bedeutung der Philosophie Kants für die Theologie der Gegenwart und Zukunft.

Mitasingen.

D. August Baur

### Selbstanzeigen.

Neumark, David, Dr phil, Die Freiheitslehre bei Kant und Schopenhauer (Diss Berlin). Hamburg und Leipzig, Voss. 1896. X n. 89 S.

Die erste materielle Differenz beider Philosophen in der Freiheitslehre besteht in der Fassung des Begriffs- nach K kann Freiheit auch eine positive, nach Seh nur negative Bedeutung haben. Wahrend K. den Gegensatz der beiden Hauptrichtungen philosophischen Denkens, Realismus u Idealismus, aus den antinomischen Erkenntnischementen. Naturbegriff und Freiheitsbegriff, berleitet, führt ihn Sch. auf den Gegensatz der Ausgangspunkte beider Denkweisen, vom Subjekt oder Objekt, zurück. Die Korrelativität von Subjekt und Objekt bezeichnet den Schneidepunkt beider Philosophen. Daraus ergiebt sich die Verschiedenheit des Weges, auf dem beide Philosophen zum Ding an sich gelangen, und die verschiedene Bedeutung des Letzteren K. kommt dem Ding an sich von aussen, durch einen Schluss bei und gelangt zu einem, vom Subjekt unabhängigen transscendentalen Objekt, dem Grunde der Sinnlichkeit, Sch. dagegen von innen, und gelangt zum Kern der Natur.

Die eigentliche Schwierigkeit des Freiheitsproblems besteht in der Unterbrechung des Kontextes der Erfahrung, welche durch den Eingelff der Freiheit in den Weltlauf entstehen müsste. Um diese Schwierigkeit zu heben, muss sich Kant schon in der Kritik d. r. V. die Grundzüge der positiven Freiheitslehre, in der Lehre vom intelligiblen Charakter, vorwegnehmen Zur philosophischen Verarbeitung des Begruffs bittlichkeit im gemeinen Menschenverstande wird derselbe von Kant unter den erkenatnistheoretischen Gesichtspunkt des transseendentalen Idealismus gestellt. Auf diese Weise werden seens Hauptmomente der Sittlichkeit, drei Formeln des Imperativs und endlich das Identifizierungsprinzip von Freiheit und Sittlichkeit, die Autonomie, gewonnen Die letzte synthetische Begründung des kategorischen Imperativs geschieht durch den Hinweis auf das dualistische Bewusstseln des morslischen Subjekts, im letzten Abschnitt der "Grundlegung", der von Fischer übersehen und von Cohen unhaltbar leterpretiert worden ist. Aus dieser Darstellung ergiebt sieh ein reziprokes Verhaltnis der "Kritik der praktischen Vernunft" zur "Grundlegung" - Seh 's Grundirrtum besteht in der psy ehologisch en Auffassung der Kantischen Moralphilosophie, er versteht das Kische Fundament der Ethik empirisch, während K das transseendentale beabsichtigt. Durch die Zusammenfassung der Probleme der Ethik und der Erkenntnistheorie in das

ethisch metaphysische Problem des Daseins ergiebt sich die Sch'sche Begründung der Moral aus den beiden Kardinalsätzen seiner Philosophie Beide Philosophen finden die Basis der Moral in der Erkenntnis des transsechdentalen Idealismus und Anerkennung des Intelligiblen im Bewusstsein des Individuums; die Differenz ergiebt sich aus der Fassung des ethischen Problems. K.'s Ausgangspunkt ist das Sollen in der praktischen Vernunft, Sch's dagegen das Phanomen der moralischen Handlungen in der Erfahrung. In diesem verschiedenen Sinne fällt auch die Lösung aus.

Das Verhaltnis beider, von einander abweiehender Darstellungen der Lehre vom intelligiblen Charakter in der "Kritik" und der "Kritischen Beleuchtung" wird dahln präzisiert, dass die "Krittk" die Erhaltung des Kontextes der Erfahrung trotz der moralischen Freiheit und die Hebung des Widerspruchs zwischen Letzterer und der kosmologischen zur Aufgabe hat, wahrend die "kriusche Beleuchtung" die Freihelt und Einhelt der moralischen Persön-Uchkeit, zur Erkhitung des Bewusstseins der morallschen Verantwortlichkeit, fixieren will. Im Anschluss an diese Darstellung werden die Einheit der Kantischen Freiheitslehren gegen Zange verfochten und die Auffassungen Flachers und Cohons einander gegenübergestellt und kritisiert. Gegen Cohons Auffassung vom Wesen der Freiheitskausalitat wird der intelligible Mechanismus betont und aus der "Kritik der Urtellskraft" belegt. - Bei K. hat der intelligible Charakter nur moralische Bedeutung, Seh. dehnt ihn auf die gesamte Natur aus. Durch die Entwickelung des metaphysisch-evolutionistischen Gedankens des Voluntarismus wird Sch.'s Lehre vom intelligiblen Charakter im Zusammenhauge mit den Grundlagen seines Systems dargestellt, literauf werden alle Differenzen beider Philosophen aus ihren Grundprinzipien beleuchtet. K's Primat der praktischen Vernunft bezieht sich nur auf den Inhalt, nicht aber auf die Form der moralischen Erkenntnis, diese bleibt intellektuell, bei Sch. hingegen negiert der Primat des Willens auch die Form der Intellektuellen, und die moralische Erkenntnis muss Intuitiv sein. Nach K lat die , lutelligible That" eine freie Wahl des Subjekts, nach Sch. liegt die Freiheit im Esse, die morslische Persönlichkeit geht verloren and es bieibt nur noch die allgemeine moralische Tendenz des Dazeins. Chariottenburg.

Brahn, Max, Die Entwicklung des Seclenbegriffes bei Kant Diss. Heidelberg. Leipzig, Gustav Fock 1896. 66 S

Die Schrift will die stetige Entwickelung Kants an den von ihm gegebenen Lösungen eines Spezialproblems, des psycho-physischen, darthun. Von rein rationalstischem Standpunkte ausgehend gelangt weiterhin Kant zu der Meinung, dass die empirische Psychologie die eigentliche metaphysische Erfahrungswissenschaft vom Menschen, die rationale Psychologie die schwetste aller philosophischen Untersuchungen sei. In seiner Schrift "Traume eines Geisterschers" erklirt Kant den Begriff des Geistes für einen erschlichenen und hält es für unmöglich, die brunde für den Zusammenhang von Körper und Geist zu finden

Die Losung des psycho-physischen Problems findet sich stets eng verknüpft mit der des Raumproblems: mit der fundamentalen Aenderung des letzteren tritt meh eine solche des ersteren ein. Eine rationale Psychologie erscheint nun söllig unmöglich, es globt uur eine empirische. Das ist die Grundichte aller

folgenden Schriften Sie erhält ihre Vollendung in den Paralogismen, deren historische und formale Berochtigung zu erweisen veraucht wird. Es wird dann auf die unrichtigen Verallgemeinerungen hingewiesen, deren Kant sieh in seinen Angriffen gegen die Moglichkeit einer Psychologie als Wissenschaft schuldig gemacht hat. Zum Schluss wird die Antwort Kants auf Schumerings Werk "Ueber das Organ der Seele" besprochen. Kant redet hier von einer dynamischen Organisation des Gehirus, auf chemischen Prinziplen berühend, eine Lehre, die man als Vorwegnahme derjenigen von den spezinschen Sinnesenergien bezeichnen kann, Leipzig.

M. B.

Fuggi, A., Prof. nells R. Università di Palermo. - F. A. Lauge e il Materia-

lismo. Firenze, A. Meozzi 1898. 120 S.

L'antore si e proposto di far conoscere al publico Italiano li pensiero del Lange, quale si manifesta nella sua celebrata Storia del Materialismo. Si sa che questa, meglio che una storia vera e propria, è un tentativo teoretico di delimitazione del Materialismo scientifico, rispetto alle esigenze morali estetiche e religiose dell'uomo. Questo tentativo riposa su di una interpretazione del Kantismo conforme agli ultimi resultati della Scienza positiva. L'antore non si limita ad esporre, ma rivive in se stesso e cerca d'integrare i principi del Lange, accenando a una fusione tra il Kantismo e il Positivismo, e conchindendo che, anche dopo i recenti progressi fatti dalla conoscenza, i principi del Lange permettono la migliore soluzione della profonda antinomia che travaglia lo spirito moderno, l'analisi dissolvente della Scienza da una parte, la sete ardente dell' Ideale dall' altra.

Palermo - Firenze. A. F.

Merten, O., Professeur à l'Université de Liège. Des limites de la philosophie. Paris, J Michelet, Namur, Wesmael-Charlier 1896 (P. 300).

Cet ouvrage est un travail critique qui traite de la possibilité et de la portée de la philosophie. Cette question est restée ouverte depuis Kant, et elle est la plus importante de toutes celles que la philosophie souleve. Nous traversons en ce moment une période de lassitude et de crise dont la pensée ne pourra sortir qu'a la condition de déterminer avec précision les bornes dans lesquelles la raison humaine est renfermée et de montrer que ces bornes procedent de notre situation meme en face du monde extérieur. L'introduction de notre travail expose en termes généraux ce point de vue critique, et les différents chapitres qu'il comprend en font l'application aux questions spéciales dont s'occupent les diverses parties de la philosophie.

Liege, O. M.

Buchner, Edward Frankiln, Instructor in Pedsgogy and Philosophy, Yale University. A Study of Kants Psychology with reference to the Critical Philosophy. (Diss New-Haven 1899). Monograph Supplement to the Psychological Review, 1896. Mac Millan & Co., New York. (In press).

This is an extended study which gathers Kants various and successive opinions on psychological matters as a basis from which to estimate critically the most important conclusions arrived at in the three Critiques. Psychology

inquiries and the assured conclusions of its speculative considerations afford a profitable viewpoint from which to appreciate the great labors of him who stands almost in the fore front of this modern science. But the Kantian philosophy is deeply influenced by its own poculiar psychology. What that is, and its influenced in the Critical system, the "Study" attempts to bring together under the various heads, as follows: Chapter I. Introductory: The Idea of Propaedeuticity, and Kants psychological Problem, Chapter II. Psychology in Kants conception of "Wissenschaftliche Encyclopidie"; Chapter III. Empirical Psychology and the Form of the Critical Philosophy; Chapter IV. Empirical Psychology and the Content of the Critical Philosophy; Chapter V. Rational Psychology.

The "Study" expends itself in running discussions of the various points they appear in the course of its progress, and does not undertake a formulary defense of specified theses. It is believed, however, that the most thorough appreciation and criticism of the Kantian philosophy is best secured by such a psychological approach to the system as the "Study" attempts.

New Haven-Dreaden.

E. F. B.

## Litteraturbericht.')

Willmanu, Otio, Professor in Prag. Geschichte des Idealismus. Zweiter Band. Braunschweig, Vieweg & Sohn 1530. (652 S.)

8 527: "Die Lehre Kants, in der sich der Geist des Jahrhnaderts [der Aufklürung | zusammenfasst, bildet den Gegenpol des Thomismus; wenn dieser die idealen Prinzipien nach ihrer objektiven Geltung würdigt und zum Zusammenwirken vereinigt, zieht Kant Alles ins Subjektive und zerreisst das Zusammengehörige Wire Kant in der Geschichte der Philosophie auch auf einigermassen bewandert gewesen, so hätte er in dem scholustischen Realismus (in welebem der Verf den Höhepunkt aller echten Philosophie undet) die Stelle erkennen müssen, gegen die bei seinem Zerstörungswerk der Hauptangriff zu riehten war; da et aber nur das Nächstliegende überblickte, so macht er die Wolffische Lehre zu seinem Angriffsobjekte. Aber er wird unwillkürlich darüber hinausge führt, wie sich denn das Unwillkürliche in Kauts Philosophieren bei seinem Mangel an Orientierung allenthaiben geltend macht. Bei seinem Vorhaben, die idealen Prinzipien zu subjektivieren, greift K. usch allen Seiten aus and zight so auch Scholastisches in weiterem Umkreise als selbst Wolff herbel. Da wird wieder von transscendental und a priori gesprochen, von constituierenden Bategoricen und Formen, - sogar den Satz forma dat esse zieht Kant gelegentebenso von Ideen, vom Gesetze, von der Freiheit, vom guten Willen, vom Zwecke u s w, so dass sich die von der vorausgegangenen Philosophic verzettelten idealen Prinzipien hier alle wieder zusammenfinden, freilich nur auf der Anklagebank, um nach einem tumnltnarischen Rechtsverfahren ihrer

<sup>&#</sup>x27;) Aus Mangel an Raum musste der grössere Teil des Litteraturberichtes auf das folgende Heft verschoben werden.

Seibständigkeit verlustig erklärt und dem omnipotenten Subjekte als Besitz zugesprochen zu werden. Auch in den psychologischen Bestimmungen greift Kant über seine nachsten Vorgänger auf Achteres zurück; wenn bei Leibniz und Wolff die Gegensätze von Sinnes- und Verstandeserkenntnis und von Erkenntnis und Wille abgeschwächt werden, treten sie bei Kant so stark hervor, wie bei den Scholastikern, nur besteht der Unterschied, dass diese auf den Nachweis der Zusammenwirkung der Seelenkräfte ausgeben, die sie als dem Wesen der Seele erflossen anschen, wahrend Kant ein Wesen der Seele laugnet und ihre Kräfte in einer Weise spielen lässt, welche Herbart witzig als beilum omnium contra omnes bezeichnet hat" u. s. w. u. s. w. S. 549 Verwandtschaft Kants mit Ocean.

#### Kaftan, Julius, D. Das Christentum und die Philosophie. Ein Vortrag. Leipzig, Hinrichs. 3 Auff. 1896. 26 S.

Ein kurzer, aber höchst bedeutsamer Vortrag. Er geht von der Frage aus: Was ist Philosophie? blue doppelte Auskunft ist es, die wir erhalten. Die cine - Aristoteles hat sie zuerst gegeben - lantet dahin, dass die Philosophie dle Wissenschaft von den letzten Gründen oder den ersten Ursachen alles Kant hat sie zuletzt mit eigentümlichem Nachdruck Scienden ist. Die andere ansgestellt und vertreten - sie besagt, dass die Philosophie die Lehre vom höchsten Gut ist. Beide Auffassungen so wird feinsinnig entwickelt scheinen zunächst gegenseitig sieh zu fördern und zu erganzen, wie ja auch historisch oft awischen denselben Brücken geschlagen worden sind. Aber die diese Einheit vermittelnden und begründenden Gedanken haben sich als unhaltbar erwiesen. Es handelt sieh doch zwischen beiden Auffassungen um ein Entweder-Oder. Kant hat das Rechte getroffen "Zwar ich mochte nicht gern, was ich meine, mit all den Wunderlichkeiten dieses ebenso genialen wie verschnorkelten ticistes belastet wissen. Aber das ist und bleibt doch einer der grossen tiedanken, die wir von Kant zu letnen haben, er hat das direkte Band zwischen der wissenschaftlichen Welterk lärung und dem philosophischen Weltverständnis zerschnitten.\* Unsere wissenschaftliche Welterklärung, so zuverlassig sie in ihrer Art ist, bleibt doch ein Werk der Kunst des menschlichen Geistes, wir durfen nicht daran denken, die absolute Wahrheit daraus herauszuschlagen "Wir müssen es begreifen lernen, dass diese ungehenere Sache, die moderne Naturwinsenschaft, doch un letzten Grunde eine Angelegenheit unseres, des menschlieren Geistes ist, und nur als solche in den Bau unserer philosophischen Weltbetrachtung eingegliedert werden kann. Es ist ein Grandirrtum, zu meinen, dass das philosophische Weltverständnis die direkte Fortsetzung der wissenschaltlichen Welterklärung sein konne. "Vielmehr sollen wir von Kant lernen, dass beides zweierlei ist . Das Prinzip des philosophischen Weltverstandnisses liegt im Begriff des hochsten Gutes, oben nach Kant das Thema der Philicophie. Aber micht blos Kant tritt als Zenge dafar auf, unch Plate darf dafur in Apspruch genommen werden". Eben diese beiden grossen Philosophen sind auch die Reprasentanten der beiden moglichen Antworten auf die Frage nach dem hochsten Gut. Plato findet dasselbe im Erkennen, Kant im sittlichen Haudela. Aber wenn wir Plato folgen, so gelangen wir wieder zurtiek in die gefährlichen Bahnen der spekulativen Philosophie. Wir mitssen Kant folgen denn die Substant des tientes ist meht das logische, sondern das sittliche Sein'.

Schultze, J. L. D. Julius Müller als Ethiker und die Glaubensfrage. Bremen, Müller. 1895. (245 S.).

Ausralge aus den ethischen Vorlesungen von J. Müller nebst verbindendem Texte von dem Heransgeber. J. Müller ging in der Ethik teilweise von Kantischen Voraussetzungen aus "sehr lebhatt betonte er das Wahrheitsmoment der Kantischen Ethik die Selbstheurtellung, das sittliche Gemeinbewusstsein ist der rocher de bronce, der keiner weiteren Begrundung bedarf, am seinerseits die ethischen Aussagen zu tragen" (35), er hält am kategorischen Imperativ, "der trotz seiner abstrakten Fassing boch über allen eudämonistischen Theoricen steht, fest, insbesondere gegenüber seiner Erweichung in Schillers listhetischer Erziehung, da letztere, als von individueller Anlage abhängig und von dem Interesse an der Form beherrscht, die dem Sittlichen innewohnende strenge Notwendigkeit zu verschleiern Gefahr laufo" (42), er stimmt mit K. überein, dass "die Anerkennung des Pflichtgebotes als unbedingt bindenden selbst Pflichtgebot ist" (41), er ist für den avon Kant aus der Menschenseele und so besonders aus der Seele des Christentums geschöpften Imperativ: es ist nicht nötig, dass ich glöckselig bin, aber dass ich tugendhaft bin\* (56) Aber aus dem kategor Imperativ für sieh allein hisst sich so wenig Inhahliches gewinnen, "wie aus dem Prinzip der Identitat" (52), es bedarf notwendig der Erganzung. Kants Behandlung ist zu abstrakt (11) Auch opponiert Müller gegen die schlechthinige Tronnung von Sein und Sollen (13), gegen die Isolierung der praktischen Vernunft (103, 105, 107, gegen die "falsche Spanning\* zwischen Wollen und Empfindung, Pflicht und Neigung (112); ferner im Einzelnen noch gegen Kants Auffassung von der Sündlosigkeit Christi (to). von den Pflichten gegen Gott (91), von der Wahrheitspflicht (125), billigt sher wieder die Hervorhebung der Idee des "Reiches Gottes" durch Kant (53). Der Herzusgeber opponiert von dem Müllerschen Standpunkt aus durchgängig gegen Ritschl; "die Kluft, welche Kant zwischen dem formalen Sollen des Individanns und dessen realer göttlicher Quelle offen lässt, hat Ritschl durch einen einfachen Abstrich von dem ersteren zu vermindern gesucht, durch Aufopferung jenes unbedingten Pflichtbegriffes, der an der Kant'schen Ethik gerade das relativ Berechtigte und Wertvolle ist, statt sie durch den positiven Inhalt eines Realprinzips, welches das Kantische Formalprinzip berichtigen wurde, erganzend anszufüllen" (92, 162). Bei Müller und Schultze geschieht diese Ausfallung nun and rein theologischem Wege, worand wir hier nicht weiter eingehen konnen.

Schellwien, Robert. Der Geist der neueren Philosophie. Zweiter Teil Leipzig, Jamsen. 1886. 168 S.

S 36-75 Reproduktion und Kritik des K'schen Systems vom pautheistischen Standpunkt aus "Nichts ist forderlicher als den tiefen Gedanken Kanta nachzugeben, um zugleich über sie himms zu dem absoluten, Subjekt und Objekt in sieh vereinigenden Quell des menschlichen Wissens zu gelangen" "Die Begriffe haben bei Kant doch nicht die Bedeutung absoluter Schöpfungskategoriern, weil er das Subjekt nur als Einzelwesen, nicht aber als absolutes Schöptung an sieh ist, erkennt, darum muss ihm das Ding an sieh als unerkennbar nach aussen fallen, und darum konnen auch für ihn die Begriffe nicht absolute Gesatze der Lebensgrundmacht, sondern nur merschliche und für Erschalnungen massgebend sein." "In der Ethik tritt K. dem Gedanken des

absoluten Selbst im Mensohen nahe, aber erreicht ihn nicht." Auch beim televlogischen und asthetischen Urteil "stossen wir in Kis, Benken wiederum auf die Schrauke, aus der es nicht beraustreten kann, weil es an dem Gegensatz von Subjekt und Objekt haften bleibt." S. 76 ff. Kant und Fichte.

Kralik, Rich. Weltwissenschaft. Ein metaphysischer Versuch. Wien, Konegon 1996, 175 S.

S 112 f. Hervorhebung der positiven Bedeutung der K. schen Philosophie: -cine falsche Tendenz thut ihr Gewalt an, indem sie einseitig nur von deren negativen Resultaten Notiz nimmt."

Dreyer, Friedrich. Studien zur Methodenlehre und Erkenntniskritik. Leipzig. Engelmann. 1895. 223 S.

Macht S 201—218 aufmerksam auf den klaffenden Widerspruch zwischen dem "motaphysischen Dogmatismus" der speziellen Naturwissenschaften einerseits (bes in Bezug auf die Atomistik und die "Sinnesmetaphysik" d.h. die Annahme der unsere Sinne afficierenden materiellen Dinge an sich) und der Kantischen Erkenutniskritik andererseits, findet aber letztere dann doch nicht detmitiv befriedigend, sondern weist auf einen die Dinge an sich und das Apriori ganz eliminierenden Positivismus hin.

Ehrat, Pankroz. Die Bedeutung der Logik heziehungsweise der Erkenntnistheorie für Wissenschaft, Schule und Leben. Zittan, Pahl. 1896. 143 S.

S. 19 - 36; kurze Besprechung der neukantischen Erkenntnistheorie mit besonderer Rücksicht auf A. Richl.

Sickenberger, Otto. Ueber die sogenannte Quantität des Urteils. Eine logische Studie als Beitrag zur Lehre von den Subjektsformen des Urteils. Munchen, Chr. Kaiser. 1896. 217 S.

S. 94 - 102 werden Kants diesbezägliche Lehren sehr instruktiv behandelt. Der Verf findet es auffalleud, dass Kant das partikulire Urtell als ein solches definiert, worin das Pradikat auf einen Teil des Subjektsumfanges bezogen, von einem Teil desselben aber zugleich ausgeschlossen wird, und diesem Urteil dadurch den Sinn giebt: Nur einige S sind P. Damit wird in Zusammenhang gebracht die eigenartige Einteilung der partikulären Urteile (in Kants-Logik p. 21, Nota 5) in rationale und zufüllige; bei den ersteren kann die Partikularität schon aus dem Verhältnis der Begriffe des Subjekts und Pradikats eingeschen werden; wenn S welter ist als P, dann folgt aus der Vernnuft; nur Einiges S ist P Der Verfusser bestreitet diese Einteilung und die ihr zu Grunde liegende Voraussetzung, dass das eigenthehe partikuläre Urteil seinen ihm von Kant zugeschriebenen exclusiven Charakter besitze. - Nach Kants Meinung sind die Stammbegriffe: Allheit, Vielheit, Linheit in den entsprechenden Urteilen, und zwar in deren Inhalt konstitutiv enthalten, und betreffen die Form des Urteils. Auch dagegen erhebt der Verfasser Redenken, denn auf die Funktion des Urtells and auf die Form der Verknöpfung von S und P kann man nur die Unterschiede der Qualität und vielleicht noch der Modalität beziehen, nicht aber die der Quantitat: diese betreffen aur das Subjekt des Urteils als solches. Des Weiteren

sucht der Verf daan auszuführen: sollen die drei Stammbegriffe die bildenden Faktoren der unterscheidbaren Formen innerer Quantität sein, so sind sie nicht erschopfend und machen zum Teil gerade die Eigentümlichkeit der ihnen zugeschriebenen Urteilsform nicht aus.

Wollny, P., Dr. Das kausale Denken. Eine Antikritik auf Prof Wumitsneueste Kritik des Konsalitätsbegriffes. Leipzig, Otto Matze. 1895. 20 S.

Kritisiert Kants Theorie von der Kansalität als einer apriorischen Funktion, und Wundts Lehre, dieselbe sei ein unserem Denken innewohnendes Postulat, und führt den Kansalitätsbegriff auf eine "Triebempfindung von ursprüngheher Art" zurtick, und sucht von hier aus anch die Reulität der raumzeitlichen Aussenwelt zu erweisen.

H. V.

Thiele, Ganther, Die Philosophie des Selbstbewusstseins und der Glaube an Gott, Freiheit, Unsterblichkeit. Systematische Grundlegung der Religionsphilosophie. Berlin. Verlag von Conrad Skopnik. 1893. 510 S.

In mehrfacher Hinsicht bestehen Beziehungen zwischen diesem Werke und der Philosophie Kants, insbesondere der "Kritik der reinen Vernunft". Die Hauptichten Kants, namentlich die, welche mit Kants "Zermalmung" der Metaphysik nicht in direktem Zusammenhange stehen, sind aufgenommen, verteidigt, vertieft, au Ende gedacht. Das Kantische Lehrgebunde als Ganzes aber wird als banfallig volistandig abgebrochen, und ein anderes in neuem Stil, wenn auch vielfach mit denselben Materialien, wird errichtet. Bei Betrachtung des wohnlichen Schlosses, welches der altehrwürdige König sieh hante, stösst der Blick mit Verwanderung auf jene heilige Kapelle mit ihren Heiligenbildern Gott, Freiheit und Unsterblichkeit, welche so seltsam, in der Luft schwebend, augefügt ist, - hier gliedert sie sieh dem Uebrigen harmonisch ein, auf fostem Erdreich rabcod. Nur nach eingehender Kritik der von Kant gegebenen Ausführungen wird an das neue Werk gegangen: die Bedenken gegen die Metaphysik des Uebersinnlichen werden gewogen und zu leicht befunden. Im Titel des Thieleschoo Werkes liegt selbst ein mehrfacher Hinweis auf Kant, denn bei diesem zeigt sich erstens "die grundlegende Bedeutung des Ich" oder der "transsecudentalen Apperception" für die Erkenntnistheorie "in einem Lichte, wie nie zuvor le der Geschichte der Philosophie" (255); der Glaube an "Gott, Freiheit und Unsterblichkeit" ist ferner eine Kant geläufige Wendung, und schliesslich bisst sich auch die Kritik d. r. V., wenn auch nicht als Grundlegung einer Religionsphilosophie, so doch als beabsichtigte Verteidigung und Sicherung religiösen Lebens anschen, mich der bekannten Stelle: "ich musate also das Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen."

Das Folgendo will keine Analyse des ganzen Werkes bieten, sondern sich beschränken, Th.'s Steilung zu Kant, soweit sie sich in demselben geltend macht, barz darzustellen

Kanta Kriterien des Apriori sind "Notwendigkeit und strenge Allgemeinbeit" Für die Apriorität von Vorstellungen bletet die Anwendung dieser Kennzeichen nicht genfigende Sicherheit, noch weniger befriedigt sie zur Feststellung der Apriorität eines Urteils. Dass ein Urteil in strenger Allgemeinheit gedacht wird, lat keine Gewähr für die Berochtigung dieser Allgemeinheit. Beruht diese Allgemeinheit aber auf Denknotwendigkeit, so muss die Frage aufgeworfen werden: woran erkenne ich diese Notwendigkeit? Ist sie von Gewohnheit verschieden? So werden wir über Kant hinsusgetührt: das Urteil muss nach seinem Verhaltnis zum Wesen und Grundbau des Erkenntnisvermogens untersucht werden Als Kriterien des Apriori findet Th.: "bei einfachen Vorstellungen das Freisein von Empfindungen, bei Urteilen und zusammengesetzten Vorstellungen die restfreie Reduzierbarkeit auf einfache Vorstellungen a priori und auf deren gegenseitige Beziehungen" (19.). Dass auch bei Kant sich Anklänge an dieses Preisein von aller Empfindung vorfinden, lässt sich an verschiedenen Stellen zeigen (20) Die Begriffe Substanz und Kausalität enthalten hiernach ein Apriori, da weder Substantialität noch Kausalität empfunden werden kann. Zu beweisen bleibt aber much, dass beides einfache Begriffe sind, nicht so zusammengesetzt, dass dieses Zusammengesetztsein a posteriori gefordert sein konnte. (22-25). Es bringt aber der Begriff Substanz das none nicht in der Erfahrung enthaltene Begriffsmoment des absolut Selbständigen (8%), der Begriff der Kausalität das des kausalen Bandes in das Denken (126). Einen guten Einbliek in die eigentämlich selbständige Art, wie Ih von den oft so verwickelten und verwirrten Gebilden des Kantischen Denkens ausgeht, diese dann zerfasert und versucht, ein klareren systematisches Geflige herzustellen, zeigt uns die Erorterung der Frage nach den analytischen und synthetischen Urteilen. Diese Unterscheidung hat Kant mit Recht getroffen; aber bei einem Urtell wie "alle Korper sind schwer" ist der Unterschied ein fliessender, wie bei allen Urteilen mit empirischem Subjektsbegriffe, was Kant selbst weiss (29) Es hängt von der Entwicklungsstufe eines Monschen ab, ob für ihn das Urteil analytisch oder synthetisch ist. Doch der prinzipielle Wert dieser Unterscheidung wird damit nicht angefochten; denn von grösstem Interesse bleibt die Frage: . wie kann ich den jeweiligen Besitz meiner Erkenntnis (in synthetischen Urteilen) erweitern?" (40), pamentlich bezuglich der synthetischen Satze a priori | Line Synthesis enthalten schon die analytischen Urteile, -- das Urteil als solches ist mehr als das Denken des Subjektbegriffs ... and deren Prinzip, der Sata der Identitât und des Widerspruchs. Ist diese Synthesis a priori? Stammt das Prinzip nicht aus der Erfahrung? Beruht es nicht auf Gewohnbeit? Wie steht es aber gar um die Apriorität synthetischer Urteile, bei denen noch Begriffe oder begriffliche Beziehungen im Prädikate in Betracht kommen, die im Subjektsbegriffe nicht enthalten sind? "Dass Kants Beispiel: Alles, was geschieht, hat eine Ursache, synthetisch ist und nicht auf Erfahrung beruht, geben wir zu. Dass dieser Satz aber a priori sei und aus dem Wesen des Erkenntnisvermögens selbst fliesse, dass seine Notwendigkeit keine "subjektive", sondern eine "objektive" sei, das hedarf eines eingehenderen Nachweises um ao mehr, als er der Willensfreiheit, die doch ebenfalls Anerkennung beansprucht, zu widersprechen scheint " (31) Auf Kauts Frage, "was ist jones Dritte, worin allein die Synthesis zwoier Begriffe entstehen kann " giebt I'h, zur Antwort. Das System der Kategorien. "Dieser zum Grundbau des Erkenntnisvermögens selbst gehörige systematische Zusammenhang ist es, was unserem a priori synthetischen Urteile mit der "objektiven" Notwendigkeit, die den Kategorien immanent ist, auch "objektive Realität" verleint, sodaas wir bierzu der Kantschen "Moglichkoit der Erfahrung" als eines besonderen Prinzips nicht bedürfen." (140). Mit

der "Möglichkeit der Erfahrung" als allgemeinem Prinzip der synthetischen Urtuile a priori ist in Wahrheit so ziemlich Nichts geaugt! (141).

Zustimmend verhält sich Th. zu Kants Lehre von der Idealität von Raum und Zeit. Der Beweisgrund aus dem innerlichen Unterschied zweier symmetrischen Körper ist freilich nicht stichhaltig: zur völligen Beschreibung der einen Hand z. B. gehört der Gedanke an die Möglichkeit der andern. Diese Beziehung kann nur der Verstand berstellen. Ueberdies bleibt die Lücke im Beweis- die unwiderlegte Behauptung eines Raumes an sich, der mit dem angeschauten Raum völlig übereinstimmt! Wertvoller ist die Charakterisierung von Raum und Zeit als Verheltnisvorstellungen.

Eine ausstührliche Besprechung erfahren die Urtelle der Geometrie (43 56). Auch hier wird Kants Lehre zurückgewiesen. Sämtliche Hypothesen oder Thatsachen, die der Geometrie zu Grunde liegen, lassen sich auf das Wesen des Kategoriensystems zurückführen. Die Kategorien haben unsere Raumanschauung ausgebildet und beherrschen dieselbe. In § 23 wird diese Ausbildung der Raum-Forstellung durch Kategorienthatigkeit besonders behandelt und auch erwahnt. dass sich Spuren davon in der transse. Deduktion finden, da asch Kant die Anschauungen Raum und Zeit selbst durch Synthesis des Mannigfaltigen entstanden and. Wie aus dieser Skizze sieh erkennen fasst, liegt der Schwerpunkt der la schon Philosophie in der Lehre von den Kategorien. Kants Tafel der Urteilsformen ist weder vollständig noch systematisch. (25). Vor allem muss, wie bei Kant beim "unendlichen Urteil", so überhaupt auch nach dem Werte oder Inhalt der Urteile gefragt werden. Dann wird man auf die Thätigkeitsformen stossen, in denen der Verstand die ihm gegebenen Empfindungselemente verarbeitet (26) Ein schwacher Aufang zur immanenten Entwicklung der Kategorien wird in den "artigen Betrachtungen" gefunden, nach denen die dritte Kategorie aus der Verbindung der zweiten mit der ersten Klasse entspringt, und dabei dennoch einen selbständigen Inhalt besitzt. (25). Kant freilich neunt die Kategorien häufig Gedankenformen "ohne allen Inhalt, mithin völlig keer." Damit zielt Kant auf das Fehlen eines angeschauten oder auschaubaren Gegenstandes, der den loeren Begriffen gleichsam als Füllung dienen muss, damit vollgültige Erkenntnis zustande kommen kann. Aber "Gegenstände" werden nicht gegeben, sondern nur Empfindungen, nach der transscendentalen Deduktion selbat. (60, 141) Unzulässig ist die Lehre vom "Schematiamus". Die Schemata leisten nicht, was sie sollen die Kategorie selbst ist mit dem zu verknitpfenden Mannigfaltigen der Zeitanschauung ungleichartig. Die Frage Kants aber bleibt auch bier wertvolt. (72, 74).

Eine besondere Beachtung finden bei Kant die Kategorien Substanz und Kansalität. Der Beweisgung in der 1 Analogie ist anfechtbar Wenn man unch zugiebt, dass das Beharrliche die Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung ist, indem zum Begriff der "Erfahrung" der Substanzbegriff gerechnet wird, so miss nun aber erst gezeigt werden, dass dieser Kantische Begriff von Erfahrung unvermeidlich ist! (120 f.) Noch mehr bisst sich an Kanta 2 Analogie aussetzen. Das Kansalitätsgesetz dient nicht dazu, ein gegebenes Mannigfaltiges als objektiv auf einander folgend zu erkennen (Kant), sondern zu begreifen. (143).

Dass Th. Kants allgemeine Gründe gegen die Möglichkeit einer Metaphysik verwirft, ist aus allem ersichtlich. Auch die Einzelangrisse Kants in den

19

Kantstudien L.

Paralogismen, Antinomien und im Ideal der reinen Vernunft schlagen fehl. Ihnea ist eine besondere Beachtung gewidmet. Zu Kants Polemik gegen die Substantialität, Einfachbeit und Identität der Seele wird u. a. ansgeführt (194-216): im Seelischen allein ist Beharrliches, daher entsteht die Frage-"was muss das Seelenleben sein, was muss ihm zu Grunde Hegen, damit diese unlenghare Thatsache seiner Beharrlichkeit möglich zei?" Das Problem der Identität aber ist mit dem Beispiele der elastischen Kugeln nicht abgethan. Die Zurückführung des kosmologischen Beweises auf den ontologischen führt zu einer argen Verwirrung (101). Dass der Sehluss vom Existierenden auf ein notwondigerweise Existierendes nicht sieher ist, ist falsch. (96).

Für die Philosophie des "Selbstbewussteins" ist die transacendentale Deduktion (1. n. 2. Aust) der wichtigste und wertvollste Abschnitt der Kritik d. r. V. Sie wird daher bei Th gründlich beleuchtet (255-259). Ich hebe bervor: es muss unterschieden werden zwischen der faktischen Identität des Ich und der bewussten Identität. Die faktische Identität ist ein Urfaktum. Realgrund der Akt "Ich". Was muss das Ich aber sein, um faktisch sich selbst identisch zu sein? (§ 16). Das Ich als Identität von Wissen und Wollen und substantiellem Sein ist der Kernpunkt des gesamten psychischen Lebens: es wäre dann die gemeinsame Wurzel von Sinnlichkeit und Verstand, deren Moglichkeit Kant erwähnt. Aus der Philosophie des Selbstbewusstseins spriesst Kants Prinzip des Sittengesetzes hervor.

Berlin.

Max Apel.

#### Mitteilungen.

## Kant als Prediger und seine Stellung zur Homiletik.

Von C. W. v. Kügelgen in Leipzig.

Obgleich Kant zwaz als "Moralprediger", auch in politischer Hinsicht in weiteren Kreisen bekannt, resp. verpont ist, so ist doch den wenigsten bekannt, dass er möglicherweise auch im eigentlichen Sinne gepredigt hat, noch auch wie er sich zur Homiletik überhaupt gestellt hat. Darum dürfte eine Behandlung dieser Fragen für die Leser der "Kantstudien" gewiss von Interesse sein, zumal die Frage, ob er wirklich gepredigt hat, historische Schwierigkeiten darbietet. In der von Borowski bei Lebzeiten Kants veröffentlichten und diesem zuvor zur Durchsicht übergebenen "Skizze zu einer künftigen, zuverlassigen Biographie" findet sich nämlich folgender, von Kant selbst durchgestriehener Passus: "Uebrigens bekannte Kant sich noch zur Theologie, insofern doch jeder studierende Jungling zu einer der oberen Fakultaten, wie mans neunt, sich bekennen muss. Er versuchte auch einigemal in Landkirchen zu predigen, entsagte aber, da er bei Besetzung der untersten Schulkollegenstelle bei der hiesigen Domschule elnem andern, gewiss nicht geschickteren nachgesetzt wurde, allen Ausprüchen auf ein geistliches Amt, worn auch wohl die Schwäche seiner Brust mit beigetragen baben mag." 1)

<sup>&#</sup>x27;) of. Borowski, Ueber Kant, S. 31.

B Erdmann (Martin Knutzen und seine Zeit, Leipzig 1976, S. 155) und E Arnoldt (Kants Jugend und die 5 ersten Jahre seiner Privatdozentur, Königsberg 1882, S. 21) haben diese Stelle eingehend erörtert. B. Erdmann hat ans den Quellen geschlossen, dass Kant faktisch nur in den späteren Semestern cininal die Vorlesungen über Dogmatik bed Schultz gehört hat, und Arnoldt hat dann nachgewiesen, dass Kant gar nicht bei der theologischen Fakultät inscribiert gewesen ist. Was nur das Predigen anbelangt, so würe das deshalb an sieh doch nicht ausgeschlossen gewesen, wie Arnoldt a. s. O. nachgewiesen hat; denn nach einer Verordnung vom 25. Oktober 1735 sollte zwar das Predigen der Theologie Studierenden moglichst eingeschränkt werden, "und soll auch dieses anf alle Magistros philosophiae und dergleichen extendiret werden" Aber es heisst dann noch weiter in jener Verordnung: "Wenn aber ein Studiones nur "versneben wollte, ob er sich klinstighln zum Predigtamt schieken würde, und deshalb auf einem Dorffe oder sonst in einer kleinen Gemeine zu predigen verlangte, so soll die auf diesmal von ihm at haltende Predigt dem Decano "Facultatis Theologicae dort zuvor zur Censur übergeben werden" Danach wäre ca also doch wohl möglich, dass Kant auch ohne jemals "vorgesetzter Studiosus Theologiae" (Heilsberg) gewesen zu sein, einmal oder vielleicht auch mehreremal gepredigt hatte. Wie sich dies nun verhalten habe, ist, mangels weiterer Quellen nicht mehr mit Sicherheit festaustellen. Wohl aber ist sicher verbürgt, dass er mindestens cinual cine Predigt wenigstens ausgearbeitet hat.

Es findet sich nämlich bei Hasse folgende, hierher gehörende Episode: Kant name am Buss- and Bettage des Jahres 1802 das Wort: "sei willfährig delnem Widersacher! (Matth 5, 25) einen sehr schicklichen Busstext. Er wollte welbst fiber diesen Text einst als Kandidat eine Fredigt ausgearbeitet (aber nicht gehalten) haben, die sich noch unter seinen Papieren finden müsste. Aber bei allem Nachsnehen wurde nichts gefunden. So weit Hasse, welcher meint, dass sich obige Predigt vielleicht noch fände bei Herrn Tieftrunk oder Rink oder Jacsche (des letxteren Kantiana gelangten in den Besitz der Universität Dorpat), unter den l'apieren, die sie bekommen haben?1) Aber auch ohne die, hoffentlich noch nicht der Vernichtung preisgegebene Predigt, sind wir durch eluen glicklichen Zufall in den Stand gesetzt, die Hauptgedanken derselben rekonstruieren zu können. Kant äussert sieh nämlich einmal in der Religion in d Kr. d. blossen V. über denselben Text. Er sagt daselbat in der zweiten vermehrten Auflage S. 105 in einer, in dieser Auflage erst eingeschobenen Anmerkung: "Die Absieht derer, die am Ende des Lebens einen Gefatlichen rufen lassen, ist gewöhnlich, dass sie an ihm einen Tröster haben wollen; nicht wegen der physischen Leiden, welche die letzte Krankheit, ja auch nur die natürliche Furcht vor dem Tod mit sich führt (denn darüber kann der Tod selber, der sie beendigt, Tröster sein), sondern wegen der moralischen, namlich der Vorwürfe des Gewissens. Hier sollte nun dieses eher aufgeregt und geschärft werden, um, was noch Gutes zu thun, oder Böses in seinen übrig bleibenden Folgen zu vernichten (reparieren) sei, ja nicht zu verabsammen, nach der Warmung: "sei willfährig deinem Widersucher (dem, der

Letxte Aeusserungen Kanta. Zweiter Abdruck S. 27. Bei Hasse steht irrigerweise Matth. 5, 23.

einen Rechtstanspruch wider dieh Int), so lange du noch mit ihm auf dem Wege bist (d. i. so lange du noch lebst), damit er dich nicht dem Richter (nach dem Tode, Sherliefere u. s. w." An demen Statt aber gleichsam Opinm fürs Gewissen. zu geben, ist Verschuldung an ihm selbst und andern, ihn überlebenden; gazz. wider die Endahsieht, wosu ein solcher Gewimensbeistund zu Ende des Lebens für nötig gehalten werden kann."

Diese Anmerkung, welche in der Zeit zwischen 1793 und 1794 entstanden ist, verdankt also offenbar der Reministens an jenen Predigtentwarf, der in den Aufang der 40 er Jahre fällt, ihre Entstehung; es ist beseichnend für Kants ansserordentliches Gedächtnis, dam er noch nach 50 Jahren sich jenes Entwurfes erinnerte. Wäre ihm aber die Soche nicht am Hernen gelegen, ao hätte sich diese Erinnerung sehwerlich so lange erhalten.

Im Zusammenhang mit diesem sicher nicht unluteressanten εθρημα möge noch folgendes sasgeführt werden.

Jachmann erzählt uns von einem Manne, "der schon in seinen ersten Jünglingsjahren sich Kants sangezeichnete Liebe erwarb". "Diesen empfahl er persöulieh dem Chef eines Regiments zu einer erledigten Feldpredigerstelle. Wezige Tage vor der Probepredigt liess er den Kandidaten (in meinem Handexemplar findet sich mit Rotstift an den Rand geschrieben der Name "Wasianski?") zu einer ungewöhnlichen Morgenstunde zu sieh bitten und leitete mit der grüssten Feinheit ein Gespräch über den Probetext ein, nach welchem er sich besonders hatte erkundigen lassen. Und - denken Sie sich den liebenswürdigen Mann! ans Liebe zu seinem Freunde hatte sich der tiefe Denker in ein ganz neues Peld gemacht und sich die Mühe gegeben, eine förmliche Disposition zu einer Predigt in Gedanken zu entwerfen, über welche er mit ihm sprach und wohei er viele fruchtbare Gedanken äusserte. Am Tage der Predigt hatte er einen andern Freund mit dem Auftrag in die Kirche gerandt, ihm am Schluss der Rede über den Eindruck derselben eiligst Nachricht zu erteilen."

Als eine Art von Predigt dürften wohl auch zeine "Gedanken bei dem frühzeitigen Absterben des Herrn Joh. Friedr. v. Funk in einem Sendschreiben an dessen Mutter" (Königsberg, 1760) bezeichnet werden.

Auch in seinem späteren Leben hat Kant, au dessen Wiege der getreue Pfarrer an der Altstadt, Albert Schulz stand und dem, da er wiederum fast zum Kinde geworden war, der treffliche Diakonus Wasianski, die Augen audrückte, hie und da Predigten gelesen: "von Spaldings") Predigten hatte er einmal zufällig Notis genommen und in den Vorlesungen bernach gerühmt, dass sie viel Menschenkenntnis enthielten. Noch späterhin, etwa 7 oder 8 Jahre vor seinem Tode, liess er sich einmal Blairas) Predigten geben und äusserte über das, was et darin gelesen, Zufriedenheit." 1)

Jachmann, Ueber Kant. S. 86 f.
 Johann Joachim Spalding (geb. 1714, gest. 1804) war von 1764 – 1788
 Probst am St. Nikolai zn Berlin. Das Wöllner sche Religionsedikt veranlasste finn 1768 sein Amt niederzulegen. Seine Predigten erschlenen bei Voss in Berlin

in den Jahren 1768—75. ") Hugh Blair (geb. 1718, gest. 1800) war Professor der Eloquenz und presbyterianischer Geistlicher in Edinburg. Seine Predigten erschienen in englischer Sprache (in London) seit 1777, während die deutsche Ausgabe von Sack und Schleiermacher (Leipzig und Straisund 1781—1802, 5 Bände) besorgt wurde.

1) Borowski, S. 178.

Prediger scheint unser Philosoph in späteren Jahren nicht mehr gehört zu haben. Darauf deutet folgende Mitteilung hin, welche er einst Jachmann machte; "er versicherte mich, dass er die vortrefflich ausgearbeiteten Kanzeireden seines Freundes, des Pfarrer Fischer,") öfter gern angehort hätte, wenn er nicht durch seine dringenden literarischen Geschäfte davon wäre abgehalten worden.") Mehr Wert scheint Kant der Liturgik zugestanden zu haben "Er versicherte besonders die öffentlichen Kirchengebete in seiner Jugend mit Erschätterung und Richtung und mit der fosten Ueberzeugung, kein Theolog unserer Zeit durfte liebete von solcher herrlichen Art fertigen können, angebort zu haben.")

Anch scheint er das Gesangbuch nie ganz ausser Gebrauch gesetzt zu haben. In seinem bohen Alter, da sein Riesengeist fast erloschen war und sein Ende berannahte, zitierte er einmal den, einem lutherischen Gesangbuchliede ontnommenen Vers: "Soli diese Nacht die letzte sein, In diesem Jammerthale"") Hasse meint "Kant habe Gesangbücher nicht leiden können und wahrlich keins gelesen, auch vielleicht nicht besessen"") Sollte dies richtig sein, so wäre freilich jenes Zitat nicht eine Frucht wiederholter Lektüre, sondern nur eine Jugendreminiscenz, wie Kant deren ja unzählige aus der klassischen Literatur vorbrachte.

Gehen wir nunmehr dazu über, Kants homiletische Winke und theoretischen Betrachtungen über die Predigtweise zu schildera. Er erblickt die hauptsächliche Bedeutung jeder Predigt in der Paranese, in der Besserung des moralischen Lebenswandels Hasse berichtet folgende Acusserung Kants über die homiletische Behandlung des Textes: "man misse als Prediger den Aussprüchen der Bibel einen moralischen Sinn unterlegen und unterschieben; an sich liege er nicht darin.")

Lind in seinem "Streit der Fakultäten" heisst es einmal in dem nämlichen Sinne: "Die praktische, vornehmlich öffentliche Benutzung der Bibel in Predigten ist ohne Zweifel diejenige, welche zur Besserung der Menschen und Belebung ihrer moralischen Triebfedern (zur Erbauung) beiträgt. Alle andere Absieht mass ihr nachstehen, wenn sie hiemit in Kollision kommt. Man muss sieh daher wundern, dass diese Maxime noch hat bezweifelt werden können und eine paraphrastische Behandlung eines Textes der paränetlschen, wenngleich nicht vorgezogen, doch durch die erstere wenigstens hat in Schatten gestellt werden sollen. Nicht die Schriftgelahrtheit und was man vermittelst ihrer aus der Bibel durch philotogische Kenntnisse, die oft nur verunglückte Konjekturen sind, heranszieht, sondern was man mit moralischer Denkungsart (also nach dem Gelste Gottes) in sie hincintragt, und Lehren, die nie trilgen, auch nie ohne heilsame Wirkung sein können, das muss diesem Vortrag ans Volk die Leitung geben: namlich den Text nur, (wonigstens hauptsächtich) als Veranlassung zu allem Sittenbessenden, was sich dabei denken lässt, zu behandeln, ohne was die heil.

<sup>2)</sup> Karl Gottlleb Fischer war Prediger zu Königsberg, wo er am 19 Sept. 1801 starb. Er gab Homilien und Predigten heraus, von denen eine Sammlung (Leipzig 1810) die zweite Auflage erlebte.

<sup>2)</sup> Jachmann, Ueber Kant, S. 107.

<sup>4)</sup> Borowski, S. 199.

<sup>1)</sup> et. Hasse, a. a. O., S. 15-16.

<sup>\*)</sup> Hasso, a. s. O. S. 25.

Schriftsteller dabei selbst im Sinne gehabt haben möchten, aachforschen zu dürfen. — Eine auf Erbauung als Endzweck gerichtete Predigt (wie denn das eine jede sein soll) muss die Belehrung aus dem Herzen der Zuhörer, nämlich der natürlichen moralischen Anlage, selbst des unbelehrtesten Menschen, entwickeln, wenn die dadurch zu bewirkende Gesinnung lauter sein soll. Die damit verbundenen Zeugnisse der Schrift sollen auch nicht, die Wahrheit dieser Lehren bestätigende, historische Beweisgrunde sein (denn deren bedarf die zittlich-thatige Vernunft hierbei nicht und die empirische Erkenntnis vermag es auch nicht), sondern blosa Beispiele der Auwendung der praktischen Vernunftprinzipien auf Faktoren der heiligen Geschichte, um ihre Wahrheit anschaulieher zu machen, welches aber auch ein sehr schatzbarer Vorteil für Volk und Staat auf der ganzen Erde ist.")

So wellte denn Kant auch in seinen Vorlesungen über "rationale Theologie" vorzäglich zu einer vernunftigen Aufklürung in Sachen der Religion beitragen. Daher las er dies Kolleg am liebsten, wenn viele Theologen seine Zuhörer waren. "In einem Halbisht fanden sich nur so wenige Zuhörer für diese Voriesung, dass er sie schon aufgeben wollte. Als er aber erfuhr, dass die versammelten Zuhörer fast alle Theologen wären, so las er sie doch gegen ein geringes Honorar. Er hegte die Hoffnung, dass gerade aus diesem Kolleg, in welchem er so liebtvoll and therzeugend sprach, sich das helle Licht vernünftiger Religionsaberzeugungen liber sein ganzes Vaterland verbreiten würde." "Und", fügt Jachmann, dem wir diese wertvolle Schilderung verdanken, hinzu: "Kant täuschte sich nicht, denn viele Apostel gingen von dannen aus und lehrten das Evangelium vom Reiche der Vernunft." Dagegen erschien Kant jeder einseitig trostende, seelsorgerliche Zuspruch (besonders auch an Sterbebetten) als sittlich verwerflich, weil er "gleichsam Opium für das Gewissen" sei, statt dasselbe aufzuwecken and mit sittlichen Grundsitzen zu erfüllen. (ef. seine oben wiedergegebene Auslegung von Matth. 5, 25).

Aber auch gegen die vielfach als Hauptmittel zur Erbauung bezeichnete Kanzelbereitsunkeit wendet sich unser Philosoph Borowski sagt darüber: "Beredsankeit war unserm Kant weiter nichts, als die Kunst zu überreden, den Zuhörer zu beschwatzen, die Beflissenheit andre zu täuschen, zu überlisten, damit das, was doch keine überzeugenden Beweisgründe sind, wenigstens dafür angesehen werde," "Der Geistliche" setzte er dann hinzu, "soll Prediger, soll Lehrer sein, der sich auf Gründe stützt, aber nie muss er heilige Reden haltez, welche Art von Benennung von Mosheim und anderen — freilich unschieklich genng – den Kanzelvorträgen gegeben zu werden pflegte.")

Kant redete in der Homiletik grösstmoglieher Popularitat das Wort. So stellt er einmal die Predigt mit "der popularsten Kinderunterweisung") in eise Linie. Wiederum rügt er es, wenn ein wissenschaftlicher (theologischer) Streit "vor dem burgerlichen gemeinen Wesen geführt würde (z. B. auf Kanzelm). Denn "so wird dieser Streit unbefugterweise vor den Richterstuhl des Volkes (dem in Sachen der Gelehrsaukeit gar kein Urteil zusteht) gezogen und hort

<sup>1) &</sup>quot;Streit", (Königsberg, 1798) S. 113 -- 115. ef. anch S. 134.

<sup>2)</sup> a. a. O. S 31 32.

<sup>3)</sup> a. s. O. S. 166.

<sup>\*)</sup> Religion, XXVL

ant ein gelehrter Streit zu seln "1). Diese goldenen Worte verdienten noch heute die vollste Berticksichtigung seitens so mancher Geistlichen!

Ferner hält Kant es für sehr schadlich, wenn die Phantasie der Zuhörer arregt wurde: "Der verninftige Geistliche wird sich also wohl hüten, den Kopf der seiner Seelsorge Anbefohlenen mit Geschichten aus dem höllischen Proteus") anzufüllen und ihre Einbildungskraft zu verwildern "3) Denn, so heisst es an einer anderen Stelle: "Die Aufgabe (die der wackere Spenke mit Elfer allen Lehrern der Kirche zurief) ist: der Religionsvortrag muss zum Zweck haben, aus uns andere Menschen, nicht bloss bessere Menschen, (gleich als ob wir so schon gute, aber nur dem Grade nach vernachlässigte waren) zu machen "4)

Auf Grund unserer Untersuchungen sind wir überzeugt, dass Kant, welcher eine sehr genaue Kenntnis der Bibel besass,<sup>5</sup>) der dabei eine eminent sittliche Per-önlichkeit war und dessen Rednergabe von seinen Zuhörern (Herder, Burowski u. s. m.), wie von seinen Zeitgenossen überhaupt, gepriesen wurde, als Prediger gewiss alle ihm befreundeten Geistlichen bei weltem übertroffen hitte. Im Hinblick jedoch auf seine einzigartige philosophische Bedeutung stimmen wir dem Ausspruch Borowskis zu. "gut, dass er nicht Prediger ward."\*)

#### Kants Brief an die Kalserin Elisabeth von Russland,

Aus den Biographien Kants geht hervor, dass derselbe sich während des siebenjahrigen Krieges einmal an einen einflussreichen russischen General gewandt habe, um eine erledigte Professur in Königsberg, welches damals von den Russen okknpiert war, zu erlangen ibagegen bleibt unerwähnt, dass Kant im Jahre 1758 ein direktes Schreiben an die Kaiserin Elisabeth von Russland gerichtet habe. Und doch befindet sich die (von Kants eigener Hand gefertigte?) Kople eines solchen Briefes in dem Besitz der Firma Grafe & Unzer zu Königsberg in Preussen, welche Firma als die Nachfolgerin der Kanter'schen Buchnandlung zu bezeichnen ist. Bekanntlich wohnte Kant in den Jahren 1766 1769 bei dem Buchhändler Kanter und wurde im August 1708 von dem Porträtmider Becker filt dessen Laden gemalt. Nebst verschiedenen l'ortrats Kants ist nan auch oben erwähnter Brief in die Hande der jedesmaligen Inhaber der früher Kanter'schen, jetzt Gräfe & Unzer'schen Buchhandlung gelangt und wurde von diesen mir zur Benutzung gütigst überwiesen. Derselbe ist bisher von mir nur in den "Sitzungsberichten" der gelehrten Estnischen Gesellschaft bei der Kaiserlichen Universität Dorpat (Jahrgang 1893, S. 29-30) publiziert worden und es dürfte, da jeue Sitzungsberichte

<sup>1)</sup> Streit, S 40.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Der höllische Proteus oder tausendkünstige Versteller (nebenst vorberichtlichem Grundbeweis der Gewissheit dass es wirklich Gespenster gebe) abgesoldet durch Erasmum Francisci, Hochgrüff, Hohen, Langenburgis Rat. (Niruberg, 1708 bei Wolfg, Moritz Endters.)

<sup>3)</sup> Religion, 2. Auth., S. 121.

<sup>9</sup> Streit, S. 83.

<sup>\*)</sup> efr. daruber mein Buch "Kants Auffassung von der Bibel" (Leipzig, 1896).

<sup>9)</sup> a. a. 0. S. 31.

sehr wenig verbreitet sind, daher seine nochmalige Mittellung in den "Kantstudien" für die Leser derselben von Interesse sein. Das Schreiben führt in dorso den Vermerk"

Der Magefter artinm Jumannel Kant imploriret Ihre Ranferl Blajestät allerunterthänigst ihm du erledigte prosessionem ordinariam der Logie und Wetusphysic auf der Rongsbergeichen Unwerstätt allergnädigst zu sonforiren."

Links, auf der ersten Seite, ist ein Wertstempel über entrichtete 4 Schillinge handschriftlich nachgezeichnet. Der in den Stürmen des siebenjährigen Krieges abgefasste Brief lautet:

#### "Allerdurchlauchtigste Großmächtigste Kayferin, Selbstherrscherin aller Reußen, Allergnädigste Kayferin und große Frau!

Anrch ben Tob des feel Doctoris und Prof Apple ift die Professio ordinaria der Logic und Dietaphysic, die er bestieidet hatte, auf diefer fonigebergichen Neademie erledigt worden. Diese Wifeinichaften find jederzeit das vornehmite Angenmers meiner Studien gewesen.

In ben Jahren, da ich als Docen bei der hiefigen Universität gestanden bin, habr ich jedes halbe Jahr beide Seienesen in privat collegiis vorgetragen. Ich habe 2 öffentliche dissertationes in diesen Wiscenichaften gehalten, außerdem durch 4 Abdandlungen im Königsbergischen intelligenz Wert? Programmata und 3 andere philosophische tractata einige Proben meiner Bemühungen abstillegen gesticht.

Die Hoffnung, womit ich mit ichmeiche mich zum Dienste der Reademie in diesen Wisenicharten habitiliret zu haben, vornehmlich aber die allergnädigste Brünnung Em Ragiert Majeität, die Wißenichaften dero Allerhöchsen Brotestion und Hildrechsten Berforgung zu würdigen, ermuntern mich zu der allerunterischnighen Brite, Em Ragiert Majestät wollen allergnädigst geruben, diese erledigte professionem ordinarium mit hildrechst zu conserten, wie ich denn vertraue, Senatus neudemiens werde in Unsehnig der dazu erforderlichen expositist mein unterthäungstes Anlachen mit nicht ungünftigtem Zeugnise begleitet haben. Ich ernerbe in tiester devotion

En Raniert, Majeftat

alleruntertbanigfter Anecht Jumanuel Nant."

atdungsberg, b. 14. December 1759

Kants Gesuch blieb erfolglos, da die von ihm erbetene Professur dem Dr. Buck übertragen wurde, efr Borowski, Ueber Imm. Kant (Konigsb. 1804) S 35,

Aus der daselbst gegebenen Schilderung zusammengenommen mit Schubert's Darstellung S. 35 geht das Nahere der ganzen Angelegenheit hervor. Nach Kypkes Tod, im Dezember 1755, wünschte der Professor Schultz, "Kants alter, so oft ihm schon bewährter Freund", dass dessen Professur an Kant übertragen würde. Er liess Kaut zu sich rufen, "legte es ihm als Pflicht auf, sich um diese Professur, bei der der Kandidaten mehrere waren, denen Schultz sie nicht wünschte, zu bewerben, und versprach ihm sein thätiges Mitwirken" (Borowski). Schultz war nicht ohne Einfluss bei dem damaligen russischen Gouvernenr, dem Generallieutenant Nicolaus v. Korff. Nach Schuberts Mittellung bewarb sich Kant

bel diesem persönlich um jene Stelle — am 14 Dez. 1738. Da der obige Brief von demseiben Tage datiert ist, so ist anzunehmen, dass v. Korff Kant selbst veranlasst habe, an die Kaiserin Elisabeth zu schreiben. Dass Kant sich an die russische Kaiserin wandte, war unter den damaligen Verhöltnissen nicht anders als natürlicht die preussische Regierung hatte damals bereits ein Jahr lang die Provinz Preussen den Russen überlassen müssen, welche während führ Jahren ihr Standquartier daselbst aufschlugen. Kant musste sich also an diese nach dem Kriegsrecht rechtmissige provisorische Regierung wenden. Die Angelegenheit entwickelte sich übrigens sehr rasch, indem Kant schon am 28 Dez. 1758 von dem russischen Gouverneur eine absoblagige Antwort erhielt. Vielleicht ist das Kantische Originalschreiben noch in dem russischen Staatsarchiv aufzufinden? Nachforschungen danach wiren dankenswert und würden vielleicht über die ganze Besetzungsangelegenheit Interessantes Material zu Tage fürdern.

Leipzig.

C. W. v. Kligelgen.

#### Varia.

# Redaktionelles. O. Plantiko. - G. Albert.

Im vorigen liefte hat Herr Privatdozent Dr. R. Fester in München die Dissertation von Dr O Plantiko: "Rogsscaus, Horders und Kanta Theorie vom Zukunftsideal der Menschheitsgeschichte" (Greifswald 1895) rezenslert, und dem Verfasser eine unerlaubte Benützung der Schrift des Rezensenten: "Roussean and die deutsche Geschichtsphilosophie" (Stuttgart 1590) nachgewiesen. Hierzu teilt ans Herr Dr. O. Piantiko Folgendes mit: "Es ist zuzugeben, dass Anmerkungen und nühere Quellennachweise in der Arbeit nicht hätten fehlen sollen, aber dies Verseben wird vielleicht dadurch einigermassen entschuldigt, dass bei der Pracklegung in Folge besonderer Zufälligkeiten ein zweites Manuskript zu Grunde lag, in welchem die in dem ersten, der Greifawalder philosophischen Fakultat unterbroiteten, onthaltenen Littoraturangaben fehlten". Durch diesen Umstand wird Herr Dr. Plantiko allerdings entlastet, aber doch par zum Teil; einmal hätte Herr Dr. Plantiko die gedruckten Exemplare seiner Abhandlung sicht aus der Hand geben dürfen, ohne in einem Karton die durch jenen Zufall ansgefallenen Litteraturmehweise nachtriglich einzuftigen, sobald er deren Fehlen semerkte Zweitens bleibt aber auch dann, wenn jene allgemeinen Littersturnachweise mit abgedruckt worden wären, doch die spezielle Bemitzung der Hilfsunitel, wenigstens diejenige des Buches von l'ester eine ungewohnliche, Indem is Herr Dr Plastiko ganze Sätze und Satzgefüge aus seiner Vorlage mit nur anwesentlichen Veränderungen ohne Anfahrungszeichen a s w. berübergenommen hat. Herr Dr. Plantiko legt noch Wert darauf, zu erwähnen, dass diese Herbberushme night so flicktig gowesen ist, als Herr Dr. Fester ihm in Bezng auf S. 37 vorwirft die daseitet von ihm hertibergenommene Partikel "jedoch" sei hei ihm ulcht sinnles, sendere habe anch in seinem eigenen Zusammenhang Sinn und

298 Varia.

Redentung Allein dies ändert nichts an der ungewöhnlichen Art der Benützung eines anderen Werkes, von der doch nicht zu würschen ist, dass zie allgemein werde. Herr Plantiko versuche einmal — nach Kantischer Regel — die Verallgemeinerung seiner von ihm befolgten Maxime was soll denn dann aus der Wissenschaft werden? Die Erinnerung an den "Fall Muther" genägt.

Im Zusammenhang damit sei erwährt, dass Herr Dr. G. Albert sich über die Rezension beschwert hat, welche über sein Buch "Kants transcendentale Logik" u. s. w. (Wien 1895) in dem ersten Heft erschienen ist. Der Verfasser derselben, Herr Dr. Rudolf Lehmann, Professor am Luisenstüdtischen Gymnasium in Berlin, hat das selbstbewusste Auftreten des Herrn Dr. G. Albert mit dessen faktischen Leistungen ironisch in Gegensatz gestellt. Herr Dr. G. Albert verwahrt sich zunächst dagegen, dass das Bild vom Bannerträger, der "das in den Staub getretene Panlet der Kantischen Philosophie mit sicherem Griff emporrafit" u. s. w. vom Rezensenten , ganz unmittelbar auf seine Person bezogen werde". Allein nach dem Zusammenhang und nach der sonstigen Ausdrucksweise des Verfassers war jene Beziehung, wenn sie auch im Text selbst nicht unmittelbar enthalten ist, doch sicherlich sehr nahegelegt. Dass der Rezensent das Bekenntnis des Verfassers von der "eilfertigen" Abfassung seiner Schrift mit einem sie! begleitet, findet sodann Letzterer darum ungerechtfertigt, weil er ja auf der vorhergehenden Seite seiner Vorrede seine Schrift als das "Ergebnis langer und mühevoller Nachforschung" bezeichnet habe, was der Rezensent nicht hatte verschweigen dürfen. Allein zu der Anfahrung dieser Stelle hatte der Rezensent durchaus keine Veranlassung, da ja seine ganze Rezension zeigen will und zeigt, dass der Verf. - ob auf Grund kurzen oder langen Nachdenkens, ist in diesem Falle gleichgilltig - - seinen Gegenstand in jeder Hinsicht falsch angegriffen hat Gewiss, die Rezension ist ungewöhnlich scharf, aber das rezensierte Buch weist, wie ich mich fiberzeugt habe, auch ganz ungewohnliche Mangel auf. Der Rezensent hat ja hinreichend Proben dafilt aus der Schrift selbst gegeben. Es sei auf nuch xum Beweis dastir eine Stelle mitgeteilt. Auf S. 31 figuriert folgende Behauptung als Kantisch: "Sowohl die notwendigen und für ein Bewasstsein überhaupt geltenden sogenannten reinen Gesetze als auch die nach den Individuen wechselnden empirischen Regeln, welche par auf ein Bewusstzein in einem Subjekt allela bezogen sind, sind ein Transscondentales und a priori!"

H. V.

#### Vorlesungen über Kant im Sommersemester 1896.

(Nach den "Hochschulnschrichten" von Dr. P. v. Salvisberg in München.)

Berlin: Simmel, Philosophic Kants (2).

Bonn: J. B Meyer, Kants Philosophie und ihr Einfluss auf Kunst, Wissenschaft und Leben (2)

Braunsberg: Keine. Breslau: Keine. Erlaugen: Keine.

Freiburg L. B.: Rickert, Kants Prolegomena im Philos Seminar

Varia. 299

Glessen: Groos, Gesch. d. Philosophie v. d. Renaissance bis Kant incl. (4).

Göttingen: Peipers, Kants kritische Philosophie (1).

Greifswald: Rehmke, Geschichte der Philosophie von Kant an (3).

Halle a. S.: B Erdmann, Ueber die Philosophie Kants und ihre Bedeutung für die Philosophie der Gegenwart (3). — Schwarz, Ausgewählte Kapitel aus der Geschichte der Ethik (Kant, Herbart, Schleiermacher) (1).

Beidelberg: Keine.

Jens: Liebmann, Die Philosophie des XIX. Jahrh. s. Kant (3).

Kielt Deussen, Logik u. Einleitung i. d. Studium der Kantischen Philos. (4)

- Adickes, Philos. Cebungen im Anschluss au Kants "Grundlegung

z. Metaph. d. Sitten" and "Krit. d. prakt. Vern." (2).

Künigaberg: Baumgart, Uebungen über Schillers philosophische Lyrik (2). Leipzig: Wolff, Kants Kritizismus (2) — Meumann, Geschichte der Philos. a. Kant (2).

Marburg: Busse, Philosophische Uebungen über Kants Prolegomena (als Einführung in das Studium der Kantischen Philosophie). - Kühnemanu, Schillers Weltanschauung in seinen Dramen

München: Cornelius, Die Philosophie Kants, mit Uebungen (4).

Münster: Keine.

Rostock: Keine.

Strassburg i. E.: Anrich, Das Zeitalter d. Rationalismus (2). — Hensel, Gesch d. deutschen Idealismus von Kant bis Hegel (4).

Tübingen: Keine. Würzburg: Keine.

Czernowitz, Graz, Innsbruck: Keine.

Prag: Jodl, Kants Schriften zur Ethik i. phil. Semin

Wien: Müllner, Kosmologie (mit besonderer Berücksichtigung d Kant-Laplaceschen Weltbildungshypothese).

Basel: Keine.

Bernt Stein, Gesch. d. neueren Philos. bis Kant (3).

Freiburg i. d. S.: Michel, Gesch. d. neueren Philos. seit Kant (2).

Genf: Keine.

Lausanne: Chapuis, Histoire de la théologie moderne, Alex. Vinet, Ritschl et le née-Kantisme (2).

Neuchâtel: Murisier, Histoire de la philosophie moderne de Kant a nos jours (3). Zürich: Kym, Philosophie von Kant bis Schopenhauer (3).

Nachtrag zum vorigen Semester: Stadler-Zürich, Lesen von Abschnitten aus Kante Kr. d. r. V.,

in den Vorlesungsverzeichnissen sind überhaupt häufig bless "Philosophische Gebungen" angezeigt, ohne nähere Angabe des behandelten fiegenstandes. Vielfach ist die Kantische Philosophie das Thema solcher Uebungen. Insoweit dies der Fall ist, sind Mitteilungen hierüber an die Redaktion der "Kantstudien" wilkommen.

#### Resultat der Pariser Kant-Konkurrenz.

Der Prois Bordin im Betrag von 2000 Francs für den in diesem Jahre das Thema "Auseinandersetzung und Würdigung der Moral Kants" ausgeschrieben war (vgl. 1. Heft, S. 150), wurde von der "Akademie der moralischen und politischen Wissenschaften" dem Gymnasial-Professor Crosson in Besaucon auerkannt.

#### In Vorbereitung befindliche Schriften über Kant.

In "Frommanns Klassikeru der Philosophie", heransgegeben von Prof. Dr. Rich Falckenberg (Fr. Frommans Verlag. E. Hauff is Stuttgart), von denen G. Th. Fechner (von K. Lasswitz), Hobbes (von Ferd. Tonnies), Kierkegsard (von H. Höffding) soeben erschienen aind, wird auch ein Band über Kant von Prof. Dr. Fr. Paulsen in Berlin erscheinen. Die Frommannische Sammlung bealssichtigt monographische Behandlung der hervorragendsten Denker nach ihren Lebens- und Weltanschanungen in gründlichen und lesbaren Einzeldarstellungen in populärwissenschaftlicher Haitung. Das verdienstvolle Unternehmen, das entschieden als ein sehr nützliches Werkzeng des philosophischen Studiums zu bezeichnen ist, stellt u. A. auch Kinzelbande über Locke, Hume, Fichte, Herbart, Schopenhauer, F. A. Lange in Aussicht.

Eine neue Kantbiographie wird Ende September im Umfange von etwa 300 Seiten im Verlag von Beck in München erscheinen; Verfasser derselben ist Dr. M. Kronenberg-Berlin, welcher durch seine Herderstudien vorteilhaft bekannt ist.

Salomon Maimons ethische Anschaungen in ihrem Zusammenhang mit der Ethik Kants, sind der Gegenstand einer demnachst im Druck erscheinenden Würzburger Dissertation von Cand, theol. mes. phil Isldor Böck aus Ungarisch-Brod.

Von Max Müllers englischer l'ebersetzung der Kantischen Kritik der reinen Vernunft, welche im Jahre 1981 in commentation of the l'entenary of its first publication erschienen ist, und durch welche das Studium der Kantischen Philosophie in England sehr gestirdert worden ist, wird die zweite, vollstandig neu durchgeschene Auflage vorbereitet.

Eine französische Uebersetzung von Kauts Metaphysik der Sitten wird von M Delbos, professeur de philosophie zu Lycée Louis-le-Grand in Paris, verbereitet.

An examination of the Critical Philosophy of Kant beiset der Titel eines Werkes welches Professor Jacob Gould Schutmann, Prasident der Cornell-Coiversity in Ithaca N.-Y., demnächst veröffentbeben wird

Die Antonomie der Moral, mit besonderer Berücksichtigung der Moralichre lummanuel Kanta beisst der Titel eines Buches von Kr. Birch-Reichenwald Aars, Gymnasiallehrer in Kristiania, das Anfang August im Verlag von Leopold Voss in Hamburg und Leipzig erscheinen wird.

## Kants Traktat: Zum ewigen Frieden.

Ein Jubiläums-Epilog.

Von F. Standinger in Worms a. Rh.

Dass Könige philosophieren, oder Philosophen Konige würden, ist nicht zu erwarten, aber anch nicht zu wünschen, weil der Besitz der Gewalt das freie Urteil der Vernunft unvermeidlich verdirbt. Dass aber Konige oder künigliche (sich selbst nach Gleichheitsgesetzen beherrschende) Volker die Klasse der Philosophen nicht schwinden oder verstummen, sondern öffentlich sprechen lassen, ist Beiden zur Beleuchtung ihres Geschafts unentbehrlich.

Kant, Zum ewigen Frieden Zusatz zur 2. Auflage von 1796

In den Festesjabel, der im vorigen Jahre der Gründung des deutschen Reiches galt, mischte sich still und bescheiden hier und da die Erinnerung an ein kleines vor hundert Jahren erschienenes Buch von Immanuel Kant. Von den Meisten ward sie kaum bemerkt. Und doch ist des Buches Inhalt welthistorisch bedeutsam. sein Ziel bedeutsam wie die Gründung des mächtigen Reiches, ja noch weit, weit mehr. Was die Besten im deutschen Volke seit einem Jahrhundert ersehnt hatten, das ward uns, wenn auch anders, als die Meisten gehofft hatten, im Jahre 1870 gegeben. Was die Besten aller Völker ersehnen, immer glübender ersehnen seit einem Jahrhundert, das Kulturreich des Friedens, das stellt jene Schrift uns in markigen Zügen vors Auge. Es ist freiligh noch nicht verwirklicht. Aber so wahr die Sonne aufsteigt und wärmt im Lenz, so wahr muss der immer kräftiger wärmende Lenz unserer Kultur die wilden, winterliehen Dämonen des blutigen Völkerkampfes endheh besiegen. Nicht die genugsame, leider zu oft ideallose, Freude an dem in Kampf und Blut Errungenen, sondern das hohe Ideal emes Volkergutes, das nur im friedlichen Kampfe der Geister und llerzen zu erringen ist: das ist's was dem stillen Gedenken an den Mann, der dies Ziel vor 100 Jahren mit unvergleichheher Kraft und Wurde mitten im Lärm der Kriege vor uns hingestellt hat, seine Bedeutung verleiht.

Wenn wir nun heute, gewissermassen als Epilog zu jener Kriegserinnerung, unsere Blicke auf Kants Schrift vom Ewigen Frieden hinlenken, so sind wir wohl dadurch gerechtfertigt, dass diese, Kant gewidmete Zeitschrift im vorigen Jahre noch nicht bestand, und die ihr vor allen obliegende Pflicht der Besprechung seines Werkes nicht erfüllen konnte; dann aber dadurch, dass wir heute – gleichsam das Jubilätum der 1796 erschienenen zweiten Auflage erneuernd – einen Blick zu werfen vermögen auf einige der hauptsächlichsten Würdigungen, die Kant nach dieser Richtung hin im vorigen Jahre erfahren hat.

Mit Achtung wird dem Manne, dem Denker heute allenthalben begegnet; nicht aber mit gleicher Achtung und Beachtung anch seinen Gedanken. Wie noch vor einigen dreissig Jahren mancher Dentsche beim Gespräch vom dentschen Reiche gar spöttisch den Mund verzog, oder selbst sagte, das seien hochverräterische Gedanken; denn niemand könne den deutschen Fürsten zumuten, ihre Selbständigkeit um solchen Phantoms willen aufzugeben; so spottet man heute noch über das Ideal des Ewigen Friedens, oder findet die Zumutung bedenklich, zu Gunsten einer höheren Einheit etwas von der nationalen Selbständigkeit aufzugeben. Man merkt nicht, dass dieser Gedanke bereits schier ehen so stark in dem Leben der Kulturnationen pulsiert, wie der Reichsgedanke damals die Herzen der Deutschen erfüllte.

Darum ist es interessant, gerade zwei Jubiläumsschriften vergleichend ins Auge zu fassen, deren eine über "Die Idee des ewigen Friedens" von Otto Pfleiderer,") Professor der Theologie in Berlin, den Friedensgedanken dem nationalen Gedanken opfern möchte, deren andere über "Das Ideal des ewigen Friedens und die soziale Frage" von Ludwig Stein." Professor der Philosophie in Bern, im ewigen Frieden die Vollendung des nationalen Gedankens erblickt. Indem wir, beide vergleichend und noch einige andere ältere Besprechungen von Kants Schrift hinzuziehend, erortern, ob der owige Friede nach dem Lehrer des Christentums eine utopische Idee oder nach dem Lehrer der Humanität ein berechtigtes, ja pflichtmässiges Ideal ist, wollen wir, im Auschluss daran noch einige andere Hauptgedanken in Kants Schrift hervortreten lassen, die gerade für unsere Zeit von hervorragender Bedeutung sind.

<sup>&#</sup>x27;) Berlin J Becker 1895 20.8 4°. (Auch in der Deutschen Rundschau, Oktoberheft 1895). 186.86 hrift ist Wiedergabe der Rektoratsrede 1608. Aug. 1895.

<sup>\*)</sup> Borlin, Reimer 1894 65 S.

Nachdem Pfleiderer die Grundlinien des Schriftcheus, die bekannten Präliminar- und Definitivartikel kurz erwähnt hat, fährt er fort. Kant habe nicht mehr so zuversichtlich auf den künftigen Friedensbund als reale Macht mit gemeinsamen Zwangsgesetzen hingewiesen, wie elf Jahre zuvor in der "Idee zur allgemeinen Geschiehte in weltburgerlieher Absieht." Und wenn er die Napoleonischen Kriege erlebt bätte, so hätte er sich auch vielleicht vom idealistischen Kosmopoliten in einen deutschen Patrioten verwandelt. Schon die weitschweifigen, in bourbonischem Sinne abgefassten Friedensprojekte von St. Pierre hätten bei den Staatsmännern und Philosophen kein Glück gehabt. Leibniz habe darüber mit dem Hinweis auf die Verwirklichung des ewigen Friedens auf dem Kirchhof gespottet,1) Rousseau habe warnend auf die verderbliche Revolution hingewiesen, die diesen Zustand allem schaffen könne, und am treffendsten habe Herder ausgeführt, ehe der ewige Friede komme, der förmlich erst am jungsten Tage geschlossen werde, seien die richtigen Grundsätze und Gesinnungen zu pflanzen, und hierzu gehöre Selbstachtung und Selbstverteidigung des Volkes. So habe auch Fichte, sich von Kant entferneud, seine Zeitgenossen auf den Boden der Geschichte und die Aufgabe der sittlichen Freiheit zuruckgeführt. Kriege seien nach ihm nicht bloss Uebel, sondern Mittel sum Guten.

Der Grundmangel der "Friedensprojekte" sei: Um eines abstrakten Ideals willen sollen die nationalen Staaten des Rechtes und der Macht der freien Selbstbestimmung beraubt und einer höheren Macht, beisse sie Universalmonarchie oder Völkerbund unterworfen werden. Diese Selbständigkeit aber sei mehr wert als der ewige Friede und es wäre unverantwortlicher Leichtsinn, wenn wir die Erhaltung des Friedens von einem Völkerareopag statt von unserer Kriegshereitschaft erwarten wollten. Gerade diese sichere den Frieden, zumal heute frivole und zufällige Kriege immer mehr aufhörten und nur die aus den Kollisionen wichtiger nationaler Lebensinteressen hervorgehenden bestehen blieben. Deshalb sollten wir uns in Kriegsbereitschaft halten, statt uns in optimistischen Illusionen und wohltgemeinten Friedensprojekten zu ergehen, die leicht entgegengesetzt

<sup>1)</sup> Nach Harmening (Das Recht der Völker auf Frieden, Breslau 1881, 8, 25) hat Leibniz übrigens auch St. Pierre beglückwünscht und gesagt, die Ausführung eines so nützlichen Unternehmens könne nicht zu den Unmöglichkeiten gezählt werden.

wirken möchten. Mit einem Hymans auf die nittliche Wirkung der Kriegsbereitschaft sehlieust die Schrift.

Franz v. Holtzendorf sprieht einmal von den in akademischer Freiheit drouierten Kasernengeistern. So etwas von Kasernenhoft weht uns auch in obiger Rode an, die nur die Ausstenseite der Friedensfrage berührt und in der leeren Abstraktion, die sie anderen vorwirft, selber stecken bleibt. Ganz anders ist es bei Stein, anders selbst da, wo er inhaltlich mit Pfleiderer ühereinstimmt. In trefflicher Weise geht er den inneren Gründen, dem geschichtlichen Werden der Friedensidee nach, um, nicht aus idealistischer Träumerei, sondern aus konkret gegebenen Faktoren, auf deren matmassliche zu ihrem Siege führende Weitereutwickelung zu schliemen. 17

Von denjenigen Friedensträumen der Alten, die auf ein vergangenes, goldenes Zeitalter blieken, werden wir zu den ersten Gedanken an einen künftigen Weltfrieden bei Aristoteles und der Ston geführt. Diese keimen aus dem Weltreiche Alexanders bezvur, wie aus dem römischen Weltreich!) heraus später das "Friede unf Erden!" des Christentums ertöut. Durch die Kämpfe des Mittelalters in den Hintergrund gedrängt, tritt dieser Gedanke neu bervor nach Beginn der Konsolidierung moderner Staatswesen. Erasmus von Rotterdam eröffnet den Krieg wider den Krieg. Alberieus Gentilis (1598) schafft das erste internationale Kriegsrecht. Hugo Grotius (1625) das Völkerrecht. Den Sullyschen, Heinrich IV. zugeschriebenen Völkerbundsideen folgt im westphälischen Frieden der erste Versuch za einer europäischen Staatengesellschaft; 1693 veröffentlicht W. Penn seinen Aufsatz über den Frieden und 1713, nach dem Utrechter Frieden erscheint St. Pierre mit seinem Friedensvorschlag, der, wie Stein sagt, vergliehen mit den seichten Gewässern unserer heutigen Friedensliteratur eine Offenbarung zu nennen ist.

Dies Urteil klingt anders als das Pfleiderers. In der That: St. Pierres Gedanke eines europäischen Friedensbundes, die Vertretung desselben durch einen ständigen Kongress, die Befugnis desselben,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Möller in einer Festschrift zum ew. Fr., Königsberg 1871, betont S. 11f. klar den Unterschied zwischen unpraktischer Phantanterei, welche die Sache in Misskredit bringt und der (aus den die Welt immer enger verkn\u00e4pfenden Banden ihre Nahrung ziehenden) Friedensidee. Dagegen spricht E. R\u00e4hl, Kaut \u00e4ber den ewigen Frieden, K\u00f6nigsberg 1892, S. 14 von "chiliastischen Tr\u00e4nmereien".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Hier, also in den, allerdings z. T. durch Krieg gewordenen weltverknüpfenden Potenzen, nicht im Kriege als solchen, wie F. Rühl a. a. O. meint, liegt die Triebkraft für den Friedensgedanken.

Handelskammern, Handelsgerichte einzusetzen, Handelsverträge vorzubereiten, Matrikularbeiträge nach Verhältnis der Staatseinkünfte einzutreiben, die Nichteinmischung in innere Angelegenheiten anderer Völker, das Aufhören aller Gebietsveränderungen u. a. m. sind noch heute der Diskussion nicht entwachsen; und \_galoppartig" sind andere völkerrechtliche Gedanken der genannten Männer in den letzten Jahrhunderten durchgedrungen. Nur noch die Lebensinteressen der Nationen bilden eine \_schwer zu verstopfende Quelle kriegerischer Verwickelungen". Diese wird nach Stein nicht etwa durch Auflösung der Nationen in ein chaotisches Völkermischmasch beseitigt, sondern dadurch, dass jede Nation in nationaler Tüchtigkeit erzogen in der Weltsymphonie mit den übrigen harmonisch zusammenklingt.

Diese Hoffnung ergiebt sich ihm aus der praktischen, nicht abstrakten Entwickelung zu einem immer engeren Ineinandergreifen der Völkerinteressen.<sup>1</sup>) das durch eine, von Kant noch nicht zu ahnende, soziale Umbildung befördert wird. Die Erörterung dessen, was seit Kant erreicht ist, und die behutsam eingeschränkte Propheteiung, dass einst der blutige Kampf der Volker aufhören, der friedliche Wettkampf der Individuen aber, wenn auch mit gleicheren Waffen als heute, bestehen bleiben werde, bilden die beiden letzten Abschnitte des bedoutsamen Schriftchens.

Wenn man von anderer Seite die Kantischen Präliminar- und Definitivartikel so oft bloss von dem Gesichtspunkte der Möglichkeit ihrer nahen Verwirklichung aus kritisiert findet, so legt man damit einen falschen Masstab an. Sie sind, wie auch Stein betont, nur in dem Sinne zu verstehen, dass der ewige Friede die Richtung anseres Strebens, das Ziel angeben solle. Die Frage nach seiner Erreichbarkeit oder Nichterreichbarkeit ist davon ebenso unabhängig, wie die technische Berechnung einer Brücke von der Frage nach den ökonomischen Bedingungen ihrer Ausführung verschieden ist. Diese letztere Frage erörtert Kant nicht so sehr im Anschluss an die Artikel selbst, als wesentheh im ersten Zusatz "von der Garantie des ewigen Friedens".

Vortrefflich betont hierzu Stein, wie Kant selber sehen in den 80er Jahren in seiner Idee zu einer Geschichte der Menschheit sich das Herannaben eines friedlichen Völkerbundes nicht von abstrakten Phantasien, sondern von historisch gegebenen Bedingungen, nämlich

<sup>&</sup>quot;) In Bezug hierauf vgl. auch das Schriftchen von B. Geiser. Die Ueberwindung des Kriegs durch Entwickelung des Völkerrechts. Stuttg. 1886.

von der fortschreitenden Aufklärung, der immer größeren Krosspreingkert der Kriege und von der Entwickelung der Handelsinteressen versprach. Letzteres ist um so bedeutsamer, als die vielen Handelskriege oberflächlicher Betrachtung cher die entgegengesetzte Anschauung nabe legen konnten.<sup>1</sup>)

Wenn nun freiheh Stein glaubt. Kant habe nicht nur die Bealisierbarkeit, sondern auch die Wünschbarkeit des ewigen Friedens abgelehnt, so befindet er sich in Bezug auf letzteren Punkt im Irrtum. Wohl hat dieser auch Vorteile, die der Krieg gebracht hat, erwähnt, aber er ist weit von der Ansicht Moltkes entfernt, der im Widersprüch gegen seine eigne, noch kurz vorher geäusserte Ansicht an Bluntschli das bekannte Wort schrieb: "Der ewige Friede ist ein Traum und nicht einmal ein schöner Traum "2" Wer, wie Kant, so energisch sagt, "Es soll kein Krieg sein" kann den Krieg, "der mehr böse Leute macht, als er wegnimmt" nicht für wünschenswert erklären.

Was die Realisierbarkeit des ewigen Friedens betrifft, so ist sieh Kant allerdings klar darüber gewesen, dass er nicht im Hand-umdrehen kommen könne. In seiner Rechtslehre § 61 hat er ihn sogar für eine unausführbare Idee erklärt; das begründet er mit der damaligen, bei den heutigen Verkehrsbedingungen in Wegfall gekommenen Ummöglichkeit, weite Landstriche zu regieren. Aber den ewigen Frieden nicht als Weltfrieden, sondern als Frieden unter den Kulturnationen gedacht, hält er bereits in dem oben ange-

<sup>1)</sup> So eifert noch G Vogt in seiner Vorrede zu einer Ausgabe von Kants ewigem Frieden (Bern 1867) mit dem Hinweis auf die Handelskriege gegen die Behauptung des Genter Nationalekonomen Dameth, die Innigkeit und Vielseitigkeit des Gateraustausehs, nicht Friedensvereine seien die Macht, die den Frieden gründe. Vogt meint, hinter dem masse die politische Macht stehen, sonet helfe es nichts. Dazu möchten wir, beide extreme Ansichten berichtigend, sagen. Der Handel und die sonstigen materiellen Fortschritte bedingen die für den Frieden gunstigen Ideen, deren Ausbreitung und schliesslien auch deren politische Wirksamkeit. Aber jene Umstände schaffen und wirken nichts für sieb, sondern nur vormittelst der entsprechenden Ideen und Ideale in den Menschen So mass man die sog "materialistische Geschichtsauffassung" nehmen, wenn are kein blodes Zetrbild sein soll. Vgl. dazu. Kantsky. Neue Zeit 1890-97 Nr sc

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. Kehrbach, Ausgabe v. Kants Traktat z. e. Fr. (Leipzig, Reelam) Einl. S. XVII. Apelt. Betrachtungen über Kants Fritwurf z. ew. Fr. Weimar 1873. S. 14 hebt. his Gegensatz zu Kant' ebenfalls die belebenden Wirkungen des Krieges hervor. Der Fotschlag belebend! Kant hat das freilich anders gemeint, wenngleich auch er auch die guten Wirkungen der Kriege betont.

staten § der Rechtslehre nicht für unaussthrbar, wenn er ihn auch nicht mit Sieherheit zu prophezeien wagt. —

Die Präliminarartikel, die nach Apelt in das Reich frommer Wünsche gehören, nach Stein, Schöler!) u. a. aber mit Recht als hereits in weitem Umfange verwirklicht angesehen werden, übergehen wir und betrachten hier nur die beiden ersten Definitivartikel etwas eingehender.

Der erste Definitivartikel hat von Stein, Schöler und Anderen die Auslegung erfahren, als entspreche die daselbst geforderte republikanische Verfassung unserer konstitutionellen Monarchie. Das durite nicht ganz richtig sein. Die parlamentarische Monarchie Englands oder Belgiens entspricht dem viel mehr. Wesentlich aber ist Air Kant keineswegs die Regierungsform, sondern die Regierungsart, d. h. die Frage, ob der gesetzgebende und der regierende Wille in denselben Personen vereinigt oder getrennt ist. Die Gesetzgehung soll, wenn auch eine absolute Monarchie ev, im Geiste eines ropräsentativen Systems regieren könnte, doch, weil (Rechtslehre § 51) diese einfachste Staatsform leicht zum Despotismus einladet, von dem Volke, bezw. dessen vereinigtem Willen (§ 46) ausgehen. Dieses wird in der Rechtslehre der "Beherrscher" genannt, und von dem "Regierer" getrennt. Das ist Kants Ideal. Wenn er danach die Demokratie als Regierungsform, d. h. die Demokratie "im eigentlichen Verstande des Wortes", wie er hinzusetzt, für die schlechteste Regierungsform erklärt, so ist dies nicht etwa verwunderlich, sondern sachgemäss; denn wenn Alle ebenso regieren wie Gesetze geben wollen, so kann jene Trennung der Gewalten, die bei einer Monarchie, bei einer modernen Republik 2) wie bei einer Aristokratie möglich ist, nicht eintreten. Auf der anderen Seite erklärt es aber Kant für unrecht, die Staatsform gewaltsam umznändern, von Seiten des Regenten ebenso wie von Seiten des Volks,3) dem er nur den "Vorwand" des Notrechts vindiziert.

<sup>1)</sup> Schüler, Gymnasialprogramm von Münster 1892.

Dass Kant die republikanische Verfassung mit einem Princeps als Regent nicht vernachlassigt, wie man gemeint hat, ergiebt sich aus der Rechtslehre § 4g. wo Kant dem Gesetzgeber das Recht zuerteilt, dem Regierer seine Gewalt zu nehmen. Klar getrennt sind die verschiedenen Regierungsformen allerdings dort nicht. Vgl. auch das Motto zu unserem Artikel.

<sup>7)</sup> Siehe Z. ew Fr. (Kehrbach) S. 52 und Rechtstehre (Rosenkr u. Schub.) S. 167. Ann. Vgl. dazu auch Stammler: Wirtschaft und Recht, Leipzig 1596, § 57 ff.

In Bezng auf diesen Artikel sind seit Kant auf dem europäischen Kontment gewaltige Fortschritte, freilich leider nur teilweise auf friedlichem Wege gemacht worden. Der organische, verfassungsmässige Weiterbau in dieser Richtung ist die Aufgabe der Zukunft.

Bedenklicher sehemt es auf den ersten Blick mit dem zweiten Definitivartikel zu stehen. Indess auch hier stehen die Aussichten nicht so schlecht. Prüfen wir zunächst den sachlichen Inhalt dieses Artikels, so müssen wir Pfleiderer entschieden widersprechen, welcher glaubt, durch eine solche "Oberleitung" in einem Völkerbunde gehe das wertvollste Gut eines Staates, die Selbständigkeit verloren. Pfleiderer stellt sich da, mit Verlaub, ganz auf den Standpunkt eines Wilden, der durch Eingliederung in eine zivilisierte Ordnung seine Freiheit gefährdet glaubt. Gesetz, nicht Krieg! sagen wir dagegen mit Björnson, selbst wenn die "Freiheit" und nicht bloss die Willkür gemindert wäre. Aber Kant weiss, dass solch scheinbarer Verlust der "tollen", "gesetzlosen" Freiheit gerade ein Gewinn an "vernünftiger" Freiheit ist") Sind wir individuelt wie staatlich heute nicht etwa freier als im Mittelalter?

Dass Kant den Frieden um jeden Preis fordert, wie manche zu glauben scheinen, sollte man ihm doch nicht zur Last legen. Der Staat kann freilich ebensowenig, wie das Individuum sieh alles vom Nachbar bieten lassen; aber es handelt sieh darum, Sieherheitsmittel gegen solche Willkür zu finden. - Ebenso ist es nicht am Platze, die heute bereits immer vernehmlicher laut werdenden Forderungen allgemeiner Abrüstung mit dem Hinweis darauf zu bekämpfen, das konne heute ein Staat nicht; beute sei das Heer die beste Friedensbürgschaft. Die Abrüstung eines einzelnen Staates wäre freilich heute Selbstmord, und dass die allgemeine Abrüstung. die auch der vorsichtige Schöler als verufinftig anerkennt, nicht von heute auf morgen möglich ist, ist wieder selbstverständlich. Dazu ist eine tiefgreifende, vielleicht recht langsam sich vollziehende Aenderung der Verhältnisse und sittlichen Anschauungen erforderlich, Aber dieselbe herbeiführen zu helfen, ist "Pflicht". "Für Staaten im Verhältnisse zu einander kann es nach Vernanft keine andere Art gebon, aus dem gesetzlosen Zustande berauszugelangen, als dass sie, chenso wie einzelne Menschen ihre wilde gesetzlose Freiheit aufgeben und so einen freilich immer wachsenden Volkerstaat bilden. der zuletzt alle Volker der Erde umfassen wurde. Da sie dies aber

<sup>&#</sup>x27;) Kehrbach a. a. 0 S. 15.

durchans nicht wollen, so kann an Stelle der positiven Idee der Weltrepublik nur das negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden,
allerdings mit beständiger Gefahr seines Ausbruchs verknüpften
Bundes treten.") Und dieser Bund ist keine "Universalmonarchie",
kein "Despotismus auf dem Kirchhofe der Freiheit", wie Kant,
Ptleiderers Auspielung auf die Napoleonische Weltmonarchie im
voraus widerlegend. sagt; er soll nicht "durch Schwächung der
Kräfte, sondern durch ihr Gleichgewicht im lebhaftesten Wetteifer
der Kräfte hervorgebracht und gesichert") werden. Der Mensch
muss sich eben endlich "mit Anderen, mit denen in Wechselwirkung
zu geraten er nicht vermeiden kann",3) dahin vereinigen, den Zustand
der Rechtlosigkeit zu verlassen.

Die Bedingungen, unter denen sich diese Entwickelung nach Kant vollziehen kann, haben wir bereits angeführt. Und seitdem ist ein wahrhaft erstaunlicher Fortschritt zu verzeichnen. Wohl kann man sich auch hente noch des bangenden Gefühles nicht erwehren, der durch frühere Ereignisse hochgespannte Gegensatz mancher Nationen, die durch den erbitterten Konkurrenzkampf erzeugten Rivalitäten etc. konnten noch immer einmal die Kriegsbestie entfesseln. Dennoch, wenn wir der Kulturgeschiehte eine Lehre entnehmen dürfen, mit voller Sicherheit dass wir uns nicht täusehen, so ist es die; dass Krieg and Unfrieden mit steigender Kultur allgemach abnehmen und dass der Streit aller Art, selbst der Wettbewerb um die Güter des Lebens mehr und mehr in edleren oder doch minder rohen Formen auftreten wird."4) Es arbeiten dem Kriege bereits entgegen die durch eben jene Konkurrenzkämpfe miterzeugten, immer engmaschiger sich verflechtenden gemeinschaftlichen Interessen der Menschen; es arbeitet ihm entgegen der dadurch bewirkte Verkehr zwischen den Angehörigen verschiedener Nationen, der die Gegensätzlichkeiten und Vorurteile überbrückt, die Grundanschauungen derselben ausgleicht, and an Stelle spezifisch nationaler Typen immermehr den allgemeineren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach Kants Trakt, z ew Fr (R u. Sch. VII, 251). So auch Schüler a. a. O. S. 20. Dagegen s. Kant Kritik d. Urteilskraft § 83.

<sup>\*)</sup> Kant, Ed Ros. u. Schub. VII. 266 ('Ft. z. ew Fr')

<sup>3)</sup> Kant, Ed. Ros. u. Schub. IX, 156 (Rechtslehre § 44)

<sup>1)</sup> B. Geiser a. a. O. S. 44 Derseibe stellt in den ff. Seiten sehr gut die Zanahme der den Frieden bedingenden Errungenschaften zusammen. Ebenso Stein S. 12 und Fuilleborn: Der Schlussaatz zu Kants Schrift z. ew. Fr., Berlin 1658, S. 24 ff.

Types des Kaliarmenschen in setzen strebt. Ze arbeiten ihm enteren die miner unbeimbieberen, zerstässederen Europechaften der mehren Wassen, die bange Furcht vor den anabsehbaren Wirkungen des tufernanderprallens so dämonisch is wassener Milhonen, der Umstand ferner, dass diese Milhonen nicht gedangen wildner, sondern die Kinder des Volkes und — und nicht in letzter Linie die Angst vor den sonische Wirransen, die da nachfolgen klanten. Und als Ergebnis alles demen wirkt ihm tindt alles Lenguens und Spottens entgegen die ungenehtet aller Hemminsse langsam sich terbritende mittebere und humanere Lebensausinseung und der Fortschritt der Geisteskultur, die his in die Trefen des tiesellschaftslebens hinem nich zeigen und auch "die Köpfe derer erleichtet und die Herzen derer erwärmt haben, die auf den Höhen der tiesellschaft wandeln und walten". Gewer.

Wenn wir dies alles bedenken, und die ausseren Symptome der bereits eich anlichnenden Volkervereinigung in der Fülle internationaler Veranstaltungen überblicken, dann muss auch der grundsätzlich Widerstrebende sehen, wohin die Logik der Geschichte treibt. Mit Genügtbuung weist stein daranf hin, dass selbst der Verherrlicher der Kampfesstimmung und des Kraftmeiertums, der Lebermensch Nietzsche, sieh nicht entbrechen konnte, die denkwürdigen Worte niederzuschreiben. Dank manchem beute ganz Lnaussprechtarem werden jetzt die unzweidenungsten Anzeichen überschen oder willkürlich und lügenhaft umgedeutet, in denen sieh ausspricht, dass Europa eins werden will".

Dan Unaussprechhare, es ist die Anget vor der Sphint, die heute vor den Pforten unserer Kulturwelt sitzt und wartet, wer ihr Katsel löse. Von dieser, der heutigen sozialen Frage, die erst im Abgrunde der Vergangenheit verschwunden sein mass, ehe der Friedensengel sieher auf Erden weilen kann, hat Kant kaum eine Ahnung gehabt. Wohl aber hat er bereits divinatorisch etwas von der Grundbedingung ihrer Lösung gewüsst, wenn er in seinem Aufsatze gegen Hobbes als Erfordernis eines sellständigen Bürgers den Umstand bezeichnet, dass er niemand persönlich dienen müsse, Wenn es auch von unserem heutigen Standpunkte aus reaktionär

<sup>&#</sup>x27;) Das widerepticht vielleicht gar nicht höchstens aber nur teilweise der von Stein betonten Ansicht dass die modernen Menschen eine immer ausgepragtere Individualität bekommen. Dem trete ich vollständig bei. Es differentieren sich so such die verschiedenartigen Maschinen immermehr, trettdem die Maschinentechnik immer allgemeiner und gleichmassiger bekannt wird.

wäre, die wirtschaftliche Selbständigkeit zur Bedingung der staatsbürgerlichen Rechte zu machen, so ist doch das darin hegende Bewusstsein, dass die wirtschaftliche Selbständigkeit die persönliche Freiheit im vollen Umfange erst bedinge, vortrefflich. Und wenn er hetont, dass es jedem ermöglicht werden müsse, selbständig zu werden, so ist er sich zwar über die Bedingungen, die dazu führen können, nicht klar; die Sache selbst hat er aber ebenso betont, wie es Stein thut, wenn er den sozialen Wettkampf mit gleicheren Waffen ausgefochten haben will. 1) —

Indessen, diese Fragen hier zu verfolgen wurde uns von Kant ablenken. Wir möchten lieber noch auf zwei wesentliche Punkte den Bliek werfen, die bei Kant selber im Vordergrunde der Betmehtung stehen, und die von den Autoren, die den Traktat zum ewigen Frieden behandeln, nieht oder kaum berücksichtigt zu werden püegen. In den beiden Anhängen zu diesem Traktat behandelt nämlich Kant mit Nachdruck zwei Fragen, die gerade für uns heute von brennender Bedeutung geworden sind, die Frage der Anerkennung der Moral auch in der Politik, und die der Freiheit der Meinungsausserung.<sup>2</sup>)

Die Ehrlichkeit in der inneren wie äusseren Politik ist eine gans wesentliche Vorbedingung zum äusseren und sagen wir auch: zum inneren Frieden der Nationen. Geradeso wie Kant im sechsten Prähminarartikel alle diejenigen Feindseligkeiten im Kriege, die das Vertrauen gänzheb untergraben mitssen, als ehrlose Stratageme bezeichnet, so sind es ihm auch die politischen Kniffe, welche zur Täuschung und zur Niederhaltung der Staatsbürger angewandt werden. Auch hierstir könnte man Kants Satz variierend anstihren: "Irgend ein Vertrauen auf die Denkungsart des Geguers muss auch im politischen Kriege noch übrig bleiben, weil sonst kein Friede gesehlossen werden kann." Dies ist der Gedanke, der Kant

<sup>4)</sup> Wenn Stein von der Aufhebung des blutigen Krieges im Völkerleben, dagegen von der Fordaner des friedlichen Wettkampfes im Leben der Individuen spricht, sagt er sachlich zwar nichts Falsches, macht aber logisch einen falschen Gegensatz. Die Sache steht so: der blutige Krieg wird im Volkerleben wie im Individualieben immer mehr schwinden, der friedliche Wettkampf mit immer gleicheren Waffen aber beiderseits bleiben.

<sup>&#</sup>x27;) Der Einzige unter den mir bekannten Antoren, der die Bedeutung dieser Zusätze kurz und treffend betont hat, ist Th Lau, in der Deutschen Vierteljahrsschrift 1855 IV 132 ff. Harmening a. a. O. bebt wenigstens die Ebrlichkeit in der Politik hervor. Apelt a. a. O. dagegen meint wunderlicher Weise. Kant habe sich hier ganz über die gemeine Wirklichkeit erhoben.

im ersten Anhange seines Traktats leitet. Er wendet sieh hier kräftig gegen diejenigen Politiker, welche den Despotismus damit rechtfertigen, dass das Volk doch nicht reif sei, das zu wollen, was zum Frieden führt. Weil freilich im Anfang eine solch "collektive Einheit des Willens" nicht vorhanden sei, und darum zunächst die Gewalt das öffentliche Recht schaffe, darum meine der Politiker, wer einmal "die Gewalt in Händen habe", werde sieh "vom Volke keine Gesetze vorschreiben lassen". Demgegenüber muss aber der "moralische Politiker" es sich "zum Grundsatz machen", dass "Gebrechen in der Staatsverfassung gebessert werden mitssen, sollte es auch l'eberwindung kosten". Wenn es auch ungereimt wäre zu fordern, dass eine Aenderung "sofort und mit Ungestum" gemacht wird, so kann sich doch ein Staat auch schon unter despotischer Herrschermacht republikanisch regieren, bis allmählich das "Volk des Einflusses der blossen Idee der Autorität des Gesetzes fühig wird". Das Volk mass also erzogen werden zur Freiheit. Alle dagegen gerichteten Kniffe der genannten Politik richten sieh dadurch, dass man ihnen wenigstens ein moralisches Mäntelchen umzuhängen sucht.\( )\) Freilich hat das Böse die Eigenschaft, dass es sich selber endlich zerstört und dem moralisch Guten, wenn auch durch langsame Fortschritte. Platz macht, "Das Recht des Menschen muss heilig gehalten werden. der herrschenden Gewalt mag es noch so grosse Aufopferung kosten."

Der zweite Anhang sagt: "Ohne Publizität" giebt es "keine Gerechtigkeit, die nur als öffentlich kundbar gedacht werden kann". Wo Oeffentlichkeit versagt ist, ist auch kein Rechtszustand. "Beides, die Menschenliebe und die Achtung fürs Recht der Menschen ist Pflicht". Mit der ersteren ist "die Politik leicht einverstanden", um desto leichter "das Recht der Menschen ihren Oberen preisgehen zu können." Aber mit der "Rechtslehre, vor der sie ihre Knie beugen müsste, findet sie es ratsam, sieh gar nicht auf Vertrag einzulassen". Diese "Hinterlist einer lichtschenen Pohitik" aber wäre leicht zu vereiteln, wenn der Philosoph frei reden dürfte. Darum schlägt Kant vor: "Alle Maximen, die der Publizität bedürfen um

<sup>1)</sup> Selbst das halt man in unseren Zeiten des Parteifanatismus nicht einmal mehr für nötig. So verlangten die Hamburger Nachrichten Nr. 242 nach der Eth. Kultur Nr. 43 ganz unverblümt, dass die Gerichte das Recht zum Nachteil einer missliehigen Partei "konstruuren" sollten. Pas sind allerdings höchst "elende Praktiken". Immerhin sind diese Zeichen des zittlichen Zerfalls nur in gewissen Kreisen zu erkennen" der Fortschritt des öffentlichen Rechtsbewusstseins ist darum doch unverkennbar.

ihren Zweck nicht zu versehlen, stimmen mit Recht und Politik vereinigt zusammen". Das heisst, positiver ausgedrückt: die Freiheit der politischen Ueberzeugung ist eine politische wie sittliche Notwendigkeit in einem Rechtsstaat.

Dieser Grundgedanke von der Netwendigkeit der Freiheit der Meinungsäusserung beherrscht alle Schriften aus Kants Mannesalter. "Die Freiheit der Feder ist das einzige Palladium der Volksrechte!" heisst es in dem Aufsatz gegen Hobbes. In dem Aufsatze: "Was ist Aufklärung?" wird die Freiheit der l'eberzengung dithyrambisch verherrlicht; nur die selbstverständliche Einschränkung wird gemacht, dass im Dienst ein Beamter schweigen muss. Sonst fordert Kant, dass man "von seiner Vernuuft in allen Stücken öffentlichen Gebrauch" machen darf. Wenn er diese Forderung im Greisenalter im "Streit der Fakultäten" auf den Gelehrten beschränkt hat, so durfte da nicht so sehr der Einfluss der Erfahrungen der französischen Revolution,") als der Einfluss des Alters und der Gedanke, lieher einen Teil zu siehern als alles zu verlieren, mitgewirkt haben. In unserer Schrift hat er diese Einschränkung nicht gemacht, wenn er auch mehrfach speciell die Freiheit gerade des Philosophen betont.

Wie sehr ihm aber auch noch in späterer Zeit die von staatswegen geübte Geheimthuerei in Dingen des Rechtes zuwider war, zeigt die sarkastische Wendung im Vorworte zum "Streit der Fakultäten": "Es erging an mich im Jahre 1794 folgendes königliche Reskript, von welchem es merkwürdig ist, dass, da ich nur meinem vertrautesten Freunde die Existenz desselben bekannt machte, es auch nicht eher als jetzt veröffentlicht wurde". Allerdings "merkwürdig", dass man sich über das dem Philosophen damals auferlegte Stillschweigen nicht öffentlich äussern mochte. Man meint schier, die Indignation darüber habe Kant den Satz in unserem Traktate diktiert: "Was man nicht öffentlich bekennen kann, ohne unausbleiblich den Widerstand Aller zu reizen, kann nur von der Ungerechtigkeit herkommen".

Es zengt von grossem Mut. dass der Mann, der erst vor kaum einem Jahre jenen Verweis bekommen hatte, hier wieder solche Gedauken zu äussern wagte.

Freilich hat Kant, während er gerade damals, wie dies auch der erste Teil der Schrift zu zeigen scheint, nach Popularität im Aus-

<sup>&#</sup>x27;) Friedländer. Deutsche Rundschau 1876, Nov S 243 weist darauf hin, class "die Grauel der Revolution" Kant als vorübergehend erschienen, "der voransgegangene Despotismus aber habe Frankreich in eine Einöde verwandelt".

firmek etreitte. in fliesen Anhängen seine Gefaniket gant scholostisch flatgestellt. Des mag wild sur Versicht genchehen min; wie er steh fem such in dem wegen seiner "Religion inserholb der Grennen for flösten. Verstuft" abgregebenen Beehtferrigungstehenilten ausächteichen sul die um für Gelehrte bestimmte, dem grunen Publikum transplaglische Schreibweise beruft. Aber es ist auch wohl mit die Urunehe, dass diese beiden wesentlichsten, für um heute soch mit allem Nachdrucke in den Verdengrund in hebenden Bedingungen des Völkerrechte und damit des Völkerfriedem" so wenig der Aufmerkonnkeit gewürdigt worden sind. Vielleicht war das sich die Urunehe, dass Krist den zweiten, grundlegendsten Punkt, die Ueberzengungsfreiheit in der zweiten Auflage mit schalkhaftem Ernet als "gebeimen" Zusutzurtikel wiederhalt hat. —

Allein wenn wir auch heute in manchen Kulturstauten noch nicht einmal soweit sind, dass die letzte, geschweige dem, dass die erste der beiden Grundbedingungen zum ewigen Frieden unbestzitten anerkannte Bestandteile des Mentlichen Rechtsbewuntzeins nind; gewaltige Fortschritte sind doch such hier zu verzeichnen. Und die Symptome mehren sich, dam man die Unterdrückung und Kurrumpierung der Ueberzeugungen, d. h. den Raub und Diebstahl an der sittlieben Persönlichkeit, in nicht ferner Zeit moralisch ebento ächtet, wie Ranb und Diebstahl am Eigentum heute gelichtet mind, sowie dass man in zunehmendem Masse auch vom Politiker die Ehrlichkeit fordert, die man bereits im Verkehre zwischen Individuen wenigstens moralisch verlangt. Fügt man dazu alle die anderen verheisungsvollen Zeichen der Zeit, die auf das Werden immer kräftigerer Friedensbürgschaften deuten, die das Wort des chernen Denkers: "Es soll kein Krieg sein!" bereits zur Losung von Millionen unter den Kulturvölkern machen konnten, dann können wir ruhig den Vorwurf chiliastischer Träumereien belächelnd mit Kant bekennen: "Der ewige Friede ist keine leere Idee!"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach einem undatierten, nach Rosenkrauz und Schubert (XI. 2. S. 62) wohl is diese Zeit gehörigen Briefe an Markus Hers.

 $<sup>^{2})</sup>$  Dieser grundlegenden Bedeutung ist sich Kant (Kehrbach S. 54 u.) sehr wohl bewusst gewesen.

# Goethes Verhältnis zu Kant in seiner historischen Entwicklung.

Von K. Vorländer in Solingen.

II.

# III. Die Zeit der Verbindung mit Schiller 1794-1805.

Es wird stets als eine der folgenreichsten Nachwirkungen von Kants Philosophie betrachtet werden müssen, dass sie es war, die den Bund anserer beiden grössten Dichter begründen half.

l'ater den Ursachen, welche bis zum Jabre 1794 ein inneres Verhältnis zwischen Schiller und Goethe, trotz ihrer örtlichen Nähe, nicht hatten aufkommen lassen, führen die "Annalen" Goethes zu eben diesem Jahre (IV 537) als nicht die geringste Schillers Begeisterung für die Kantische Philosophie auf, wie sie in dessen "Anmut und Würde" (1793) hervorgetreten war. Sie, die Schiller "mit Freuden in sieh aufgenommen", die "das Ausserordentliche, was die Natur in sein Wesen gelegt, entwickelt" habe, bätte ihn undankbar gemacht gegen die "grosse Mutter" Natur, der Goethe anhing. Ja in "gewissen harten Stellen" jenes Aufsatzes glaubte Goethe sein "Glaubensbekenntnis" angegriffen, in falschem Lichte gezeigt. "Die ungeheure Kluft zwischen unseren Denkweisen klaffte nur desto entschiedener. An keine Vereinigung war zu denken.... Niemand konnte leuguen, dass zwischen zwei Geistesantipoden mehr als ein Erddiameter die Scheidung mache....")

Wenn also Kant es in erster Linie gewesen war, der beide bisher einander fern gehalten hatte, so sollte Kant sie jetzt auch and zwar dauernd zusammenführen.

Vergleiche auch meine Abhandlung über Schillers Verhältnis zu Kant, Philos. Monatsh XXX (1893) S. 239 f., 244 f., sowie Kantstudien I S5 (zum Jahre 1790).

Die Art und Weise, wie dies durch eine der folgenochwersten Unterredungen, welche die Geschichte unseres geistigen Lebens kenzt, geschah, hat Goethe uns selbst, chesfalls in den Annalen von 1794, erzählt. Auf der Riekkehr aus einer Sitzung der im Juli 1798 von Professor Batsch in Jena gegründeten Naturfsreichenden Gesellschaft geraten Schiller und Goethe, bei gemeinsumen Herangeben, in ein beide interessierendes Gespräch über das Wirken der Natur "sas dem Ganzen in die Teile", welches den letzteren in das Hans des bisherigen Antipoden hincinlockt. Goethe trägt demselben uns die Metamorphose der Pflausen vor. läust vor seinen Angen eine symbolische Pflanze entstehen. Sehiller hört aufmerksum und "mit entschiedener Fassungskraft" zu. Als aber Goethe geendet, schüttelt er den Kopf und sagt: "Das ist keine Erfahrung, das ist eine Idee". Goethe ist über diesen Einwurf erstannt und einigermassen verdriesslich; der "alte Groll" will sich regen, allein er nimmt sich zusammen, und es kommt nun zu einer lebhaften Diskussion, in der Goethe sich als "hartnäckiger Realist", Schiller als "gebildeter Kantianer" zeigt. Schlieselich wird, da keiner von beiden sieh für geschlagen hält, bis auf weiteres Waffenstillstand gemacht. Indessen lassen Goethes eigene Worte eine innere Unsicherheit erkennen, die ihn als den bereits halb Ueberwundenes kennzeichnen. Schiller hatte, ganz im Sinne Kanta, eingeworfen: "Wie kann jemals Erfahrung gegeben werden, die einer Idee angemessen sein sollte? denn darin besteht eben das Eigentümliche der letzteren, dass ihr niemals eine Erfahrung kongruieren könne." Solche Sätze machen unseren Dichter, nach seinem eigenen Bekenntnis, "ganz unglücklich". Er ahnt, dass zwischen seiner Erfahrung' und Schillers "Idee" etwas "Vermittelndes, Bezügliches" obwalten müsse, ohne dasselbe noch klar zu erkennen. Diese Erkeuntnis hat ihm die Kantische Philosophie gebracht, die nun erst durch einen ihrer geistvollsten Jünger voll auf ihn zu wirken beginnt. Durch das Gespräch war der "erste Schritt" gethan zu jenem "Bunde, der ununterbrochen gedauert und für uns und andere manches Gute gewirkt hat".

Das Datum dieses hochbedeutsamen, von Goethe selbst noch Jahrzehnte später als "glückliches Ereignis" gepriesenen Gespräches lässt sich nicht genau mehr feststellen. Nachdem schon Düntser im Goethe-Jahrbuch 1881") die historische Zuverlässigkeit des Goethe-

<sup>1)</sup> II 168-189, vergl. besonders S. 171 ff.

schen Berichtes bestritten, hat neuerdings Minor') daranf bingewiesen, dass nach den jetzt herausgegebenen Tagebüchern Goethes derselbe in der zunächst in Betracht kommenden Zeit von Mitte Mai, wo Schiller von seinem längeren Aufenthalte in Schwabon zurückkehrte, bis zum 13. Juni 1794, an dem Schillers erster Brief an Goethe (Einladung zu den Horen) geschrieben ward, gar nicht in Jena geweson ist, also auch nicht an einer Sitzung der Naturforschenden Gesellschaft teilgenommen baben kann. Düntzer bat deshalb an jenes Gespräch vom 31. Oktober 1790 gedacht, das wir in unserem ersten Artikel (S. 85 dieser Zeitsebrift) erwähnten. Allein das ist ganz namöglich. Jene Unterhaltung mass mit einer Annäherung beider geendet haben und kann nicht 33, Jahre lang ganzlich ohne Folgen geblieben sein. Ueberdies widerspricht die ganze Art, wie Schiller sieh in dem Briefe an Körner vom 1. November 1790 darüber äussert, durchaus dem, was Goethe von unserem Gespräche beriehtet: ganz abgesehen davon, dass Schiller damals auch kein "gebildeter Kantiauer" war. Ebenso wenig kann April 1793, der letzte Zeitpunkt, an dem beide sich vor Schillers schwäbischer und Goethes Mainzer Reise getroffen haben konnten, in Betracht kommen; denn "Anmut und Würde" erschien erst im Juni 1793, die Naturforschende Gesellschaft zu Jena warde erst im Juli desselben Jahres und die "Horen", die Schiller "herauszugeben im Begriff stand\*, gar erst Juli 1794 gegründet. Will man aber hiergegen einwenden, dass Goethe, als er seinen Bericht in späteren Jahren (1817) niederschrieb, die Erinnerung getauscht habe, so konnte dies unseres Erachtens wohl bezuglich nebensüchlicher Momente zutressen, nie aber mit Bezug auf eines der, vielleicht das folgenreichste Ereignis seines Lobens der Fall gewesen sein. Zudem ist die Darstellung so voll der lebendigsten Einzelnheiten, so in sich klar und zusammenhängend, dass eine derartige arge Selbsttänschung unseres Bedunkens völlig ansgeschlossen ist. Wir halten es vielmehr für das Wahrscheinlichste, dass das Gespräch bald nach der bekannten Einladung zu den "Horen", für die, nach Goethes Darstellung, Schiller ihn eben damals hätte gewinnen wollen, also Ende Juni oder im Anfang Juli 1794 stattgefunden hat. Damit stehen Aeusserungen aus dem beginnenden Briefwechsel beider in Emklang. Am 24. Juni hofft Goethe - es ist im Briefwechsel' sein erstes Schreiben an Schiller - "bald mundlich" mit ihm zu

Preuszische Jahrbacher, Julikeft 1891, vgl. besouders S. 94 ff.
 Kantstadien L. 21

sprechen. Am 25. Juli frent er sieh lebhaft auf eine "öftere" "Auswechslung der Ideen". Und am 23. August sehreiht Schiller, dass die "neulichen Unterhaltungen" mit Goethe seine ganze Ideenmasse in Bewegung gebracht, dass dieser ihm zu "mehreren spekulativen Ideen" das "Objekt. den Körper" gegeben babe. Damit stimmt denn Schillers Mitteilung an Körner vom 1. September. dass Goethe ihm "nun endlich mit Vertranen entgegenkomme"; wenn er dabei auf ein "vor 6 Wochen" gehaltenes grösseres Gesprich anspielt. so steht einer Identifizierung desselben mit unserer Unterredung allerdings die Schwierigkeit entgegen. dass es sieh in jenem hauptsächlich um die Kunst, nicht um die Natur gehandelt haben soll. Allein in dem Briefe vom 26. August ist ja von mehreren Unterhaltungen die Rede, und so liessen sieh beide Möglichkeiten vereinen.

Wir geben übrigens die Schwierigkeit einer genauen Datierung des berühmten Gespräches durchaus zu, ja wir halten dieselbe für unlösbar, so lange nicht weitere äussere Zeugnisse aus Tagebüchern oder Briefen beigebracht werden. Andererseits aber halten wir den ganzen Streit – und sollten wir dadurch auch in Widerspruch mit der gesamten Goethe-Philologie geraten — für relativ unwichtig. Das Wesentliche ist nicht, in welchem Monate oder Jahre, sondern, dass die Unterredung stattfand, vor allem aber die Wirkung, die sie herbeiführte.

Wenn wir nun im folgenden diese Wirkung, d. h die philosonhische Entwicklung Goethes im nächsten Jahrzehnt, an seinem Verhältnisse zu Kant zu erkennen und darzustellen versuchen, so sind wir uns der Schwierigkeiten einer solchen Aufgabe vollkommen bewusst. Wir mochten als einleitendes Motto die Worte, die Goethe selbst von solchem Beginnen gebraucht, darüber setzen. In dem 1817 im . I. Heft zur Morphologie' veröffentlichten kleinen Aufsatz Glückliches Ereignis' folgen nämlich auf die oben wiedergegebene Erzählung der Annalen noch nachstehende Worte: "Nach diesem glücklichen Beginnen entwickelten sich in Verfolg eines zehnjährigen l'ingangs die philosophischen Aulagen, inwiefern meine Natur sie enthielt, nach und nach: davon denke möglichst Rechenschaft zu gehen, wenn schop die obwaltenden Schwierigkeiten jedem Kenner sogleich ins Ange fallen mussen. Denn diejenigen, welche von einem höheren Standpunkt die behagliche Sieherheit des Menschenverstandes überschauen, des einem gesunden Menschen angeborenen Verstandes, der weder an den Gegenständen und ihrem Bezug, noch an der eigenen Befugnis, sie zu erkennen, zu begreifen, zu begrteilen, zu schätzen, zu benutzen zweifelt, solche Männer werden gewiss gerne gesteben, dass ein fast Unmögliches unternommen werde, wenn man die Uebergänge in einen geläuterten, freieren, selbethewussten Zustand, deren es tausend und abertausend geben mass, zu schildern unternimmt! Von Bildungsstufen kann die Rede nicht sein, wohl aber von Irr-, Schleif- und Schleichwegen und sodann von unbeabsichtigtem Sprung und belebtem Aufsprung zu einer höheren Kultur. 1) Wenn Goethe selbet so spreehen konnte und thatsächlich zu jener beabsichtigten, aber "fast unmöglichen" Rechenschaftslegung nicht gekommen ist, so können wir es selbstverstandlich noch viel weniger unternehmen wollen, die innere philosophische Entwicklung des Dichters in jenen zehn oder elf Jahren im einzelnen aufzudecken. Wir können uns nur an einzelne uns erhaltene Acusserangen Goethes und seiner nächsten Freunde halten und daraus die nächstliegenden Schlüsse zu ziehen verauchen. Zum Glück besitzen wir hierbei wenigstens eine Quelle ersten Ranges in dem von dem Diehter selbst edierten Briefwechsel mit dem Manne, der die philosophischen Anlagen, ,inwiesern seine Natur sie enthielt\*, in ihm zur Entwicklung brachte - mit Schiller.

### 1794.

Wir verliessen Goethe zu Ende unseres ersten Artikels (Heft I. S. 98 f.) in einem Stadium seiner philosophischen Entwicklung, in welchem er Kants Philosophie zwar kennen gelernt und namentlich die Kritik der Urteilskraft mit Aufmerksamkeit und Interesse gelesen hatte, indes in ihre Tiefen noch nicht eingedrungen war. Bereits dort haben wir uns hierüber an mehreren Stellen (S. 83 f., 89, 98 f.) des Näheren ausgesprochen und möchten hier, ehe wir weiter gehen, nur noch ein neues Zeugnis aus jenem berühmten Gespräche für die Richtigkeit dieser unserer Anschauung beifügen. Wenn Schiller, der berufene Interpret der Kantischen Philosophie, ihn durch den vollkommen Kantischen Gebraueb eines der wichtigsten Termini des Kritizismus, der Idee, nicht bloss verdriesslich, sondern zuletzt "ganz ungliteklich" machen konnte, so hatte er (Goethe) eben Kant - rund horausgesagt - in einem der grundlegendsten Begriffe seiner Philosophie bis dahin nicht verstanden. Auch Steiner fugt zu dieser Stelle!) die Anmerkung hinzu: "Goethe hatte damals

<sup>1)</sup> In der Kürschnerschen Ausgabe XXXIII S 113

<sup>3)</sup> a. a. O S 112, Anmerk.

den Gegensatz von Idee und Wirklichkeit noch nicht erwogen." Wie anders drückt Goethe sich später aus, nachdem Schiller ihn in das Verständnis des kritischen Idealismus eingeführt! Jetzt gebraucht er selbst anstatt "Urpflanze", "Urtier" den Ausdruck: "Idee des Tiern", und findet, dass in den Beziehungen zwischen Idee und Erfahrung "eigentlich das bewegliche Leben der Natur bestehe":") und in einer erst neuerdings gedruckten Acusserung, die nach Steiners") Vermutung an das Ende der neunziger Jahre füllt, breitet sich diese aus Kant-Schiller gewonnene Anschauung von der Idee auf das gesamte Gebiet des geistigen Lebens aus: "Durch die Pendelschläge wird die Zeit, durch die Wechselbewegung von Idee zu Erfahrung die sittliche und die wissenschaftliche Welt regiert."

Doch kehren wir nunmehr zur ehronologischen Folge zurück, indem wir die Entwicklung von Goethes Verhältnis zu Kant an der Hand der Quellen, d. b. vor allem des Schiller-Goetheschen Briefwechsels, verfolgen.

In den ersten Briefen, die das allmähliche Einandernäherkommen und -verstehen der beiden Grossen so untbertrefflich uns vor die Seele führen, wird Kants Name zwar nicht genannt. Aber, wenn man sieh vergegenwärtigt, dass Schiller gerade in jener Epoche völliger Kantiauer war.3) so bedeutet jedes Entgegenkommen Goethes nach der Seite der "Spekulation" einen Schritt zu Kant hin; natürlich nicht in dem Schulsinne, wovon auch Schiller frei war, sondern in demienigen kritischer Denkweise und Methode. Nicht bloss vielleicht mehr noch - Goethe "rechnete Schiller, sondern auch von jenen Tagen" der "neulichen I nterhaltungen" (s. oben) an "eine Epoche\* (27. August). Und zwar fühlt, was Philosophic angeht, Goethe sich durchaus als den Empfangenden. Er empfindet anfangs in sich noch "eine Art Dunkelheit und Zaudern", über die er nicht Herr werden kann, während der Philosoph Schiller allerdings bewundernd meint, dass Geister von Goethes Art, die intuitiv das Richtige finden, "wenig Ursache haben, von der Philosophie zu borgen, die nur von ihnen lernen kann" (23. August; vgl. ausser-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beide Stellen finden sich in dem 1807 geschriebenen, wenn auch erst später als Einleitung zur Morphologie gedruckten Aufsatze: "Bildung und Umbildung organischer Naturen" (S. W. V 731 f.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Goethe-Jahrbuch XII 195, vergl den ganzen Aufsatz Steiners: Ueber den Gewinn unseter Auschauungen von Goethes naturwissenschaftlichen Arbeiten, ebd. S. 190 - 210

<sup>7)</sup> Hierüber vergl. K. Vorländer a. a. O. S. 251-256.

dem die geistvolle Charakteristik beider in Schillers grossem Brief vom 31. Aug., auf die einzugehen uns hier zu weit suhren würde). -Schon am 4. September kann Goethe mit Bezug auf das ihm übersandte, ganz Kantisch gehaltene!) Bruchstilek Schillers ,Vom Erhabenen' (von 1798, nicht zu verwechseln mit der späteren, in die S. W. aufgenommenon Abhandlung (Leber das Erhabene') erklären. dass .une nicht allein dieselben Gegenstände interessieren, sondern dass wir auch in der Art, sie anzuschen, meistens übereinkommen. "l'eber alle Hauptpunkte, sehe ich, sind wir einig," Noch weit inniger mussen einander beide dann verstanden und gefunden haben während des vierzehntägigen Beauches, den Schiller in der zweiten Hälfte des September dem neugewonnenen Freunde abstattete. Wir wissen nun', sebreibt Goethe rückerinnernd am 1. Oktober, .aus unserer vierzehntägigen Konferenz, dass wir in Prinzipien einig sind und die Kreise unseres Empfindens, Denkens und Wirkens teils koinzidieren, teils sich bertihren." So konnte dem Kantiauer Schiller gegenüber ein Gegner der Kantischen Philosophie nicht mehr sprechen, selbst wenn wir annehmen, dass Schiller nicht deren schroffste Seite gegen den zu gewinnenden Fround hervorkehrte.

Daber erregte denn auch bald darauf der erste Teil von Schillers "ästhetischen Briefen", die doch nach des Verfassers eigenem Bekenntnis "grösstenteils Kantische Grundsütze" atmen (1. Brief) and die Kant selbst "vortrefflich" fand,2) das höchste Entzücken Goethes und seines Freundes und Hausgenossen Heinrich Meyer. Das mir übersandte Manuskript habe ich sogleich mit grossem Verentigen gelesen; ich schlürfte es auf einen Zug hinunter. Wie nas ein köstlicher, unserer Natur analoger Trank willig hinunterschleicht und auf der Zunge sehon durch gute Stimmung des Nervensystems seine heilsame Wirkung zeigt, so waren mir diese Briefe angenehm und wohlthätig, und wie sollte es anders sein, da ich das, was ich für Recht seit langer Zeit erkannte, was ich teils lebte, teils zu leben wünschte, auf eine so zusammenhängende und edle Weise vergetragen fand" (26. Oktober). Auch eine nochmalige kritischere Lekture - zwei Tage später - bestärkte ihn nur in dieser l'ebercinetimmung; auch da fand ich mich nur gestärkt und gefördert, and wir wollen ans also mit freiem Zutrauen dieser Harmonie erfreuen\* (28. Oktober). Jeder Kenner der asthetischen Briefe

<sup>1)</sup> Vgl. meine Ausführungen a. a. O. B. 248 f.

<sup>9</sup> ebd. S. 261 f.

weiss, was eine solche Stellungnahme Goethes indirekt auch für sein Verhältnis zu Kant bedeutet. Es ist daher kein Zufall, sondern steht in vollstem inneren Zusammenhange hiermit, wenn gerade diese begeisterte Zustimmung Goethes, im Gegensatz zu dem verdriesslichen Widerspruche Herders, das berühmte "Kantische Glaubens"-Bekenntnis Schillers in der am 28. Oktober erfolgten sofortigen Autwort auf Goethes ersten Brief veranlasst hat. Leider fehlt eine Erwiderung Goethes hieranf; statt dessen erfolgte ein längerer Besuch Goethes (und Meyers) bei Schiller in Jena, der jenen freilich den Genuss innigsten Gedankenanstausches, uns aber um eine klare Aeusserung Goethes zu besagtem Kantischen Glaubensbekenntnis gebracht hat.

Die noch folgenden Briefe des Jahres 1794 an und von Schiller enthalten nichts Philosophisches mehr. Dass aber der geistige Verkehr Goethes mit ihm und den beiden Humboldts, von denen wenigstens Wilhelm ein eifriger Kantianer war, fleissig gepflegt wurde, bezeugen gleichzeitige Briefe an Jakobi. "Schiller und Humboldt seh' ich öfter und erfrene mich ihres Umgangs... Wir suchen uns zusammen, so viel als möglich, im ästhetischen Leben zu erhalten und alles ausser uns zu vergessen" (31. Oktober). "Mit Schillern und den Humboldts stehe ich recht gut, unsere Wege gehen für diesmal zusammen, und es scheint, als ob wir eine ganze Zeit mit einander wandeln werden" (28. Dezember). Und ganz ähnlich am 2. Februar 1795: "Mit Schiller und Humboldt setze ich ein ganz vergnügliches Leben fort. Die Kreise unseres Denkens und Wirkens laufen in einander, und wir begegnen uns oft."

Auch das Jahr

#### 1795

ist verhältnismässig arm an direkten Acusserungen Goethes über seine Stellung zur kritischen Philosophie. Dass indessen auch die Fortsetzung der ästhetischen Briefe (insbesondere der elfte und zwölfte), bei einer Selbstvorlesung des Verfassers. Goethes und Meyers Beifall in gleichem Masse fanden, berichtet Schiller selbst am 19. Januar dieses Jahres dem Freunde Kürner. Beide seien davon, "von Anfaug bis hinaus, in einem Grade fortgerissen worden, wie kanm ein Werk der Beredsamkeit vermag". Freilich bezeichnet er beide an dieser Stelle als "nicht Kantsche Leser". Aber die Beschäftigung Goethes mit Kant und Philosophie überhaupt schreitet fort, während sich bei Schillern allmäblich eine leise Abwendung bemerkbar macht (über letztere vgl. Schillers Briefe vom 7. Januar.

17. August und 1. November und meine Abhandlung S. 259 f., 263 f., 266). Ja. Goethe ist es jetzt mitunter, der in seinen Briefen Schiller auf Kantisches aufmerksam macht. So am 18. Februar auf Kants .Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (Ausg. 1771.) Er macht dazu die, uns nicht ganz verständliche, Bemerkung: "Es wäre eine recht artige Schrift, wenn die Worte schön und erhaben auf dem Titel gar nicht ständen und im Büchelchen selbst seltener vorkämen", um dann binzuzutügen: "Es ist voll allerliebster Bemerkungen über die Menschen, und man sieht seine Grundsätze sehon keimen." Worauf Schiller am 19. Februar in beistimmendem Sinne antwortet. Am 16. Mai teilt er (Goethe) dem Freunde mit, im Moniteur stehe, dass "Deutschland hauptsächlich wegen der Philosophie berühmt sei, und dass ein Mr. Kant und sein Schüler Fichte den Deutschen eigentlich die Lichter aufsteckten".

Bezeichnender als solche kleinen Notizen für Goethes nunmehr in anderer Richtung sieh entwickelndes Verhältnis zur Kantischen Philosophie ist die Art, wie er in den Annalen von 1795 die allmähliche Entfremdung von dem einst so naben Freunde Herder, in zweiter Linie auch Wieland, erklärt. "Seine (Herders) Ahneigung gegen die Kantische Philosophie und daher auch gegen die Akademie Jena hatte sieh immer gesteigert, während ich mit beiden durch das Verhältnis zu Schiller immer mehr zusammenwuchs. Daher war jeder Versuch, das alte Verhältnis herzustellen, fruchtlos, um so mehr, als Wieland die neuere Lehre selbst in der Person seines Schwiegersobns (Reinhold) verwünschte, und als Latitudinarier sehr übel empfand, dass man Pflicht und Recht durch Vernunft, so wie es hiess, fixieren und allem humoristisch-poetischen Schwanken ein Ende zu machen drohte" (IV 541). Die gesperrt gedruckten Worte sprechen mehr als die weitläufigsten Erörterungen.

Wenn nun Goethe gerade durch das Verhältnis zu Schiller mit Kants Philosophie "immer mehr zusammenwuchs", so ist es ion vornherein wahrscheinlich, dass er sich dieselbe eben in der Schillerschen Auffussung und mit deren Modifikationen") zu eigen

<sup>&#</sup>x27;) Vgl Heft I dieser Zeitschrift. S 74-77. Was wir dort (S.76) von der Herder-Nähe und Kant-Ferne bemerkten, bewahrheitet sich nun umgekehrt.

<sup>&#</sup>x27;) Ein Kantischer Ausdruck (Religion innerhalb S 21), den Schiller adoptiert hatte.

<sup>\*)</sup> Vgl die später zu besprechende Gedächtnisrede auf Wieland (1513)

<sup>9</sup> Vgl meine schon öfters eitierten drei Abhandlungen in den Philos. Monatah XXX, worauf ich auch für das Folgende verweise.

machte. Das sahen wir denn auch bereits oben an seiner Begeisterung über die ästhetischen Briefe und werden es auch ferner sehen. So erklärt er sich z. B. am 18. August 1895 mit den Bemerkungen Schillers (vom 17.) über das Charakteristische des Christentums, das in der Aufhebung des Gesetzes, des Kantischen Imperativs bestehe, "ganz einverstanden". Auch das kühle Verhältnis zu Fichte, das sich in mehreren Briefen Goethes an Jakobi (vom 8. September 1794, 2. Februar und 11. März 1795) ausdrückt, ist gewiss durch Schiller mit beeinflusst, der in dem grossen Briefe vom 18. Oktober 1794 neben seinem Kantischen Glauben seiner Antipathie gegen Fichtes Absolutismus und "subjektiven Spinozismus" deutlichen Ausdruck gegeben hatte.

In dem ersten der drei an Jakobi gerichteten Briefe (vom 8. September) findet sich übrigens ein interessantes Selbstbekenntnis Goethes betreffs seiner allgemeinen philosophischen Anlage. Mit der Bitte um ein Urteil Jakobis über Fichtes .sonderbare Produktion\* verbindet sich nämlich das Geständnis: "Ich bin zu wenig oder vielmehr gar nicht in dieser Denkart geübt und kann also nur mit Mühe und von ferne folgen. Und ähnlich drückt sich das Schreiben vom 11. März 1795 aus: "Gieb Dir doch gelegentlich einmal die Mühe, mir dentlich zu machen: Worin Du von nuseren neueren Philosophen\* - gemeint sind doch wohl Fichte und seine Anhänger in Jena - , differierst? und wo der Punkt ist, auf dem Ihr Euch scheidet, and setze mieh in Stand, in Deinem Namen mit ihnen zu streiten.' Setzen wir auch einen Teil solcher Bekenntnisse, in denen sich der Dichter als Unphilosoph zu geben liebt, auf Rechnung einer gewissen bescheidenen Selbstironie, die wir an ihm schon kennen (vgl. die Einleitung unseres ersten Artikels. Heft I S. 60 f), so bleibt doch als unvertilgbarer Rest die bestimmte Abneigung gegen die Abstraktionen der grauen Theorie' und der Mangel an grundlicher Vertiefung in die Einzelnheiten eines philosophischen Systems, die Goethe sein Lebtag angehaftet haben. Andererseits fühlt er sich, seit dem Umgang mit Schiller und durch ihn, entschieden philosophisch gekräftigt. Am 25. November meint er, es sei ihm "bei Zusammenstellung seiner physikalischen Erfahrungen von grossem Nutzen\*, dass er "etwas mehr als sonst in den philosophischen Kampfplatz hinuntersche". Er wünscht einen Aufsatz von Weisshuhn in Niethammers . Philosophischem Journal', dessen "Art zu philosophieren ihm näher liege als die Fichtische", noch einmal mit Schiller gemeinsam zu lesen, um dessen Gedanken über einiges zu hören.

Ebe wir das Jahr 1795 verlassen, wollen wir sehliesslich noch einer anser Thema berttbrenden Aeusserung Goethes und dazu gehörigen Bemerkung Wielands gedenken, die vielleicht in dieses Jahr, jedentalls aber in eins der unmittelbar folgenden gehören. Sie finden sich bei Biedermann<sup>1</sup>) aufgezeichnet und lauten: "Herder ritstete sich um eben jene Zeit zum Kampfe?) gegen die Kantische Philosophie. . . . Währenddessen hatte Goethe zufolge seiner gewohnten objektiven Ansicht der Dinge und seiner grösseren, eben hicraus entspringenden Ruhe sein besonderes Interesse daran, vornehmlich in Bezug auf Naturwissenschaft und Kunst, und erklärte: .Wir sehen diese Philosophie als ein Phänomen an, dem man auch seine Zeit lassen muss, weil alles seine Zeit hat." zeitliche Unbestimmtheit und inhaltliche Allgemeinheit, namentlich der angeblichen Goethe'schen "Erklärung", sowie der Umstand, dass wir in Wieland nieht den geeigneten Interpreten von Goethes philosophischen Anschauungen zu erblicken vermögen, erlaubt ans indessen nicht, weitere Schlüsse daraus zu ziehen.

#### 1796.

Am 3. Januar 1796 kam Goethe auf ungefähr vierzehn Tage zu Schiller nach Jena, um, wie er diesem am 15. Dezember 1795 schrieb, "den ganzen Kreis Ihrer theoretischen Arbeiten nun einmal mit Ihnen zu durchlaufen und mich dadurch zu den Arbeiten, die vor mir liegen, zu stärken". Aus diesen Unterhaltungen, von denen Goethe sich , eine wachsende Uebereinstimmung\* versprach, ist uns naturgemäss nichts erhalten. Aber ihre Folgen sind in dem weiteren Briefwechsel, selbst in scheinbar abgerissenen Notizen, deutlich zu spuren. Beide fitblen sich immer mehr eins; jeder ist sich bewusst, was er am anderen hat und von ihm lernen kann, und schatzt gerade das am andern, was ihm selbst fehlt. Wir verweisen statt einer ausführlichen Charakteristik von Goethes allgemeiner Stellung zur Philosophie lieber auf die ausgezeichnete Schilderung der "ästhetischen Geistesstimmung", welche alles spekulative Wissen und Bedurfnis bei ihm ersetze, in Schillers grossem, an Wilhelm Meister anknipfendom Briefe vom 9. Juli. Umgekehrt zeigt sich

Goethes Gespriche, herausgegeben von W.v. Biodermann 1889 ff. Bd. I. S. 181 (No. 131). entnommen der Wieland-Ausgabe von J. G. Gruber, Leipzig 1826. Bd. 53 S. 255.

<sup>2)</sup> Der dann in der "Metakritik" (1799) und "Kalligone" (1800) in der gehässignten Weise zum Ausbruch kau.

bei Goethe das Bestreben, dem Freunde in philosophischer Beziehung immer naber zu kommen.

Am 26 Juli 1796 schreibt er, dass ihm Kants eben erschienener Aufsatz "l'eher die vornehme Art zu philosophieren" viel Freude gemacht habe. Wenn er dann fortfahrt: "Auch durch diese Schrift wird die Scheidung dessen, was nicht zusamwengehört, immer lebhafter befördert" — so kann dies allerdings ebensowohl sachlich wie persönlich verstanden werden. Wir glauben indes, dass die Deutung auf Personen vorzuziehen ist, weil sie mit anderen gleichzeitigen Zeugnissen zusammentrift, und sehen darin einen großen Schritt von dem in der Schrift augegriffenen Jakobi, der noch Anfang 1795 (s. oben) sein philosophischer Mentor gewesen war, an Kant-Schiller hin. Schiller gegenüber, mit dem er sich so oft mündlich aussprach, konnte Goethe sein Bekenntnis in solcher Kürze formulieren, ohne deshalb ein Missverständnis befürchten zu müssen. Bezeichnender sind gleichzeitige Aeusserungen gegen andere.

So fordert er in einem an Sommering gerichteten, dessen Schrift vom Organ der Seele behandeladen, Briefe vom 28. August d. J. in vollkommen Kantischer Weise strenge Scheidung der einzelnen Wissenschaftsgebiete. Sömmering batte Philosophie and Physiologie strenger aus einander halten sollen. Es sei kein Vorteil, dass er die "Philosophen mit ins Spiel gemischt habe"; denn diese Klasse verstehe vielleicht mehr als jemals ihr Handwerke und triebe es "mit Rocht, abgeschnitten, streng und unerbittlich fort". Wenn er im Anschluss hieran fortsährt: "Warum sollten wir Empiriker und Realisten nicht auch unseren Kreis kennen und unseren Vorteil verstehen?", so stellt er sich damit allerdings in einen gewissen Gegensatz zu den philosophischen Systematikern, allein wir kennen diese seine Weise schon, die jedenfalls philosophisches Verständnis seinerseits nicht ausschliesst. Auch will er "jenen Herrn manchmal in die Schule horchen, wenn sie die Gemutskräfte kritisieren, mit denen wir die Gegenstände zu ergreifen genötigt sind". Was es aber mit seinem . Realismus' in Wirklichkeit auf sich hat, darüber belehrt uns besser eine wichtige Aeusserung gegen Jakobi vom 17. Oktober desselben Jahres: "Du würdest mich nicht mehr als einen so steifen Realisten finden, es bringt mir grossen Vorteil, dass ich mit den anderen Arten zu denken etwas bekannter geworden bin, die ich, ob sie gleich nicht die meinigen werden können, dennoch als Supplement meiner Einseitigkeit zum praktischen Gebrauch äusserst bedarf."

Ganz im Sinne der transscendentalen Methode, wenn auch ohne Kants Namen zu nennen, ist eine bedeutsame Stelle über das Verhaltnis der Kunst zur Ethik in dem Briefe an Heinrich Meyer vom 20. Juni 1796 gehalten. Freund Humanus (Herder) habe im achten seiner flumanitätsbriefe ein böses Beispiel gegeben. "Durch das Ganze schnurrt wieder die alte Philisterleier; dass die Kunste das Sittengesetz anerkennen und sich ihm unterordnen sollen. Das Erste haben sie immer gethan und missen es thun, weil ihre Gesetze so gut als das Sittengesetz aus der Vernunst entspringen; thäten sie aber das Zweite, so wären sie verloren, und es wäre besser, dass man ihnen gleich einen Mühlstein an den Hals hinge and sie ersäufte, als dass man sie nach und nach ins Nützlichplatte absterben liesse." In demselben Briefe spricht er seine Freude darüber aus, "dass wir, die wir nun einmal verbunden sind, einander so rein und sieher entgegenarbeiten; von Schillern bin ich gewiss, dass er nicht rückwärts geht". Auch Jean Paul meint er "noch zu den Unsrigen rechnen zu können". Man sieht, die wir sind eine geschlossene Partei, welche die Grundsätze des kritischen Idealismus, der klassischen Acsthetik vertritt! - Ich hatte mir diese Briefstelle aus der Ausgabe Riemers Briefe von und an Goethe' Leipzig 1846, S. 37 f. ausgezogen. Dass meine Beziehung derseiben auf Kant die richtige war, fand ich nachher zu meiner Freude bestätigt durch eine Vergleichung mit der neuen Weimarer Ausgabe,1) wo noch folgender, bei Riemer fehlender, Schluss an denselhen Brief gefügt ist: "Da noch Platz ist, lasse ich Ihnen eine Stelle aus Kant abschreiben, sie schliesst den Paragraphen, der überschrieben ist: Von der Schönheit als Symbol der Sittlichkeit"; und oun folgt der ganze letzte Abschnitt des § 59 aus Kants Kritik der Urteilakraft,2) der uur eine Analogie des Schönen mit dem Sittlichen zugesteht und den Geschmack "den Uebergang von Sinnenreiz zum habituellen moralischen Interesse, ohne einen zu gewaltsamen Sprung\* ermöglichen lässt.

Das Jahr 1796 ist das Xenien-Jahr. Von den auf Kant bezitglichen gehören die bekanntesten und wichtigsten — das von den Königen und Kärrnern und das noch häntiger zitierte Doppeldistichen. Gerne diene ich den Freunden u. s. w. 4 — Schiller an und sind in meinem öfters erwähnten Aufsatz über dessen Verhältnis zu Kant<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Abteilung Briefe XI 104, Nr. 3327.

<sup>\*)</sup> Kehrbachsche Ausgabe S. 232

<sup>5</sup> A a. O. S. 270 f.

bereits besprechen worden. Van den Strigen bezieht nich eins!) auf Kante aben erwähnte Schrift:

"Torneien nennet Du den Ton der nenen Propheten! Gunt richtig. Vorzeiten philosophiert beinet wie Router geduckt."

Zwei andere 2557) gehen gegen den Kantiumer Jacob in Halle, der Kant Begriffe abgestoblen habe; wie dem überhaupt, im Ansehlusse an das Wort von den Kärrnern 53- die pedantischen oder leeren Schniphilosophen, die von Kauts Brussmen nehren, öffern durchgezogen werden vegl. 54—66, 371—389. Neue Ansiehlüsse über Goethes Verhältnis zur Kantischen Philosophie vermögen wir dagegen in den Kenien nicht zu entdecken.

Nur zeigen auch sie, dass die beiden Dioskuren von Jena und Weimar mit dem Weisen von Königsberg die gleichen Gegner haben. Dasselbe wird uns noch weiter durch einen Brief Goethes an Meyer vom 30. Oktober desselben Jahres bestätigt. Indem er von der Kriegserklärung an "das Volk" in den Nenien spricht, fährt er fort: "Der alte Kant hat sich. Gott sei Dank, endlich über die Herren auch ereifert und hat einen ganz allerliebsten Aufsatz über die vornehme Art zu philosophieren in die Berliner Monatsschrift setzen lassen; er hat niemand genannt, aber die philosophischen Herren Aristokraten recht deutlich bezeichnet. Ich hoffe, wir sollen uns bei unserem bösen Ruf erhalten und ihnen mit unserer Opposition noch manchen bösen Tag machen." — Also wieder ein Zusammengehen mit dem kritischen Philosophen als Bundesgenossen und ein neues Zeugnis dafür, dass die obige Stelle in dem Brief an Schiller über dieselbe Kantische Schrift in persönlichem Sinne zu nehmen ist.

Philosophische Novitäten liest Goethe um diese Zeit öfters, so zu Ende des Jahres eine Schrift Baaders, der ihm aber in zu hohen Regionen sehweht (an Jakobi, 26. Dezember 1796). Auch hält er Niethammers (in Jena) "Philosophisches Journal" (an Schiller, 26. Oktober 1796). —

In den Märztagen des Jahres

#### 1797

wird in Jena, wo Goethe zu Besuch war, mit Schiller und den beiden Humboldt Fichtes neue Darstellung der Wissenschaftslehre im philosophischen Journal, auf welche Schiller Ende Februar aufmerksam gemacht, gelesen und durchgesprochen; worüber sich auch in den nunmehr veröffentlichten Tagebüchern Goethes zum 12., 14. und 16. März

<sup>&#</sup>x27;) Nr. 68 in der Ausgabe des Bibliographischen Instituts, nach der wir auch im Folgenden zitieren.

Notizen finden. Freilich will es Goethe bei der Spekulation und bei Alexander v. Humboldta Physik nicht recht wohl werden. Er sehnt sich, wie er Freund Meyer am 18. schreibt, nach dem Anschauen herrlicher Kunstformen. Denn für uns andere, die wir doch eigentlich zu Kunstlern geboren sind, bleiben doch immer die Spekulation sowie das Studium der elementaren Naturlehre falsche Tendenzen, denen man freilich nicht ausweichen kann, weil alles, was einen umgibt, sich dahin neigt und gewaltsam dahin strebt." Hier bricht einmal wieder Goethes innerste, aufs Anschauen gerichtete Natur hervor, welche abstrakte Philosophie (wie diejenige Fichtes es in besonders hohem Grade war) und mechanische Naturhetrachtung als etwas Fremdes empfindet; weshalh denn auch seine wissenschaftlichen Verdienste bekanntlich nicht auf diesem Gebiete, sondern auf dem der beschreibenden Naturwissenschaften liegen. () Achnlich äussert er sich am 28. März, ebenfalls noch von Jena aus, gegen Knebel: . . . Nimmst Du nun dazu, dass Fichte eine neue Darstellung seiner Wissenschaftslebre im philosophischen Journal berauszugeben auflingt, und dass ich bei der spekulativen Tendenz des Kreises, in dem ich lebe, wenigstens im ganzen Anteil daran nehmen muss, se wirst Du leicht sehen, dass man manchmal nicht wissen mag, wo einem der Kopf steht.\* Allerdings sind solche brieflieben Acusserungen andererseits doch pur Stimmungsbilder. Wenigstens klagt Goethe eine Woche später, Schiller gegenüber, gerade umgekehrt, dass er auf die Sammlung unserer Zustände in Jona' nun in Weimar wieder in die lebbatte Zerstreuung vielerlei kleiner Geschäfte geraten sei (5. April).

Eude April liest er, gleichzeitig mit Schiller, Aristoteles' Poetik. Die übrige Korrespondenz während des Sommers ist ganz von literarischem Allerlei erfüllt. Erst im Herbst begegnen wir wieder einer Acusserung über Kant. Auf seiner Reise nach der Schweiz sieht und liest Goethe während seines Aufenthaltes bei Cotta in Tübingen, wie er Schiller am 12. September erzählt, — nach dem Tagebneh war es am Abend des 9. September erzählt, — nach dem Tagebneh war es am Abend des 9. September eine kleine Schrift von Kant, die Sie gewiss auch kennen werden, die "Verkündigung des nahen Abschlusses eines Traktates zum ewigen Frieden in der Philosophie": "ein sehr schätzbares Produkt seiner bekannten Denkart, das so wie alles, was von ihm kommt, die herrlichsten Stellen enthält, aber auch in Komposition und Stil Kantischer als Kantisch

<sup>1)</sup> Besonders klar und schön dargestellt in dem klassischen Vortrag von II Helmholtz: Ueber Goethes naturwissenschaftliche Arbeiten. 1853.

int') Mir macht es grosses Vergutgen, dass ibn die vornehmen Philosophen und die Prediger des Vorurteils so ärgern konnten, dass er sich mit aller Gewalt gegen sie stemmt. Indessen thut er doch, wie mir scheint, Schlossern Unrecht, dass er ihn einer Unredlichkeit. wenigstens indirekt, beschuldigen will. Schiller erwidert am 22. September: "Kants kleinen Traktat habe ich auch gelesen, und obgleich der Inhalt nichts eigentlich Neues liefert, mich über seine trefflichen Einfälle gefreut. Es ist in diesem alten llerren noch etwas so wahrhaft Jugendliebes, das man beinahe ästhetisch neunen möchte, wenn einen nicht die greuliche Form, die man einen philosophischen Kanzleistil nennen möchte, in Verlegenheit setzte.\* Was Schlosser betreffe, so könne man bei allen Streitigkeiten, "wo der Supranaturalism von denkenden Köpfen gegen die Vernunft verteidigt wird\*, in die Ehrlichkeit ein Misstrauen setzen. Die kritische Philosophie wird also geradezu mit der Veraunft identifiziert und Goethe - erhebt keinen Einspruch dagegen, wie denn überbaupt das Urteil beider über Kants Schrift - abgesehen von der Beurteilung Schlossers - völlig übereinstimmend lautet.

Interesse an Kant und der Philosophie verrät auch eine Mitteilung, die Goethe von Stäfa (Schweiz) aus am 26. September dem Freunde über sein Zusammentressen mit einem Grasen Burgstall macht, dessen Besuch ihn sehr ersreut habe, "da seine frühere Teudenz zur neueren Philosophie, sein Verhältnis zu Kant und Reinhold, seine Neigung zu Ihnen, auch seine frühere Bekanntschaft mit mir gleich eine breite Unterhaltung eröffneten."

Am 29. Dezember legt Schiller seinem Briefe ein langes Schreiben von Wilhelm von Humboldt bei, der "mitten in dem nengeschaffenen Paris seiner alten Deutschheit getren bleibe", und bemerkt dazu: "Es ist mit einer gewissen Art zu philosophieren und zu empfinden, wie mit einer gewissen Religion; sie schneidet ab von aussen und isoliert, indem sie von innen die Innigkeit vermehrt." Dass hiermit Kants Philosophie gemeint, und dass diese auch von Goethe als die echt deutsche Philosophie betrachtet wird, ergiebt sieh aus einem Briefe des letzteren an Humboldt, der nach dem Herausgeber von Goethes Briefwechsel mit den Gebrüdern von Humboldt (Brataneck)

<sup>1)</sup> Wir schlieseen hieran des Zusammenhanges wegen, gleich eine Aeusserung aus späteren Jahren über Philosophenstil Goethe schreibt Nov. 1808 an Riemer. "Den Verstandesphilosophen begegnets und muss es begegnen dass sie undeutlich aus gar zu großer Liebe zu Deutlichkeit schreiben . . . Beispiele geben Kant und Hegel."

zwar erst auf den 16. Juli 1798 fällt, aber offenbar im Hinblick auf die eben mitgeteilte Stelle des Schillersehen Briefes geschrieben ist. Sie haben\*, schreibt nämlich Goethe an den "citoyen Humboldt, "wie ich aus einem Briefe au Schiller sah, der Kantischen Philosophie mitten in Paris energisch genug gedacht. "als ein erklärter Deutscher."

Wenn die Dokumente des Jahres 1797 uns verhältnismässig wenig Ausbeute gewähren, so ist zu bedenken, dass das Beste, was wir hätten finden können, sieh gewissermassen binter den Koulissen vollzog. Denn, wenn Goethe und Schiller "keine Woche in der Nachbarschaft ohne schriftliche Unterhaltung verlebten", so verbrachten sie "keinen Tag in der Nähe, ohne sieh mündlich zu unterhalten" (Schluss von Goethes Annalen zu 1797).

Reicher an hinterlassenem Material ist das Jahr

#### 1798.

Gleich die ersten Monate weisen lebhaftere philosophische Beschäftigung auf. Schon die Frühe des ersten Neujahrstages ') benntzt Goethe, um Schellings neuerschienene ,ldeen zu einer Philosophie der Natur zu studieren. Er will sie zu dem bevorstehenden Besuche in Jena mitbringen, ,es wird uns Anlass zu mancher Unterhaltung geben" (3. Januar). In demselben Brief verspricht er die Abschrist einen alten Gesprächs zwischen einem ehinesischen Gelehrten und einem Jesuiten.2) in welchem jener sieh als ein schaffender Idealist, dieser als ein völliger Reinholdianer zeige. Schiller wurde es für einen Spass" balten, es abdrucken zu lassen, "mit einer leisen Anwendung auf unsere neuesten Philosophen\* (12. Januar). Am 6. Januar Aussert Goethe ausstthrlicher seine Gedanken über das Schellingsche Buch, das er nach Ausweis des Tagebuches 3 auch am 22. wieder gelesen hat, d. h. seine Bedenken gegen dessen absoluten (Goethe sagt: transscendentellen) Idealismus, der ganz oben zu stehen vermeine und doch, so sehr er sich gegen die Dinge an sich wehre, che er sichs versche, an die Dinge ausser ihm stosse. Die einen könnten von anssen hinein den Geist niemals erreichen, die anderen von innen beraus wohl schwerlich zu den Körpern gelangen; er (Goethe) wolle daher lieber in dem "philosophischen

<sup>1)</sup> Vergl Tagebücker II 195.

<sup>2)</sup> Wie sich aus dem Brief Goethes vom 13. Januar ergieht, aus des Erzsmus Francisch neupoliertem Geschicht-, Kunst- und Sittenspiegelt, "einem abgeschmackten Buche, das aber manchen für uns brauchbaren Stoff enthalt."

P) Li 197.

fam i

Naturation bleiben und von seiner ungetremten finness den besten möglieben Gebrauch machen, bis die Philosophen einmal auereingenmen, wie das was eie nan einmal getrennt haben, wieder zu vereinigen sein mocute "— Anchim dem nächsten Broefe 10 Januarist abfung von neuerter Philosophie ides Aesthenkers Bruterwek) die Rede

Wientiger als solche upser Thema mehr nach der negativen Seite bin erganzenden Acusserungen ist die gleichfalls in Januar 17:00 unt Schiller geptlagene Korrespondenz über einen ungefähr fünf Jahre zurnekliegenden Aufsatz Goethes - gemeint ist der von uns 5 95 erwähnte; der Versoch als Vermittler von Objekt und Subjekt -. den dieser am 10. Januar dem Freunde zuschickt mit den Worten; En wird sie gewiss unterhalten zu sehen, wie ich die Dinge damals nahm." Schiller aussert sich am 12. vorläufig darüber und hebt u. a. im Geiste des Kritizismus bervor, dass wenn eine "rationelle Empirie" möglich sein solle, beiden Teilen - Olijekt und Subiekt, Nutur und Theorie - Gerechtigkeit geschehen müsse, was möglich sei, wenn eine strenge kritische Polizei ihre Felder trenne." Darauthin riebt Goethe am nächsten lage folgende interessante und bedeutsame Erklärung über seinen philosophischen Entwicklungsgang ab. . Ich habe diese Tage, beim Zertrennen und Ordnen meiner l'apiere, mit Zufriedenheit gesehen, wie ieh durch treues Vorschreiten and bescheidenes Ausmerken von einem steifen Realismus und einer stockenden Objektivität dahin gekommen bin, dass ich Ibren beutigen Briefals mein eignes Glaubensbekenntnis unterschreiben kann. Das ist, in grossen Zügen, nicht weniger als ein Bekenntnis zum Kritizismus, in noch dentlicher und prägnanterer Form als in dem Brief an Jakobi vom 17. Oktober 1796 (s. oben). Er will sehen, wie er diese seine Ueberzeugung durch seine Arbeit praktisch darstellen könne, und bittet den Freund dringend, seine Bemerkungen zu dem Aufsatze binzuschreiben, "denn wir mussen jetzt einen grossen Schritt than." Von den "neueren Philosophen" sei dabei wenig Hilfe zu hoffen, das habe er wieder bei Gelegenheit des Schellingschen Buches gemerkt. (Die .neuere\* Philosophie, die in dem Briefwechsel so oft erwähnt wird, geht, wie man sieht, in der Regel auf die neuesten Erscheinungen derselben, nicht auf Kant.) Ein grosser Schritt" ist unn zwar unseres Wissens nicht erfolgt, aber Schiller hat seine Bemerkungen an den Rand des Manuskriptes geschrieben. Das erfahren wir aus einem vierundzwanzig Jahre spater - 10. September 1822 - geschriebenen Briefe Goethes an

Riemer, ) dem er denselben "alten, aber hoffentlich nicht verakteten" Anfsatz mit der Bemerkung übersendet: "Die wenigen Randschritten sind von Schiller, der solche Aeusserungen mit der Kantischen Philosophie in Einklang zu setzen suchte." Schiller bleibt also in Goethes Augen stets der bewusste, der "gebildete" Kantianer; Goethe selbst erscheint gleichsam als der unbewusste, als das philosophische Naturkind, das bei dem Fachmann l'interstützung sucht und erhält.

Nachdem Goethe noch einen neuen kleinen Aufsatz binzugefügt bat (17. Januar).2) sendet Schiller am 19. Januar eine sehr ausstührliche "Prnfang" beider, besonders des letzteren, nach den Kantischen Kategorieen. Er unterscheidet den gemeinen Empirismus, der nicht über das empirische Phänomen hinausgehe, den Rationalismus, mit dem das wissenschaftliche Phänomen, aber auch der Irrtum entstehe, und den rationellen Empirismus, der das reine Philinomen, d. i. das objektive Naturgesetz erfasse. Es wurde zu weit führen, auf Schillers singreiche "Prufung" einzugehen. Wir begnutgen uns mit Goethes Erwiderung (vom 20. Jan.): "Pür die Prafung meiner Aufsätze nach den Kategorien danke ich zum schönsten; ich werde sie bei meiner Arbeit immer vor Augen haben. Ich finde selbst an der Stimmung, womit ich diese Gegenstände bearbeite, dass ich bald zur edlen Freiheit des Denkens darüber gelangen werde.\* Wie anders klingt das als das Wort von der fruchtbaren Dunkelheit, dem Dämmerungszustand zu Ende der 80er und zu Anfang der 90er Jahre (Hett I. S. 78 and 83)! Die Arbeit war unsäglich, die doch nun sehon acht Jahre dauert, da ich kein Organ zur Behandlung der Sache mitbrachte, sondern mir es immer in und zu der Erfahrung bilden musste. Da wir nun einmal so weit sind, so wollen wir uns die letzte Arbeit nicht verdriessen lassen; stehen Sie mir von der theoretischen Seite bei, und so wird es gewiss geschwinder gehen. Die "acht Jahre" passen genau zu der Zeit der ersten Versuehe ernstlichen Studiums von Kants Philosophie (Kritik der Urteilskraft); jetzt hat er in Schiller einen Helfer gefunden, der ihn mit derselben immer vertrauter macht.

Am 14. Februar versucht nun auch Goethe seinerseits ein Schema der Farbenlehre nach den zwölf Kategorien zu entwerten, Schillers Kritik (16. Febr.) ist ziemlich ablehnend, wird aber von Goethe (17. Februar)

<sup>&#</sup>x27;) Briefe von and an Goethe, herausgegeben von Riemer, Leipzig 1846. S. 720 f

Derselbe hat sich neuerdings im Goethe-Archiv zu Weimar gefunden; vergi Steiner im Goethe Jahrbuch XII 20% "Begriffe ohne Anschauungen sind keer", sagt Goethe darin ganz wie Kant.

anerkannt. Bescheiden bittet dieser um Schillers "gefälligen Beistand, durch Einstimming and Opposition; die letzte ist mir immer nötig, memals aber mehr, als wenn ich in das Feld der Philosophie übergebe, weil ieb mich darin immer mit Tasten behelfen musa. In seiner Erwiderung vom 20. Februar erklart Schiller, die .Kategorienprobe', die Goethe an dem aufgehäuften Stoff seiner Farbealebre vorgenommen, sei ihm sehr uttalich, weil sie ihn zu "strengen Bestimmungen, Grenzscheidungen, ja harten Oppositionen\* zwinge, woza er (Goethe) von selbst nicht geneigt sei, weil er "der Natur Gewalt anzuthun" fürchte. "Kenutnis der Geisteswerkzeuge" aber und deutliebe Erkenutnis der Methode" mache den Menschen gewissermassen zum Herrn über alle Gegenstände" (23. Febr.). Auch Goethe meint (25. Febr.), der rationelle Empirismus könne "auf seinem höchsten Punkte nur kritisch werden. Er muss gewisse Vorstellungsarten neben einander stehen lassen, ohne dass er sieh untersteht, eine auszuschliessen oder eine über das Gebiet der andern ausanbreiten.\* Eben um dieses kritischen Standpunktes willen aussert er aufs neue Bedenken gegen Schellings "Ideen".

Aber auch der Name Kants wird in diesem an philosophicis reichen Briefwechsel des Jahres 1798 öfters genannt. Goethe hat dem Freunde am 7. Februar eine Verteidigungsschrift des bereits zum vorigen Jahre genannten Schlosser (Goethes Schwager) gegen Kant zugeschickt. Darauf lässt nun Schiller eine fulminante, einen ganzen Brief (9. Febr.) füllende Phihppika gegen diesen L'ophilosophen' und seinen "gegen lautere Ucberzengung verstockten Sinn", seine inkorrigibile Gemütsverhärtung, und Blindheit oder gar vorsätzliche Verblendung los, die zugleich das beste Zeugnis von dem auch weiter festgehaltenen Kantischen Glauben Schillers ist. Man muss den Brief selbst von Anfang bis zu Ende nachlesen, um das in voller Deutlichkeit zu empfinden. Und Goethe - geht zwar am folgenden Tage (weil ibm eine Redoute , seine Fakultaten sehlimmer getrennt hat, als die Philosophie nur immer thun kann"') auf die Kantische Philosophie nicht nüber ein, aber er nennt Schillers "lieben" Brief "sehr ertreulieb und erquicklich"; auch er befinde sich mit Schlossers Natur schon seit 30 Jahren im Gegensatz. Und an späterer Stelle macht er die interessante, sein eigenes Verhältnis zur Philosophie aberhaupt keunzeichnende Bemerkung: "Die Philosophie wird mir deshalb immer werter, weil sie mich täglich immer mehr lehrt, mich von mir selbst zu scheiden, das ich um so mehr thun kann, da meine Natur, wie getrennte Quecksilberkugeln, sieh so leicht und

schnell wieder vereinigt. Ihr Verfahren ist mir darin eine schöne Beihilfe, und ich hoffe bald durch mein Schema der Farbenlehre uns Gelegenheit zu neuen Unterhaltungen zu geben.") Schiller ist, wie immer (vergl. auch die Anmerkung unten) im Philosophischen, der Gebende, Goethe der Empfangende. Aber die Philosophie ist diesem bereits zum notwendigen Bedürfnis und Bestandteil seines geistigen leh geworden.

So tritt er denn auch als Verteidiger des deutschen Idealismus gegenüber der beschränkten Verstandesphilosophie eines französischen Emigrierten in Weimar (Monnier) auf. In demselben Briefe (vom 28. Februar), in welchem er biervon berichtet, teilt er dem Freunde ironisch mit, dass dieser Monnier "Kantens Ruhm untergraben hat and ihn nächstens in die Luft zu spreugen denkt. Dieser moralische Franzos hat es äusserst übel genommen, dass Kaut die Lüge unter allen Bedingnugen für unsittlich erklart.") Schiller autwortet als echter Kantianer und "Rigorist" (2. März). Bei der l'ebersendung des betreffenden französischen Blattes (14 März) bemerkt Goethe, ihm seien "dergleichen salbaderische Gemeinplätze in der Natur zuwider", worauf Schiller, ganz wie Goethe oben. Monnier erscheine in seinem Briefe als der beschränkte Reprisentant des gemeinen Verstandes, mit dem man, da er gar nicht ahne, worauf es ankommt, gar nicht streiten möge.

Am 27. Juli überschickt Schiller dem Freunde als Novität Kants zwei Sendschreiben an Nicolai über die Buchmacherei, wozu Goethe am folgenden Tage bemerkt: "Kants Zurechtweisung des Salbaders ist recht artig. Es gefallt mir an dem alten Manne, dass er seine Grundsätze immer wiederholen und bei jeder Gelegenheit auf denselben Fleek schlagen mag. Der jüngere praktische Mensch thut wohl, von seinen Gegnern keine Notiz zu nehmen, der altere theoretische muss niemanden ein ungeschicktes Wort passieren lassen. Wir wollen es künftig auch so halten." Wie stets, so spricht sich auch hier die grösste Hochachtung eines Grossen vor dem andern Grossen aus. Wie anders urteilt Goethe z. B. über Fiehte oder

2) Kants Abhandlang (ober ein vermeintes Recht, aus Menschenliebe zu iugen' war soeben (1797) in den "Berliner Blattern" erschienen.

<sup>&#</sup>x27;) In diesen Zusammenhang gehört die Aensserung aus den Annalen von 1789. "So war auch Schiller aufgeregt unablassig die Betrachtung über Naun, Kunst und Sitten gemeinschaftlich anzustellen . Ueberhaupt wurden solche methodische Entwürfe durch Schillers philosophischen Orgnungsgeist, zu welchem sch mich symbolisierend hinneigte zur angenehmsten Unterhaltung . ."

Schelling is. unten)! — Mehr der Gegensatz der eigenen dichterischen Vollastur gegen die kühle und zergliedernde Art des Philosophen tritt dagegen, bei aller Hochschätzung, in dem Urteil über Kants eben erschienene "Anthropologie in pragmatischer Hinsicht" hervor. Kants Anthropologie ist mir ein sehr wertes Buch und wird es künftig noch mehr sein, wenn ich es in geringera Dosen wiederholt geniesse, denn im ganzen, wie es dasteht, ist es nicht erquicklich. Von diesem Gesichtspunkte aus sieht sieh der Mensch immer im pathologischen Zustande, und da man, wie der alte Herr selbst versiehert, vor dem sechzigsten Jahre nicht vernünftig werden kann, so ist es ein schlechter Spass, sich die übrige Zeit seines Lebens für einen Narren zu erklären. Doch wird, wenn man zu guter Stunde ein paar Seiten drin liest, die geistreiche Behandlung immer reizend sein. L'ebrigens ist mir alles verhasst, was mich bloss belehrt, ohne meine Thätigkeit zu vermehren oder unmittelbar zu beleben\* (an Schiller, 19. Dezember 1798). Die Meinung Kants ist nur die, dass der Menseh etwa im seebzigsten Jahre erst zur "Weisheit", nicht zur Vernunft, gelange. Im Uebrigen ist gerade die Anthropologie night blos in geistreichem, sondern auch heiterem Tone geschrieben und macht durchaus keinen grämlichen Eindruck, wie Schiller, wohl durch Goethes ,pathologischen Zustand' verführt, noch ohne das Buch gelesen zu haben, in seiner Erwiderung (vom 22, Dez.) meint, Goethe ist offenbar durch das "Sudelwetter der kurzen Dezembertage und den traurigen Anblick des Himmels und der Erde', worüber beide in diesen Tagen mehrfach klagen, missstimmt und dadurch - menschlich genug - in seinem Urteil beeinflusst. Er selbst schreibt unmittelbar, nachdem er dies letztere abgegeben, von seiner Stimmung: "Meinen Zustand in diesen Tagen kann ich auch nicht rühmen . . . Mechanische Arbeiten gehen nicht vom Flecke und geistige auch nicht. Schon diesem Briefe merke ich an, dass ich meine Gedanken nicht, wie sonst, beisammen habe."

Soviel von Kant. — Ueberhaupt wurde in diesem Jahre viel philosophiert. So steht z. B. im Tagebuch zum 1. April: "Mit Niethammer") bei Schiller. Viel philosophiert." Und ebenso mag es an manchen andern der Juni- und August-Abende gewesen sein, bei denen sich die kurze Notiz "Abends bei Schiller" findet. Schade für uns, dass wir dadurch um schriftliche Aeusserungen beider aus dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Niethammer, der bereits oben genannte Herausgeber des philosophischen Journals zu Jena, erst Kantianer, später Fichtsaner (1766—1848).

Zeit gekommen sind. — Zur Vervoilständigung mögen schliesslich noch einige Urteile über Fichte und Schelling folgen, welche Goethes Stellung zu Kant indirekt beleuchten.

Im Marz 1798 findet er in Fichtes Naturrecht, das ihm der Verfasser übersandt, vieles auf eine beifallswürdige Art deduziert. doch scheinen ihm als "praktischem Skeptiker" bei manchen Stellen "die empirischen Einfittsse" noch stark einzuwirken, wie er denn überhaupt in vielen berühmten Axiomen nur die Aussprüche einer Individualität sebe - ganz aus seiner anschauenden Künstlernatur beraus gedacht! Wie wenig beide Dichter im Grunde mit Fichte gemeinsam fühlten, geht aus zwei Briefstellen vom Ende August d. J. hervor. Nachdem Schiller (28. Aug.) von einem unerwarteten Besuch Fichtes berichtet, aus dem schwerlich ein fruchtbares Verhältnis entstehen werde, .da unsere Naturen nicht zusammen passen", rät Goethe (29. Aug.) zwar: "Nutzen Sie das neue Verhältnis zu Fichten für sich so viel als möglich und lassen es auch ihm beilsam werden", allein er meint doch auch: "An eine engere Verbindung mit ihm ist nicht zu denken", es sei nur "interessant", ihn in der Nähe zu hahen.

Anch von Schelling hatten sie mehr erhofft. Schiller findet ihn am 22. Dez. , noch immer so wenig mitteilend und problematisch wie zuvor\*, und Goethe schreibt am gleichen Tage: "Es ist so ein unendlich seltener Fall, dass man sieh mit und an einander bildet, dass es mich nicht mehr wundert, wenn eine Hoffnung, wie die auf eine nähere Kommunikation mit Schelling, auch fehlschlägt. Indessen können wir doch immer zufrieden sein, dass er nns so nahe ist, indem wir doch immer gewissermassen das, was er hervorbringt, werden sehen; auch macht siehs vielleicht mit der Zeit." Goethe ist überhaupt leichter als Schiller geweigt, anzuerkennen und zu entschuldigen. So neunt er Knebel gegenüber, der ihn um Schellings Ideen' und Weltseele gebeten, Schelling einen "ganz trefflichen Kopfe, er sei sehr zufrieden, ihn so nahe zu haben (7. Dez t. Und als Knebel beide Schriften "unreif und verworren, die Frucht sauer" findet (29. Dez.), schreibt Goethe entschuldigend, Schelling arbeite jetzt seine Ideen zum Behufe seiner Vorlesungen nochmals aus, "sie mussen freilich noch manchmal durchs Läuterfeuer, bis sie völlig rein dastehen, er ist aber auch noch jung, und das Unternehmen ist gross und schwer\* (31, Dez.). Schiller sah hier schärfer Schellings Philosophie ist bekanntlich aus dem "Länterfeuer" nicht berausgekommen - Bei dieser Gelegenheit möchten wir schliesslich noch

eine kurze ebstakteristische Acusserung Goethes aus diesem Jahre über seine allgemeine Stellung zur Naturphilosophie erwähnen. Während die Naturphilosophen alles "von oben berunter" und die Naturforscher "von unten hinauf" leiten wollten, so finde er, als Naturschauer (27. Juni), sein Heil "nur in der Anschauung, die in der Mitte steht" (30. Juni).

## 1709.

Im Jahre 1798, als nach dem Tode Friedrich Wilhelm des Zweiten die Philosophie in Preussen ihre Flügel wieder freier regen konnte, war Kants. Streit der Fakultäten erschienen. Am 12. Januar 1799 schreibt Knebel darüber an Goethe: "Kants Streit der Fakultäten wird Dieh auch ergötzt baben. Mieh unendlich. Was werden denn die blinden Anbeter sagen, die ihn als guten Christen so hoch schätzten — und nie seinen Spass verstanden?" Knebel setzt also die Lektüre der neuesten Kantischen Schrift seitens Goethes als selbstverstandlich voraus. Zu weiteren Schlüssen über Goethes Stellung zu derselben sind wir nicht in der Lage, da leider eine Rückäusserung des letzteren in dem überhaupt sehr kurzen Erwiderungsschreiben (vom 14. Januar) fehlt. Vielleicht mit Absicht; denn es ist wohl möglich, dass er sich gegen Knebel, den Freund Herders und Gegner Kants (s. unten), hierüber nicht näher anssprechen wollte.

Mit Schiller, Niethammer und Schelling wird auch in diesem Jahre oft zusammen in Jena philosophiert. Vermerke darüber finden sich in Goethes Tagebuch zum 9. Februar, 6. April, 11. Mai; dann folgt ein längerer Aufenthalt in Jena. Am 12. Mai sendet ihm Schiller, etwas Philosophisches zum Nachtisch". Zum 5. Sept. befindet sich im Tagebuch") die Notiz: "Bei Schiller. Urteil der jüngeren Philosophen über Kant." Der Briefwechsel schweigt, da der Aufenthalt Goethes in Jena sich wieder auf mehrere Wochen ausdehnte. 21. und 22. September, sowie vom 2.—5. Oktober finden Diskussionen mit Schelling über dessen "Einleitung" in die Naturphilosophie (1799) statt.

Das Wichtigste und Klärendste aus diesem Jahre aber für unser Thema ist Goethes Stellung zu dem plumpen Angriffe, den Herder mit seiner bekannten "Metakritik" gegen Kant eröffnete. Goethe hat diese Schrift bereits am 16. April gelesen") und sich jedenfalls mit Schiller, bei dessen Anwesenheit in Weimar (im April) oder dem Zusammensein in Jena (im Mai), mündlich des Naheren

<sup>1)</sup> Il 264. 1) Tagebucher II 242.

darüber ausgesprochen. Denn, dass beide nicht blos ihren festen Standpunkt in der Sache eingenommen haben, sondern denselben auch sowohl kennen als auch - teilen, ergiebt sich aus der ganzen Art, wie Goethe sich gegen Schiller am 4. Juni brieflich über Wieland anssert, der Horders Buch seinen Beifall gespendet hatte. Wir setzen die ganze Stelle, weil sie charakteristisch ist, unverkurzt hierber: "Mit welcher unglaublichen Verblendung der alte Wieland in den allzufrühen metakritischen Triumph einstimmt, werden Sie aus dem neuesten Stileke des Merkurs mit Verwunderung und nicht ohne Unwillen ersehen. Die Christen behaupteten doch: in der Nacht, da Christos geboren worden, seien alle Orakel auf einmal verstummt, und so versichern nun auch die Apostel und Jünger des neuen philosophischen Evangelii, dass in der Geburtestunde der Metakritik der Alte zu Königsberg, auf seinem Dreifuss, nicht allein paralysiert worden, sondern sogar wie Dagon herunter und auf die Nase gefallen sei. Kein einziges der ihm zu Ehren errichteten Götzenbilder stehe mehr auf seinen Füssen, und es fehlt nicht viel, dass man nicht für nötig und natürlich finde, sümtliche Kautsgenossen, gleich jenen widerspenstigen Baalspfaffen, zu sehlachten. - Für die Sache selbst ist es mir kein gutes Anzeichen, dass man glaubt, solcher heftigen und doch keineswegs auslangenden Empfehlungen zu bedürfen." Ich glanbe, diese Sprache redet doutlich genng und lässt uns, bei aller kuhl-humoristischen Ironie, zur Gentige erkennen, auf welcher Seite Goethe mit Schiller steht. Auch sie zählen is, im weiteren Sinne, zu jenen "Kantsgenossen", die man von Seiten der erbitterten Geguer am liebsten abgeschlachtet hätte. Entsprechend kühl-überlegen ist Schillers Antwort vom 7. Juni gehalten. Wenn Goethe dagegen Knebels Bemerkung in einem Briefe vom 17. Juni: "Dass die Kantische Philosophie wieder etwas die Wege räumen zu müssen scheint, ist auch ein grosses Gittek\*, in seiner Autwort vom 25. d. M. wiederum mit Stillschweigen übergeht, so ist dies Schweigen unseres Erachtens wiederum ein beabsiehtigtes.

Wie wittend die Stimmung gegen die Kantische Philosophie, wie begeistert dagegen die Zustimmung zu der "Metakritik" in dem ganzen Herderschen Kreise war, dafür hier einige Zeugnisse. Knebel, der sich Goethe gegenüber so zahm über Kant ansdrückte, nennt gegen Herder dessen Werk seinen "besten Seelenfreund", einen "Kodex der Vernunft". "Der Mensch ist wieder Mensch und die Natur wieder Natur" "Jene (die Kantianer) baben die Welt leer, das Leben bang und öde gemacht, da trat ein tapferer Mann auf,

zerriss ibre Netze und setzte Herz und Vernunft an ihre Stelle. Lass transscendentale Frösche und Kibitze schreien, denen man ihr leeres Nest ausgenommen" (1) (24. April 1799). Ja, am 4. Mai d. J. erniedrigt er sich soweit, die Beschaffenheit von Kants , Kopfes- und Geistesprodukten" auf die "beständige Enge und Beklemmung seiner Brust" von der Kant in der bekannten Schrift an Hufeland, aber gerade im entgegengesetzten Sinne (Herrschaft des Geistes über den Körper) gesprochen hatte1) - zurückzustühren. - Aber er wird noch übertroffen von Herder selbst, der sich in einem Briefe an Jean Paul nicht entblödet, in wahrhaft unflätiger Weise von dem "eklen Spiel mit sich selbst, dem O., pismus der rein-unreinen Vernunft\* zu reden.2) Während sieh Jean Paul in einem Briefe an Frau Herder zu folgenden Ausgeburten des Witzes aufschwingt: "Unser grosser Freund (Herder) mache sich als Luther gegen den heiligen kritischen Vater (!) nur auf geworfene Stuhlbeine dieses Römischen Stuhls and auf Tetzels, aber obne Ablass, and auf Bauernkriege gefasst. Die Nachwelt wird zu dem Lorbeerkranz, den die Welt ibm giebt, noch die Bürgerkrone geretteter Menschen setzen" (6. April 1709).3) Der Nachwelt ist das nicht in den Sinn gekommen, sie ist vielmehr über die "Metakritik" sehr bald zur Tagesordnung übergegangen, und die bäurisch-tetzelhaften Roheiten der Kampfesweise fallen auf Herder und seinen Anhang zurück. Als Reformator edlen Menschentums aber gilt auch heute noch Kant, während man. wenn man von Herder rühmend spricht, an seine jüngeren Jahre denkt, in depen er noch zu Kants Fussen gesessen. - Auch der alte Klopstock glaubte mit seinem Verdammungsspruch nicht zurückhalten zu dürsen. Er schreibt am 14. Juli an Berder: "Sie haben es der Mühe wert gehalten (sie'), über Kant zu schreiben. Dies verleitet mich leider wieder in dies traurige Feld; denn ich lese weder den Lehrer noch die Lehrlinge . . . "4) Und wenige Tage danach redet er von Herders "Krieg gegen Hirngespinste oder Hirngespenster". die Herder ,wie Spinneweben weggefegt\* habe! (26, Juli 1799).

Wie tiet mit dieser Feindschaft gegen Kant die gegen seine beiden grossen Jünger — wir dürfen hoffen, nach allem Gesagten

<sup>&#</sup>x27;) Non der Macht des Gemüts durch den blossen Vorsatz seiner krankhaften Gefühle Meister zu sein in Kehrbachs Ausgabe des "Streits der Pakultaten" (Reclam) S. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Inder Briefsammlung "Aus Herders Nachlass" ed. Dantzer und F. G. v. Herder I, 205 in den Anfang 1794 gesetzt.

<sup>\*)</sup> ebd. \*) ebd S. 207. \*) ebd. S 209

mit diesem Ansdruck nicht missverstanden zu werden —, Schiller und Goethe, verwachsen war, dafür geben fast gleichzeitige gehässige Aensserungen des altgewordenen Messiassängers einen sprechenden Beweis. Gegen Schillers (und damit auch Goethes) Aesthetik bringt er ein eigens dazu in schlechten Hexametern gedichtetes Epigramm:

Weiland griff man ans Gallischen Lufttheorien die Künste,

Der da greift sie hener aus neuscholastischem Uebel.") Und Goethes Farbenlehre wirft er in demselben Briefe an Herder (27. September 1799) ein Plagiat an Marats Gegenschrift gegen Newton vor: Goethe sei überhaupt "ein gewaltiger Nehmer".

Doch nehmen wir von diesen Erzeugnissen einer mit ohnmächtigem Neide gepaarten galligen Verbitterung, die beute nur noch psychologisch-pathologisches Interesse hahen, aber in den Kantstudien' uns keine unpassende Stelle einzunehmen schienen, Abschied und kehren wir zu Goethes philosophischem Entwicklungsgange zurück.

Dass Goethe nunmehr — ganz anders als vor der Bekanntschaft mit Schiller — die Philosophie zu den Gegenständen seines regelmässigen Interesses und Studinms zählt, geht aus einer an sich nebensächlichen Bemerkung vom 17. Juli hervor. Wenn er hier klagt, er werde durch äussere Geschäfte von allem anderen abgezogen, es sei poetisch oder literarisch, naturhistorisch oder philosophisch", so nennt er unter seinen Haupt- und Lieblingsbeschäftigungen unwillkürlich die philosophische mit. Dagegen hat es nicht allzuviel zu sagen, wenn er einmal, wie wir es ühnlich schon früher geschen, dem jungen Max Jakobi gegenüber am 16. August von "uns anderen, die wir keine Philosophen sind", spricht. Ein anderes Mal (9. März 1802, an Schiller) schreibt er im Gegenteil: "Wir Philosophen". Das sind Gelegenheitsäusserungen, die von Stimmungen abhängig sind, ja mitunter blosse Stilwendungen. Zu einem Philosophen im Fachsinn wird übrigens niemand unsern Dichter stempeln wollen.

Die letzte Stelle des Goethe-Schillerschen Briefwechsels, an der Kant mit Namen erwähnt wird, findet sieh in den Briefen vom 31. Juli und 2. August 1799. Die Lekture von Miltons veriorenem Paradies hat Goethe zum Nachdenken über eine Frage gebracht, über die er sieh "sonst nicht leicht den Kopf zerbricht", über den Ireien Willen, der in dem Gedichte wie in der christlichen Religion überhaupt "eine schlechte Rolle spiele". Er unterscheidet diejenigen, welche den Meuschen "von Haus aus für gut" und die, welche ihn als von Natur böse annehmen oder, "eigentümlicher", d. b. hier in

<sup>15</sup> ebd. S. 214.

den Terminis der Kantischen Philosophie, zu sprechen, "in dem tierischen Falle, unbedingt von seinen Neigungen hingezogen zu werden.\* Im ersteren Falle sei der freie Wille das "alberne" Vermögen, . aus Wahl vom Guten abzuweichen und sich dadurch sehuldig zu machen"; diejenigen Philosophen, die den Menschen "von Natur so scharmant finden", wüssten daher in Absieht auf die Freiheit desselben so schlecht zurecht zu kommen' und wehrten sieh deshalb so sehr, , wenn man ihnen das Gute aus Neigung nicht hoch anrechnen will." Im anderen Falle sei der freie Wille , freilich eine vornehme Person, die sich anmasst, aus Natur gegen die Natur zu handeln\*. Daher habe Kant "notwendig auf ein radikales Böse kommen mussen". Wie man sieht, nimmt Goethe selbst keine entschiedene Stellung zu der Frage ein, nur behandelt er Kants Konsequenz wieder mit Hochachtung, während die Gegenseite etwas geringschätzig abgefertigt wird. Er fühlt das Bedürfnis, über diesen Pankt mit dem philosophischen Freunde noch des Nüheren mündlich zu diskutieren, "Doch mag das bis zur mitudlichen Unterredung aufgehoben sein, sowie die Reinboldischen Erklärungen über den Fichteschen Atheismus\* (31. Juli). — Schiller spricht in seiner Antwort (2. August) seine Bedenken gegen Kants Entwicklung, die er als gar zu mönchisch" bezeichnet, aus, drückt sich aber auch um die schliessliche Entscheidung des schwierigen Problems herum.

Am 16. September berichtet Goethe Wilhelm von Humboldt nach Paris von Fiehtes persönlichen Häudeln; von ihm und seiner Schule sei "wenig Freude und Nutzen zu hoffen", weil "diese Herren beständig ihren eigenen Narren wiederkäuen". Dann fährt er fort-.Kant hat sich nun auch gegen Fiehte erklärt und versichert, dass die Lehre unhaltbar sei. Darüber ist denn diese Schule auf den alten Herrn Ausserst übel zu sprechen. Herder hat sich in einer Metakritik auch gegen Kanten aufgemacht, wodurch denn, wie billig, allerloi Handel entstehen . . . Viel anderes habe ich nicht zu sagon. Sie schen, dass die Deutschen verdammt sind, wie von alters, in den kimmerischen Nächten der Speculation zu wohnen." Hier giebt sich Goethe allerdings kühl bis ans Herz hinan und "objektiv, wie ein gänzlich Unbeteiligter. Dies Reserviertsein entspricht einerseits seiner Natur, andererseits einer Art ironischer Opposition gegen den enthusiastischen Kantianismus Humboldts, der z. B., nachdem er freudig erzählt, dass Kants Philosophic nicht bloss in Frankreich. sondern ihr Name sogar in Madrid bekannt sei, fortfährt: "Wenn ich nicht fürchtete, von Ihnen als Missionar verlacht zu werden, so möchte ich Ihnen sagen, dass ich noch heute einem Spanier die alleinseligmachende Lehre gepredigt habe (28. November 1799).\* So bätte Goethe allerdings nie von Kants Lehre gesprochen, freilich war er jetzt auch 50, Hamboldt erst 32 Jahre alt.

Mit Anfang Dezember 1799 siedelt Schiller von Jena, einem "Platze, wo nur die Gelehrsamkeit und vorzüglich die metaphysische im Schwange geht", wie er in seinem Gesuche an den Herzog vom I September d. J. bemerkt, nach dem seinen nunmehrigen "poetischen Neigungen" und "dramatischen Beschäftigungen" weit günstigeren Weimar über. Damit verliert unsere bisherige Hauptquelle, die Korrespondenz mit Schiller, bedeutend an Wert für uns. Sie beschränkt sich häufig auf kurze Zettel und enthält naturgemäss längere Briefe in der Regel nur bei etwaigem Getrenntsein beider Dichter durch Reisen. Daher ist es nicht zu verwundern, wenn ausstührlichere Aeusserungen über philosophische Gegenstände von nun an selten sind.

So ist für das päehste Jahr

#### 1200

inspesondere zu bedanern, dass aus eben diesem Grunde über Goethes Stellung zu der zweiten Herderschen Schrift gegen Kant, der Kalligone', sich nichts Sicheres ausmachen lässt. Es ist indes kaum anzunehmen, dass sich Goethes allgemeine Stellung, wie wir sie oben (5.339) bei Gelegenheit der Metakritik charakterisierten, plötzlich geandert haben sollte, und wir geben deshalb nicht viel auf die, undem erst sieben Jahre später erfolgte Mitteilung der leidenschaftlich gegen ihn eingenommenen!) Frau Herders an J. G. Müller. Goethe habe bei dem Erscheinen der Metakritik gesagt: "Wenn ich gewusst hätte, dass Herder das Buch schrieb, ich hätte ihn knieend gebeten, es zu unterdrücken'; "und nachher bei der Kalligone" habe er "dem Vater durch einen Freund sagen lassen (!), die Grundsätze in der Kalligone seien auch die seinigen\* (14. Mai 1807).2) Hatte Goethe seine Stellung so geändert, so hätte doch auch eine Aenderung des gespannten persönlichen Verhältnisses zu dem früheren Freunde eintreten mussen, die thatsüchlich nicht erfolgt ist.3) Damit soll

<sup>&#</sup>x27;) Verg' Heft I dieser Zeitschrift, S. 76. Goethe neant sie einmal eine "Elektra-Natur"

<sup>5)</sup> In der Briefsammlung "Von und an Herder" herausgegeben von D\u00e4ntzer und F. G. v. Herder. Sept. 1881. Bd. III.

<sup>\*)</sup> Eine momentane Annaherung durch die von Herder "nach seiner edlen Weise verrichteten" Konfirmation seines (Gorthes) Sohnes im Jahre 1801 (Annalen

nicht geleugnet werden dass Goethes poetisches Getühl manchen stellen und Gesichtspunkten der Kalligune zustimmen konnte. Aber die Acusserungen über Herders nächsten Werk, die Adrasten (18. und 21 März 1801 an Schiller, dessen Urteil am 20. März noch härter lautet, sind wieder abfällig genug und beziehen sich doch auch auf die vorigen Schriften mit, es sei "weder an Inhalt noch an Form etwas über das sonnt Gewohnte".

Herders Freundeskreis wurde natürlich auch durch die Kalligone wiederum zu begeisterter Zustimmung bezw. zu gistigen Bemerkungen wider Kant and seine Anhanger hingerissen. Von letzterem hier wieder ein paar kleine Proben! Herder selbst schimpft in einem Briefe vom 14. Februar 1860 an Gleim, dem gegenüber er schon am 5. April 1799 "das Blendwerk der kritischen Philosophie zu vernichten\* sich vermessen hatte, über die "Bübereien der Kantianer", die ihn "mit Kot bewerfen" als "lose, unwissende Buben". Ein Professor J. G. Eichhorn aus Göttingen gratuliert ihm (27. Mai 1800) zu seinem Erfolge gegen "das kritische Ungeziefer", den "transscendentalen Aberwitz\*; jetzt erfolge das "lahme Ende des allgewaltigen Kritizismus\*, dessen Gegner durch Herder wieder Mut bekommen hatten. J. F. H. von Dalberg schreibt 17. Juli 1800; "Thre Zurechtweisung (!) und anwiderlegliehe Kritik des kritischen Philosophen ist meisterhaft. Langst hatte ich an den Blasphemien (!) und der schnöden Behandlungsart der Musik in der Kritik meinen Aerger. Auch Kne bel lasst sich wieder horen. Er preist die , holde Kalligone im Gegensatz zu den "dunkel-apokryph-verworrenen" Aussprüchen Kants und dessen "ärgerlichem Missbrauch des Verstandes"! Die kritische Philosophie sei "ein mageres, durftiges Gerippe, herzund geschmacklos"; diesem "Miltonschen Ungebeuer" habe Herder nun "die Knochen zerschellt", und "es war Zeit dazu"! (9. Juni 1800). In Rinks Gegenschrift, die Kant beginflusst habe, erscheine der .alte Dialektiker' so ärmlich, wie auf seinen Porträts in der Kalligone (23. Juni). Dass der Groll und die geheime Wut sieh aber auch gegen Goethe richteten, zeigt Knebels Brief vom 16. Oktober d. J.,

<sup>8. 649)</sup> hatte keine danernden Folgen. Vielmehr schreibt Goethe zu Herders. Tod in den Annalen von 1803 (S. 5644): "Schon drei Jahre hatte ich mich von ihm zurzickgezogen, denn mit seiner Krankheit verinehrte sich sein misswollender Widerepruchageist..." Wohl möglich ware es dagegen dass Goethe in einem Momente jeder Annüherung oder seinst einmal einem Freunde Herders gegenüber eine freundliche Acusserung über dessen Kalligene gethan hat, die dann diesem vielleicht in veranderter Form überbracht wurde.

in dem er sich über Goethe lustig macht, den seine Jeneuser Freunde den gebildetsten Mann des Jahrhunderts nennen. — Geradezu den Gipfel der Lücherlichkeit aber bildet folgender mitleiderweckender Ausbruch des alten, kindisch gewordenen Gleim in einem Briefe vom 29. Mai d. J. an den "göttlichen Mann" Herder: "Mit welchem Unweisen (Kant!) hat der Weise sich eingelassen! So hab' ich Kanten noch nicht gekannt, so schrecklich arg noch nicht. Es ist ja wahrlich unglaublich, was der allzuberühmte Mann rund umgekehrt hat."

Wir haben mehr der Ergötzlichkeit wegen diese birnlosen Ausgeburten schwacher oder erboster Denker zitiert!) und kehren zu Goethes philosophischen Acusserungen vom Jahre 1800 zurück. Den eigenen Entwicklungsgang und seine Wendung zum philosophischen Idealismus behandelt eine interessante Stelle in dem Briefe an Jakobi vom 2. Januar d. J.: "Seit der Zeit, wo wir uns nicht unmittelbar berührt haben, habe ich manche Vorteile geistiger Bildung genossen. Sonst machte mich mein entschiedener Hass gegen Schwärmerei. Heuchelei und Anmassung oft auch gegen das wahre ideale Gute im Menschen, das sich in der Erfahrung nicht wohl ganz rein zeigen kann, ungerecht . . . Seit der Zeit ist mir jedes ideale Streben, wo ich es antresse, wert und lieb ... Denn die drei oder vier Jahre haben mauche Veränderung in mir hervorgebracht." Den Kantischen Gedanken, dass der Idee niemals eine Erfahrung kongruieren kann, den Schiller ihm in dem berühmten Gespräche von 1794 entgegengehalten hatte, vertritt also Goethe jetzt selbst anderen gegenüber. Im übrigen ist allerdings die Stelle zu allgemein gehalten, als dass sich bestimmte Einzelschlüsse daraus zichen liessen.

Seinem jetzigen Streben entsprechend fühlte Goethe denn auch das Bedürfnis, über die neueste Philosophie sieh weiter aufzuklären bezw. auf dem Laufenden zu erhalten. Zu diesem Zweck benutzte er den oben schon mehrtach genannten Jenenser Philosophen Niethammer. Häufig finden sieh in den Tagebüchern dieses Jahres die "Colloquia" mit Niethammer in Jens verzeiehnet: so am 30. Juli, namentlich im September (5. 9. 16. bis 19. und 22. bis 29. täglich), 1. bis 3. Oktober. 20. November. Dass sie sieh in der That auf die neueste Philosophie beziehen, geht aus einem Briefe au Schiller vom

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Die ganze obige Blumenlese findet sich in der sehon öfters erwähnten Sammiung Nob und an Herder', Bd. I S 254, 267, 270, U, 314 III, 165, 167, 175–271

16. September hervor, "Mit Niethammer gehen die philosophischen Colloquia fort, und ich zweitle nicht, dass ich auf diesem Wege zu einer Einsicht in die Philosophie dieser letzten Tage gelangen werde.\* Am 23. September schreibt er: "Die philosophischen Colloquia werden immer interessanter, und ich kann hossen, wenn ich mir nur Zeit lasse, das Ganze recht gut einzusehen," ähnlich am 28.: "Meine Colloquia mit Niethammer gehen fort und nehmen eine recht gute Wending. Am 30; Wenn ich übrigens mit Niethammer und Friedrich Schlegel transszendentalen Idealism, mit Rittern höhere Physik spreche, so können Sie denken, dass die Poesie sich beinahe verdrängt sieht; doch lasst sich hoffen, dass sie wieder zurückkehren werde. Uebrigens mag ich nun nach Hause gehen, wenn ich will, so habe ich meine vier Wochen nützlich zugebracht und finde mieh von allen Seiten gefördert. Manches habe ich nun zu verarbeiten. and wenn ich diesen Winter noch einen Monat hier (d. h. in Jena) zubringen kann, so wird es in mehr als einem Sinne gut stehen."

Dass diese grössere Vertiefung in die neueste Philosophie hanptsächlich sind die Systeme Schellings und Fichtes gemeint keineswegs von blosser Zustimmung seitens Goethes begleitet war. ergieht sich aus der Fortsetzung der obigen Briefstelle vom 16. Sept. (an Schiller), worin er sein Motiv zu jenem Studium augiebt: "Da man die Betrachtungen über Natur und Kunst doch einmal nicht los wird, so ist es höchst nötig, sich mit dieser herrschenden und gewaltsamen Vorstellungsart bekannt zu machen." Ganz kritisch klingt die Stelle am Schlusse desselben Briefes: "Ich fürchte nur. die Herren Idealisten und Dynamiker" - unmittelbar vorher war von Woltmann und Fichte die Rede - "werden ehestens als Dogmatiker und Pedanten erscheinen und sich gelogentlich einander in die Haare geraten." In klarerer und breiterer Ausführung begegnet uns derselbe kritische Grundgedanke in Schillers Antwort vom folgenden Tage. Nachdem er den Wunsch ausgedrückt, "das Resultat der Gespräche mit Niethammern" aus Goethes eigenem Munde zu hören. stellt er einen geistvollen Vergleich an zwischen der neuesten philosophischen Revolution und der theologischen der Reformationszeit. "In beiden war etwas sehr bedeutend Reales, dort der Abfall von Kirchensatzungen und die Rückkehr zu den Quellen. Bibel und Vernunft, hier der Abfall von Dogmatismus und der Empirie. Aber bei beiden Revolutionen sieht man die alte Unart der menschlichen Natur, sich gleich wieder zu setzen, zu befangen und dogmatisch zu werden. Wo das nicht geschieht, da fliesst man wieder zu sehr auseinauder, nichts bleibt fest stehen, und man endigt, so wie dort, die Welt aufzulösen und sich eine brutale Herrschaft über alles anzumassen." Eine Geschichte der kritischen Philosophie und ihrer Nachfolger in drei Sätzen!

In einem Briefe an Schelling vom 27. September 1800 zeigt sich Goethe diesem gegenüber allerdings sehr entgegenkommend. Seitdem ich mich von der hergebrachten Art der Naturforschung losreissen und wie eine Monade, auf mich selbst zurückgewicsen, in den geistigen Regionen der Wissenschaft umberschweben musste, habe ich selten hier- oder dorthin einen Zug verspürt; zu Ihrer Lehre ist er entschieden. Ich wünsche eine völlige Vereinigung ... Die Einsicht in das System des transseendentalen Idealismus hat Herr Dr. Niethammer die Gefälligkeit mir zu erleichtern . . . . Aber gegenüber anderen, wie Wilhelm von Humboldt, äussert er doch seine Bedenken. ... Schade, dass die kritisch-idealistische Partei, der wir schon so viel verdanken, in sich selbst nicht einig ist, und den Grundgedanken ihrer Lehre, der ohnehin so leicht missdeutet werden kann, mit Uebermut und Leichtsing zur Schau stellt" (19. Nov. 1800). - Ein lebendiges Stimmungsbild seiner philosophischen Beschättigung zu Jena gieht der von dort 18. November an Schiller datierte Brief: "Wohin sich die arme Poesie zuletzt noch flüchten soll, weiss ich nicht; hier ist sie abermals in Gefahr, von Philosophen, Naturforschern und Konsorten sehr in die Enge getrieben zu worden. Zwar kann ich nicht leugnen, dass ich die Herren selbst einlade and ansfordere und der bosen Gewohnheit des Theoretisierens aus freiem Willen nachhänge, und also kann ich niemanden anklagen als mich selbst .. - Im Dezember dagegen wird die philosophische von poetisch-dramaturgischer Thätigkeit abgelöst, am 30. Dezember beide vereinigt in einer philosophisch-artistischen Gesellschaft, zu der er Schiller für diesen Abend einlädt.

Immer spärlicher fliessen die Quellen für unser Thema in den letzten mit Schiller gemeinsam verlehten Jahren

## 1801-1805.

1801. Mit Schelling finden, wie sich aus Goethes Tagebüchern ergiebt, in den Jahren 1801, 1802, 1803, häutige philosophische Unterhaltungen statt. Gleichwohl möchten wir das Bild nicht für zutretfend halten, welches Wieland in einem im Februar 1801 an seinen Schwiegersohn Reinhold gerichteten Briefe von den Jenenser philosophischen Verhältnissen entwirft. In dem philosophischen

sich von seinen Ideen nur das, was Ihren Anschanungen zusagt. und das Uebrige beunruhigt Sie nicht, da Ihnen am Ende doch das Objekt als eine festere Autorität dasteht, als die Spekulation, so lange diese mit jenen nicht zusammen trifft. Den Philosophen aber muss jede Auschauung, die er nicht unterbringen kann, sehr inkommodieren, weil er an seine Ideen eine absolute Forderung macht. Hier hat Schiller, wie uns scheint, den springenden Punkt getroffen und den Freund richtiger beurteilt, als dieser sieh selbet. Goethes auschauende Natur" ist keine Feindin wahrer Philosophie, wie er sich in unphilosophischen Momenten zaweilen eingebildet hat, sondern verträgt sich aufa beste mit ihr - bester Beweis die vertraute Freundschaft mit Schiller -, ja sie ist durch dieselbe, und zwar in erster Linie durch den von Schiller ihm nahe gebrachten Kantischen Kritizismus, "belebt und gestärkt" worden. Vorher war Goetho "Erfahrungsmann", Philosoph nur "ohne es zu wissen" gewesen, durch Schiller ist er es mit Bewusstsein geworden. Aber freilich, er nimmt sich aus den Systemen der Philosophen jedesmal nur das beraus. was seinen Auschauungen zusagt, sich mit ihnen amalgamieren lässt: "das Hebrige beanrahigt ihn nicht."

Eine Stelle zu Anfang der Annalen von 1802 (IV, 555), worin Goethe in dem damals die deutsche Literatur beherrschenden Streite mit Schiller sich zu "der neueren strebenden Philosophie und einer daraus herzuleitenden Aesthetik" bekannt, ist zu allgemein gehalten, als dass wir Bestimmtes daraus schliessen könnten.

Die Jahre 1803 und 1804 bieten für unseren Zweck fast gar keine Ausbeute. Von einem gewissen philosophischen Interesse sind ans dem ersteren Jahre nur wenige Aeusserungen des Goetheschen Briefweelisels mit Schiller, wie die vom 26. Januar über den Physiker Chladni, dass er zu den Glücklichen gehöre, die von keiner Naturphilosophie wissen, die vom 5. Juli, dass "wir mehr an Natur als an Freiheit glauben, und die Freiheit, wenn sie sich ja einmal aufdringt, geschwind als Natur traktieren", endlich die Bemerkaug über Hegels Mangel an Darstellungsgabe (27. November), den Schiller (30, Nov.) als dentschen Nationaltehler bezeichnet, aber durch die dentschen Tugenden der Grundlichkeit und des redlichen Ernstes als kompensiert erachtet: Worte, die man mutatis mutandis im Sinne beider (s. oben S. 329f.) wohl auch auf Kants Diktion beziehen konnte. Auf Schillers interessanten Brief über Madame von Staels Verständnislosigkeit gegenüber der deutschen Idealphilosophie, "folglich allen letzten und höchsten Instanzen" (21. Dez.) fehlt leider eine

wir mit der Natur eins, erhöht, siebert und in ein tiefes, ruhiges Auschauen verwandelt, in dessen immerwährender ocyxprote und duixorar wir ein göttliches Leben fühlen, wenn uns ein solches zu führen auch nicht erlaubt ist, dann ist sie mir willkommen, und Du kanust meinen Anteil an Deinen Arbeiten danach berechnen." Was soll man zu dieser durchaus nicht im Geiste des Kritizismus gehaltenen Erklärung sagen, die so ganz der Aeusserung vom 10. Februar 1798 (s. oben) zu widersprechen scheint? Soll das Ganze nur eine Liebesorklärung gegen Jakobi bedeuten, in die es schliesslich ausmitadet? Wir halten es einfach für die Expektoration des anschauend-Ahlenden Dichters gegenüber dem verstandesmässig zerghedernden Philosophen, wie sie östers bei Goethe zu Tage tritt.1) Jedenfalls bedeutet sie keine unbedingte Zustimmung zu Schellings Philosophie, chenso wenig aber Abuergung gegen Philosophic überhaupt, das ergiebt sich aus der Fortsetzung. Dass ein gewisser Herr II . . . eine Aversion für die Philosophie habe, müsse ihm "früher oder später zum Nachteil gereichen". "Ich erlaube jedem Erfahrungsmann, der doch immer, wenn was Tüchtiges aus ihm wird, ein philosophe sans le savoir ist und bleibt, gegen die Philosophie, besonders wie sie in unseren Tagen erscheint (!), eine Art Apprehension, die aber nicht in Abneigung ansarten, sondern sieh in eine stille vorsichtige Neigung auflösen muss," sonst werde man "Philister".

Besser noch als Goethe selbst, charakterisiert dessen Art ein Brief Schillers vom 20. Februar

1802. Goethe batte Tags zuvor von seinem Verkehr mit Schelling geschrieben: "Mit Schelling habe ich einen sehr guten Abend zugebracht. Die grosse Klarheit bei der grossen Tiefe ist immer sehr erfreulich. Ich wurde ihn öfters sehen, wenn ich nicht noch auf poetische Momente hoffte, und die Philosophie zerstört bei mir die Poesie und das wohl deshalb, weil sie mich ins Objekt treibt, indem ich mich nie rein spekulativ erhalten kann, sondern gleich zu jedem Satze eine Anschauung suchen muss und deshalb gleich in die Natur binaus fliehe." Darauf erwidert Schiller: "Es ist eine sehr interessante Erscheinung, wie sich Ihre anschauende Natur mit der Philosophie so gut verträgt und immer dadurch belebt und gestärkt wird; ob sich, umgekehrt, die spekulative Natur unseres Freundes eben so viel von lhrer anschauenden aneignen wird, zweitle ich, und das liegt schon in der Sache. Denn Sie nehmen

<sup>1)</sup> z. B. 6. Januar 1798 (an Schiller), Kastatudien L

sich von seinen Ideen nur das, was Ihren Anschauungen zusagt, und das Uebrige beunruhigt Sie nicht, da Ihnen am Ende doch das Objekt als eine festere Autorität dasteht, als die Spekulation, so lange diese mit jenen nicht zusammen trifft. Den Philosophen aber muss jede Anschauung, die er nicht unterbringen kann, sehr inkommodieren, weil er an seine Ideen eine absolute Forderung macht." Hier hat Schiller, wie uns scheint, den springenden Punkt getroffen and den Freund richtiger beurteilt, als dieser sich selbst. Goethes "auschauende Natur" ist keine Feindin wahrer Philosophie, wie er sich in unphilosophischen Momenten zuweilen eingebildet hat, sondern verträgt sich aufs beste mit ihr - bester Beweis die vertraute Freundschaft mit Schiller -, ja sie ist durch dieselbe, und zwar in enster Linie durch den von Schiller ihm nahe gebrachten Kantischen Kritizismus, "belebt und gestärkt" worden. Vorher war Goethe "Erfahrungsmann", Philosoph nur "ohne es zu wissen" gewesen, durch Schiller ist er es mit Bewasstsein geworden. Aber freilich, er nimmt sich aus den Systemen der Philosophen jedesmal nur das heraus, was seinen Anschauungen zusagt, sich mit ihnen amalgamieren lässt; .das Uebrige beunruhigt ihn nicht."

Eine Stelle zu Anfang der Annalen von 1802 (IV, 555), worin Guethe in dem damals die deutsche Literatur beherrschenden Streite mit Schiller sich zu "der neueren strebenden Philosophie und einer daraus herzuleitenden Aesthetik" bekannt, ist zu allgemein gehalten, als dass wir Bestimmtes daraus schliessen könnten.

Die Jahre 1803 und 1804 bieten für unseren Zweek fast gar keine Ausbeute. Von einem gewissen philosophischen Interesse sind aus dem ersteren Jahre nur wenige Aeusserungen des Goetheschen Briefwechsels mit Schiller, wie die vom 26. Januar über den Physiker Chladni, dass er zu den Glücklichen geböre, die von keiner Naturphilosophic wissen, die vom 5. Juli, dass "wir mehr an Natur als an Freiheit glauben, und die Freibeit, wenn sie sich ja einmal aufdringt, gesehwind als Natur traktieren", endlich die Bemerkung über Hegels Mangel an Darstellungsgabe (27. November), den Schiller (30, Nov.) als deutschen Nationaltehler bezeichnet, aber durch die deutschen Tugenden der Gründlichkeit und des redlichen Ernstes als kompensiert erachtet: Worte, die man mutatis mutandis im Sinne beider (s. ohen S. 329f.) wohl auch auf Kants Diktion beziehen könnte. Auf Schillers interessanten Brief über Madame von Staels Verständnislosigkeit gegenüber der deutschen Idealphilosophie, "folglich allen letzten und höchsten Instanzen" (21. Dez.) fehlt leider eine

Erwiderung Goethes. Die Schilderung der geistreichen Dame in den Annalen (von 1803 und 1804) erlaubt ebenfalls keine Schlussfolgerungen, die unser Thema näher berührten.

Noch weniger bietet das Jahr 1804. In Goethes Brief vom 17. Januar ist von einem kleinen Aufsatz im Intelligenzblatt, der auch Schiller grosse Freude gemacht hat (vergl. dessen Brief vom gleichen Tage), einer Einleitung in die Philosophie der Nationen, die Rede. Aber da der Verfasser nach Goethe ein "noch namenloses Wesen" ist (man denkt unwillkürlich an ihn selber, doch ist hierüber meines Wissens nichts bekannt geworden), so erübrigen sich weitere Bemerkungen. In einem gleichzeitigen Briefe Wielands au seine Tochter, Reinholds Frau, heisst es wiederum (vergl. oben zu Februar 1801) es werde jetzt Schellings Philosophie "himmelhoch erhoben und für die alleinseligmachende ausposaunt"; es gehe die "lächerliche Sage", Goethe wolle nach Jena ziehen und NB, um der sinkenden Universität wieder aufzuhelfen. Vorlesungen daselbst halten!")

Genauere Schlusse über Goethes philosophischen Standpunkt während dieser letzten Jahre werden sich, so lange weiteres Quellenmaterial fehlt, kaum ziehen lassen. Das freilich lässt sich schwerlich leugnen, dass die starke und sichtliche Einwirkung Kantischen Geistes, wie sie unter Schillers Einfluss in den ersten Jahren ihres Freundschattsbundes sich geltend machte, im neuen Jahrhundert bei ibm im Schwinden begriffen erscheint. Aber die philosophische Grundlage, die ihm durch den kritischen Idealismus geworden, ist geblieben, wenn auch die Beschäftigung mit Kant selbst (dessen Hinscheiden weder in den Briefen noch in den Annalen des Jahres 1804 Erwähnung findet), zumal nach Schillers Tode - wenigstens nach den ausseren Zeugnissen - in den Hintergrund tritt. Und es war in der Zeit unmittelbar nach dem Tode seines grossen Freundes, dass er in seinem "Winkelmann" in dem "Philosophie" überschriebenen Abschnitt (III, 512) die Stelle niederschrieb, "dass kein Gelehrter angestraft jene grosse philosophische Bewegung, die durch Kant begonnen, von sieh abgewiesen, sich ihr widersetzt, sie verachtet habe." Darin liegt, ebenso wie in den oben mitgeteilten Aensserungen gegen Jakobi, Heinrich Meyer und Schiller selbst, das kürzeste Bekenntuis dessen, was er diesem letzteren verdankte. (Schluss folgt.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Keil a. O. S. 206. Ueber die thatsächliche Lage der durch Fichtes, Schollings und andern Weggang ailerdings vorübergehend geführdeten I niversität Jena vergl. Goethes Annalen von 1893 (S. 541 f.).

## Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwicklung und die beiden Pole seines Systems.

Dritter und letzter Artikel. Von E. Adickes in Kiel.

## 4. Die transscendentale Dialektik.

Eine Theorie der rationalen Erkenntnis von gegenständlicher Gultigkeit war, wie wir sahen, das Hauptziel der erkenntnistheoretischen Bestrebungen Kants. Dazu gehörte vor allem auch, dass er die Bedingungen der Möglichkeit rationaler Erkenntnis völlig erschöpfend durlegte. "Feststellung ihres Umfangs" ist deshalb eine Aufgabe, die er in allgemeinen Aeusserungen über den Zweck seines Werkes häufig mit aufzählt (vgl. oben S. 33-34). Dazu genügte es aber nicht, dass er in der Aesthetik und Analytik die apriorischen Erkenntnisse, welche nach ihm allen Anforderungen genügten, in systematischer Uebersicht darstellte, ableitete und die Berechtigung ihren Anspruchs auf objektive Allgemeingültigkeit nachwies. Er musste vielmehr noch weiter gehen und mit zweifelloser Gewissheit darthun, dass die bezüglichen Ausprüche der herkömmlichen transseendenten Metaphysik durchaus unbegrundet seien und die letztere selbst daher als Afterwissenschaft angesehen werden mitse. Nur wenn auf diese Weise die vielsagenden Versprechungen der Dogmatiker einer strengen Kritik unterworfen und in ihrer Nichtigkeit blossgestellt wurden, konnte Kant sich mit Recht rühmen, dass er seiner Theorie der rationalen Erkenntnis einen festen Abschlass gegeben, die Greuzen des apriorischen theoretischen Wissens endgültig bestimmt und es vor der Vermischung mit vagen, den Anschein strengen Wissens mit Unrecht zur Schau tragenden Behauptungen gesichert habe. Die letzte Phase der Neubegründung der immanenten wahren Wissenschaft ist also die Grenzbestimmung im Gegensatz zu den unbegründeten Ansprüchen der transscendenten Scheinwissensehaft.

Diese letzte Phase finden wir in der Dialektik, die deshalb ein wesentlicher Teil von Kants Unternehmen ist. "Transscendental" heisst auch sie nur deshalb - das ist wenigstens die prinzipielle Ansicht der "Kritik" (vgl. B., S. 88) -, weil sie die Möglichkeit apriorischer Erkenntnis untersucht. Von den übrigen transscendentalen Deduktionen unterscheiden sich die ihrigen dadurch, dass kein positives Resultat bei ihnen herauskommt. Die angeblichen apriorischen Erkenntnisse, die sieh zur Prüfung einstellen, erweisen sieh als eitel Blendwerk, grundlose Anmassung und sophistische Gaukelei. Die Definition von "transscendental", wie sie sich im Anfang der Kritik" (B. S. 25, 80 1) findet, passt auch auf die Dialektik, trotz der Umdeutung, die später (B. S. 352 ff.) mit dem Regriff vorgenommen wird. Kants Aufgabe in diesem letzten Teil besteht darin, den weiten und stürmischen Ozean, von dem das Land der Wahrheit umgeben wird, jenen eigentlichen Sitz des Scheins, wo manche Nebelbank und manches bald wegschmelzende Eis neue Länder lügt, nach allen Breiten zu untersueben, um gewiss zu werden, ob etwas in ihnen zu treffen sei ("Kritik" B. S. 295). Jener Ozean ist das Gebiet der Ideen, d. i. der reinen Vernunftbegriffe. Und die Unterseheidung derselben "von den Kategorien oder reinen Verstandesbegriffen als Erkenntnissen von ganz verschiedener Art. Ursprung und Gebrauch ist ein so wichtiges Stück zur Grundlegung einer Wissenschaft, welche das System aller dieser Erkenntnisse a priori enthalten soll, dass ohne eine solche Absonderung Metaphysik schlechterdings unmöglich oder höchstens ein regelloser stumperhafter Versuch ist, ohne Kenntnis der Materialien, womit man sich beschäftigt, und ihrer Tauglichkeit zu dieser oder jener Absicht, ein Kartengebäude zusammenzuflicken" (Prolegomena, § 41, vgl. § 40, 2, Absatz).

So sicher nun einerseits die Untersuehungen der Dialektik nicht vermisst werden durften, wenn die Theorie der rationalen Erkenntnis keine Lücke aufweisen sollte, so unnötig war es andrerseits, ihnen eine solche Breite zu geben, dass sie Aesthetik und Analytik an Umfang übertrafen. Es würde genügt haben, den Abschnitt über Phänomena und Noumena zu erweitern und entweder an einzelnen Proben die Unmöglichkeit und Unbegründetheit der transscendenten Metaphysik zu demonstrieren oder im Anschluss an die allgemeine Untersuchung eine korze, aber umfassende systemstreche Uebersieht über die vier Disziplinen der transscendenten Ontologie, Psychologie, Kosmologie und Theologie au geben und in

jeder von ihnen die Grundlosigkeit des Anspruchs auf objektive Gültigkeit bündig zu erweisen. Dann ware auch ausserlich die Thatsache zum Ausdruck gebracht worden, dass Aesthetik und Annlytik die Hauptsache sind, die Dielektik aber nur die notwendige polemische Ergänzung oder gleichsam nur der unentbehrliche Schlussstein des ganzen Gebäudes.

So mag die Sachlage vielleicht noch um 1776 gewesen sein, bevor Kant seine neue Wissenschaft in die Form der Logik gepresst und die beiden Teile: Analytik und Dialektik einander gegenübergestellt hatte. In dem Briefe an Herz vom 24. November jenes Jahres unterscheidet er bekanntlich Kritik, Disziphin, Kanon und Architektonik. Wahrscheinlicher aber ist mir, dass schon viel früher die Dialektik sich mit Macht in den Vordergrund gedrängt hat, von der Zeit an nämlich, in welcher Kant sieh von der Notwendigkeit überzengt hatte, den Lehrbegriff des transseendentalen Idealismus auch auf seine Theorie der intellektualen Erkenntnis zu übertragen. Sobald jener Lehrbegriff vollständig ausgebildet war, musste Kants Verhältnis zu dem Antinomienproblem, welches ihn schon mehrere Jahre intensiv beschäftigt hatte, ein ganz anderes werden. Das Problem war jetzt sehr einfach zu lösen. Es entstand durch Verwechselung der Erscheinungen mit Dingen an sich. Die reinliche Unterscheidung zwischen beiden genügte zur Lösung. Gerade an dieser Sonderung fehlte es aber bisher durchaus; zum transscendentalen Idealismus durchzudringen, hatte Kant selbst die schwersten Kämpfe gekostet. Da war es erklärlich, dass er jene Tauschung, welche die Antinomien bervorrief, für eine unvermeidliche, im Wesen der mensehlichen Vernunft selbst hegende Illusion erklären zu mitssen glaubte. Die neue Lehre zog aber auch eine vollständige Frontveränderung der ganzen transscendenten Metaphysik gegenüber nach sieb. Die letztere konnte fernerhin keinen Anspruch mehr darauf machen. wahres Wissen 20 sem; sie sank zum Schein herab. Aber selbst für die Afterbeweise und die leeren Spekulationen, die Kant mit dem Verstande verdammte, blieb in seinem Herzen noch eine kleine Schwäche zurück. Er konnte sich nicht dazu entschließen, sie, an denen Juhrhunderte gearbeitet, auf welche führende Geister die Kraft ihres Denkens konzentriert hatten, sang- und klanglos in das Meer der Vergessenheit hinabsinken zu lassen. Bei den Anthomien war ein Ausweg gefunden. War er nicht auch bei den Schwesterwissenschaften gangbar? Auch auf sie hatte ja nur deshal b so unendlich viel Kraft untzlos vergeudet werden können, weil man den Unterschied der Erscheinungen und Dinge an sich nicht begriffen hatte. Auch sie wurden deshalb ebenso wie die Antinomien zu "Sophistikationen, nicht der Menschen, sondern der reinen Vernunft selbst, von denen selbst der Weiseste unter allen Menschen sich nicht losmachen and vielleicht zwar nach vieler Bemthung den Irrtum verbitten, den Schein aber, der ihn unaufhörlich zwackt und äfft, niemals los werden kann" (Kritik B. S. 397).

Was auf diese Weise erreicht wurde, war zweierlei; einmal eine Ehrenrettung der denkenden Menschheit. Ihr Irren war notwendig gewesen - weil im Wesen der Vernunft begründet - und nicht umsonst; denn nur durch den Irrtum war die Erkenntnis der Wahrheit möglich geworden. Nur die unvermeidlichen Widersprüche und die hartnäckig sich behauptenden Trugschlässe hatten Kauf gezwungen, sich zum transscendentalen Idealismus zu bekehren. So waren die früheren Generationen entschuldigt und die Vorsehung stand gerechtfertigt da wegen des Entwicklungsganges, auf dem sie die Menschheit gestihrt, wegen der steilen Höhen, welche sie dieselbe hatte erklimmen lassen.

Noch wichtiger ist aber das zweite Resultat: Je grüsser der Irrium gewesen war, je unvermeidlicher die Illusion, desto bedeutangsvoller wurde natürlich der Schritt, der aus dem Labyrinth herausführte, desto wichtiger der Lehrbegriff, welcher den Schein als solchen darstellte und auflöste. Der transscendentale Idealismus and die an ihn sich auschliessende Grenzbestimmung standen also auf einmal gross da. Je mehr die an sich willkürlichen Spekulationen der früheren Metaphysik zu einer naturgemässen Dialektik zusammenwuchsen, desto mehr hob sieh die Bedeutung der neuen Lehren. Und umgekehrt: je mehr Idealismus und Grenzbestimmung Kants Gedanken auf sich lenkten, um so mehr wuchs das Ausehen der Dialektik, um se unvermeidlicher wurden ihre Sophistikationen. Beides stand in Wechselwirkung.

Damit wurde aber die Stellung der Dialektik im System eine ganz andere. Ursprünglich war sie ein Anhängsel, wenn auch ein zur Ergänzung und Vollständigkeit notwendiges. Die Grenzbestimmung stand im Dienst der rationalistischen Tendenz. Jetzt wird die Dialektik der Aesthotik und Analytik nebengeordnet, sie wird fast zur gleichberechtigten Hälfte, ja, an einigen Stellen kann es scheinen, als sei sie das eigentliche Ziel und das Vorhergebende nur Vorbereitung, nur Mittel zu dem in der Dialektik

liezenden Zweck. Idealismus und Grenzbestimmung dienen nicht mehr dazu, nur den Kreis der Untersuchung zu schließen durch den Nachweis, dass im transscendenten Gebiete auf rationale Erkenntnisse von gegenständlicher Gültigkeit nicht zu hoffen ist. Sie sind nicht mehr bloss Mittel zur Vollendung gewisser rein erkenntnistheoretischer Untersuchungen, sondern ihnen kommt jetzt (wenigstens bis zu einem gewissen Grade) eine selbständige hohe Bedeutung zu, indem sie es sind, welche die schwierigen metaphysischen Antinomienprobleme lösen und den ganzen Wust von scheinbar unvertigbaren Illusionen und Sophistikationen auf einmal aus der Weltschaffen. Und noch eines! An Stelle der alten Metaphysik setzt Kant seine neue in Gestalt der Glaubensartikel seiner praktischen Philosophie. Ohne Dialektik aber kein praktischer Glaube! Ohne Zerstören kein Aufbauen!

So wird es vollständig erklärlich, dass Idealismus und Grenzbestimmung in der Dialektik fast durchweg im Vordergrunde steben und ihren eigentlichen Schwerpunkt hilden, ja! dass die inneren Verhältnisse der Dialektik häufig -- namentlich pach 1783 - sogar auf die übrigen Teile des Systems zurückwirken und die Tendenz haben, auch in Aesthetik und Analytik den Schwerpunkt zu verschieben (vgl. oben S. 167--68, 187--193). Besonders die Rückblicke der Dialektik auf die früheren Teile sind oft sehr parteiisch gefärbt. Aber auch in späteren Arbeiten tritt dasselbe bervor. Zuweilen werden sogar Acusserungen über den Hauptzweck der theoretischen Philosophie, die doch das Ganze derselben und die prinzipiellen Verhältnisse zwischen ihren einzelnen Teilen in Rechnung ziehen sollten, von jeuen Einflüssen der Dialektik tangiert. Jedem Kenner werden Belegstellen genug vorschweben, teilweise sind sie oben schon gegeben worden. Ich beschränke mich hier darauf, noch auf drei hinzuweisen, deren eine sich in den Prolegomenen findet, die beiden andern in der Methodenlebre der "Kritik", welche auch zum grossen Teile unter dem Bann der Dialektik steht. "Wo weder empirische noch reme Anschauung die Vernanft in einem sichtbaren Geleise halten, nämlich in ihrem transscendentalen Gebrauche, nach blossen Begriffen, da bedarf sie so sehr einer Disziphin, die ihren Hang zur Erweiterung über die engen Grenzen moglicher Erfahrung bändige und sie von Ausschweifung und Irrtum abhalte, dass auch die ganze Philosophie der reinen Vernunft [se die Darstellung der alten transscendenten Metaphysik, meht etwa die ganze Kritik der remen Vernuuft) bloss mit diesem negativen Nutzen zu thun hat" (Kritik B. S. 739). "Der grösste und vielleicht einzige Nutzen aller Philosophie der reinen Verpunft [se, in thren theoretischen Versuehen, über das Feld der Erfahrung hinauszukommen] ist wohl nur negativ, da sie nämlich nicht als Organon zur Erweiterung, sondern als Disziplin zur Grenzbestimmung dient, und, austatt Wahrheit zu entdecken, nur das stille Verdienst hat, Irrithmer zu vorhitten" (Kritik B. S. 823). "Auf solche Weise bleibt unser obiger Satz, der das Resultat der ganzen Kritik ist, andass uns Vernunft durch alle ihre Prinzipien a priori niemals etwas mehr als lediglich Gegenstände möglicher Erfahrung und auch von diesen nichts mehr, als was in der Erfahrung erkannt werden kann, lehre"" (Prolegomena, § 59).

Doeh darf man diese und ähnliche Stellen nicht etwa dahin interpretieren, dass dem Idealismus und der Grenzbestimmung rein um ihrer selbst willen die beherrschende Stellung zugefallen ist, welche sie zweifelsohne in der Dialektik einnehmen. Auch in der letztern sind sie schliesslich doch nicht Selbstzweck. Sie haben ihren Schwerpunkt nicht in sich selbst, sondern gravitieren nach et was ausser ihnen hin. Ist es nicht mehr in erster Linie die Begründung der rationalen Wissenschaft, so ist es jetzt die Lüsung des Antinomienproblems und die Fundamentierung der praktischen Philosophie mit den aus ihr abgeleiteten Glaubensartikeln. Die Dialektik ging nicht aus Freude am Zerstören hervor, wenn, wie natürlich, auch dann und wann das Gefühl, durch Scharfsinn "Alleszermalmer" zu sein, Kant mit intensiver Lust erfüllen mochte. Er sehrieb auch nicht aus den Motiven beraus, die einen Skeptiker treiben mögen. Das Bewusstsein, einen gauzen Zweig der menschlichen Erkenntnis abgehauen, das Pochen auf scheinbare Einsichten für immer zerstört zu haben, konnte ihn an und für sich nicht mit Befriedigung erfullen. Handelte es sich doch auch nach seiner Ansicht dabei um die wesentlichen Zwecke der Menschheit! Einen bisher von vielen und lange auch von ihm selbst für gangbar gehaltenen Weg zu diesen letzten Zielen für immer zu versperren, konnte ihn an sich unmöglich reizen, musste aber eine Aufgabe von grosser Bedeutung für ihn werden, sobald er einsah, dass ein andrer allein gangbarer Weg vollkommen sicher zum Ziele führe, sobald nur der Irrweg als solcher gekennzeichnet sei. Ein Mann wie Hume befand sich in einer ganz anderen Stellung Er hatte kein inneres Verbältnis mehr zu jenen Spekulationen, speziell denen der transscendenten Theologie, und meinte, es werde um die Menschheit bedentend besser stehen, venn auch die übrigen Denker diesen Sandpunkt einnähmen und das Texansvendente auf nich berühen liemen. Das will und meint Kanz aber gar nicht. Die metaphysischen Spekulationen bleiben ihm nich wie vor lieb und wert. Nur ihr Gewand wechnelt, nie werden gleichnum umgeprägt, erhalten ein anderes Bild und eine andere wertbezeichnende und wertbegründende Umsehrift. Früher Wimensätze werden sie zu Glaubenartikeln. Für Hume konnte ein Grenzbestinnung Selbstzweck sein. Sie zu vollenden konnte er, ganz abgesehen von anmer ihr liegenden Zwecken, für eine Arbeit halten "des Sehweines der Edlen wert". Nicht so Kant. Während er die Dialektik schrieb, mag es ihm oft wie klagender Geister Flüstern im Ohr geklungen haben, ähnlich wie später Göthes Faust;

"Weh! weh!
Du hast sie zerstört,
Die schöne Welt,
Mit mächtiger Faust:
Sie stärzt, sie zerfällt!
Ein Halbgott hat sie zerschlagen!
Wir tragen die Trümmer ins Nichts himüber,
End klagen über die verlorne Schöne."

Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet, wird die widerspruchsvolle Lehre von den Ideen als regulativen Prinzipien verständlich. Sie sucht eben von der alten Metaphysik zu retten, was noch zu retten ist. Noch viel bezeichnender aber ist das Beispiel, welches die \$\$ 57-59 der Prolegomena bieten. Danach ist es zwar ungereimt, wenn wir hoffen, mit unserer Erkenntnis irgendwie tiber Erfahrung hinaus in das Gebiet der Dinge an sieh dringen zu können. Noch viel ungereimter aber würde es sein, wenn wir gar keine Dinge an sich selbst einfäumten oder unsere Erfahrung für "die einzig mögliche Erkenntnisart der Dinge" hielten. "Unsere Prinzipien, welche den Gebrauch der Vernunft bloss auf mögliche Erfahrung einschränken, könnten selbst transscendent werden und die Schranken unserer Vernunft für Schranken der Möglichkeit der Dinge selbst ausgeben, wie davon Humes Dialoge zum Beispiel dienen können, wenn nicht eine sorgfältige Kritik die Grenzen unserer Vernunft auch in Ausehung ihres empirischen Gebrauchs bewachte und ihren Anmassungen ein Ziel setzte." Gegen Schluss des § 57 verteidigt Kant dann den deistischen Gottesbegriff gegen Humes Angriffe und sucht in ausgesprochenem Gegensatz zu diesem Philosophen vermöge des symbolischen Anthropomorphismus und der Erkenntnis nach der

Analogie sogar noch über den Deismus binauszukommen zu inhaltsvolleren theistischen Bestimmungen. Die ganzen Paragraphen sind wichtig und verdieden nachgelesen zu werden. Nachdem Kaut in § 58 die Erkenutuis nach der Analogie, die uns das Grenzgebiet der menschlichen Vernunft außehliesst, uns von ihm "eine wirklich positive Erkenntnis" verschaft und also den Schleier, der das Gebiet der Dinge an sich deckt, sogar für die theoretische Vernunft etwas lüftet, ausführlich behandelt hat, schliesst er triumphierend: "Auf solche Weise verschwinden die Schwierigkeiten, die dem Theismus zu widerstehen scheinen, dadurch, dass man mit dem Grundsatze des Hume, den Gebrauch der Vernunft nicht über das Feld aller möglichen Erfahrung dogmatisch hinauszutreiben, einen anderen Grundsatz verbindet, den Hume gänzlich übersah, nämlich das Feld möglicher Erfahrung nicht für dasjenige, was in den Augen unserer Vernunft sich selbst begrenzte, anzusehen."

Ich glaube nicht, dass für den Mann, der dies schrieb, der die Schranken, die er aufrichtet, selbst durchbricht, der hinsichtlich der transseendenten Erkenntnis mit der einen Hand das teilweisewiedergiebt, was er mit der audern nimmt, den bei seinem Zermalmen doch ein leises Gefühl des Bedauerns zu beschleichen scheint, — dass für den Grenzbestimmung, ganz zusammenhanglos für sich genommen. Selbstzweck sein konnte. Sie mochte ihm sehr wertvoll erscheinen als Mittel zu andern Untersuchungen und zur Lösung fremder Probleme. Aber den Schwerpunkt seines Systems darin erblicken, dass er bestimmte Grenzen für das theoretische Erkennen feststellte, die er nachber doch nicht einhielt: das konnte er unmöglich.

Ebensowenig wie die Grenzbestimmung ist schlieselich der Idealismus in der Dialektik Selbstzweck, und noch viel wenger in den übrigen Teilen des Systems. Er dient zur Lösung der Antinomien, zur Begründung der praktischen Philosophie und der Glaubensseite des Systems: daher seine grosse Bedeutung, die ihm einen relativ selbständigen Wert verleiht (wenigstens den rein erkenntnistheoretischen Untersuchungen gegenüber). Es sei mir gestattet, diese Behauptung durch einige polemische Bemerkungen gegen Volkelt<sup>1</sup>) zu erhärten. Seine treffliche Analyse der Kantischen Erkenntnistheorie tadelt mit Recht an manchen Forschern, dass sie

<sup>&#</sup>x27;) Joh. Volkelt. J. Kants Erkenntnistheorie auch ihren Grundprinzipien analysiert. Leipzig 1579.

das Denken unseres Philosophen Lals zu emfach und durchsichtig. als eree an wenig komplimente, mühestelle und dunkel rangende Arbeit" auffassen S. III. Sein Denken ist viehnehr ein anseerst komplizierter Organismas, die legischen Triebfedern greifen in ihm and Manniehfalturete inemander, und mehte ist verkehrter, als durch das Ziehen einiger gerader Linien sein Denken erschöpfend charakteristeren zu wollen" S 02 Mit grossem Nachdruck wegst Volkelt darauf hin, "dass der Mangel an Bewasstsein über die bewegenden Krafte des eigenen Denkens und die damit zusammenhängende Selbstverständlichkeit so vieler Ananhmen für kants Philosophie von überraschend grosser Bedeuting ist" (S. IV., "dass sich die Ureigentumlichkeit dieses Denkens erst in einer ausserst komplimerten Verbindung verschiedener, ja entgegengesetzter und widersprechender Faktoren erschöpft." Durchaus begründet ist seine Warnung vor dem eitlen Streben, "die kantische Philosophie als konsequente, widerspruchsfreie, klare und glatte Durchführung gewisser Prinzipien zu erweisen" (S. 80). Und in der That' Es ist geradezu ein Unglück zu nennen, wenn blinde Anhänger und übereifrige Schüler das System eines grossen Denkers selbst dann noch von Widersprüchen frei machen wollen, wenn es seine erste Wirkung auf die Zeitgenossen ausgeubt hat. Tritt ein System erst neu auf, dann ist ein solches Streben entschuldbar. Aber spater besteht die Aufgabe gerade darin, die Widerspruche, welche jeder philosophischen Lehre wie überhaupt allem beschränkten menschlichen Wissen anbatten, festanstellen, die unbewiesenen als selbstverständlich angenommenen Prämissen zu ernieren und aus ihrem Zusammenwirken mit den bewegenden Kraften der Entwicklung, sowie mit den klarbewussten Problemstellungen und Forschungstendenzen jene Inkonsequenzen und Widersprüche zu erklären. Nur eine solche Zersetzung der großen Systeme macht den Fortschritt möglich. Andernfalls knebeln sie, zwingen sie das Freie und Selbständige unter ihren Bann und machen es unselbständig. Aber auch ein wirkliches Verständnis des Denkers ist nur auf diesem Wege möglich. Will man ihn darchaus konsequent machen, was schliesdich doch kein Mensch ist, so muss man sein System entweder verwassern, indem man gerade die Spitzen und Schärfen, also meistens den individuellsten Teil, beseitigt, oder man wird eine einseitige Darstellung geben, indem man die eine Tendenz hervorhebt, die anderen nicht damit übereinstimmenden aber unterdrückt. Es gehört tiefstes Eindringen in das eigentliche Wesen des Denkers wie des Denkens

überhaupt dazu, um scheinbare von wirklichen Widersprüchen zu unterscheiden, und um zu erklären, wie die letzteren gerade in der Individualität dieses Denkers zusammen bestehen konnten, ja! mussten. Dringt man aber so bei den Heroen der Philosophie in das innerste Heiligtum ihrer Werkstatt ein, so kann das nicht anders als vom wohlthätigsten Einfluss auf die eigne Produktion auch bei uns Epigopen sein. Man lernt die Individualität über alles schätzen, aber auch über alles fürchten. Schätzen, insofern sie der sprudelnde Quell alles wahren Lebens und alles schöpferischen Denkens ist. Fnrebten, weil sie die Resultate fälscht und die nie bezweifelten Prämissen als selbstverständliche oder gar streng erwiesene Grundlagen, das bloss Subjektive als etwas Objektives erscheinen lässt, So wird man getrieben, im eignen Denken eine reinliche Scheidung vorzunehmen zwischen Glauben im weitesten Sinne des Wortes allem Fürwahrhalten aus subjektiven, mehr oder weniger individuellen Gründen) und dem eigentlichen Wissen, die Grundprinzipien des eignen Denkgebäudes vor allem darauf hin zu prüfen, ob sie erschlieben und bittweise angenommen oder erwiesen sind. Und pur, wenn die subjektiven Faktoren, alles was auf menschlichen Wunschen und Bedürfmssen beruht, als solche erkannt und vollständig ausgeschieden werden ans dem Gebiet der strengen Philosophie, kann man hoffen, sich der Lösung der Welträtsel entweder anzunähern oder für das Wissen das Banner des non liquet mit allgemeiner Zustimmung an den Grenzen des für immer Unerforschlichen aufzupflanzen.

Mit grosser Meisterschaft hat nun Volkelt alle die vielen Widersprüche und lakonsequenzen nachgewiesen und systematisch dargestellt, die sich in Kants Lehre vom Dinge an sich inden. Aber eines fehlt in seinem Werke nach meiner Ansicht: die psychologische Erklärung nämlich, wie dies Vielerlei von Meinungen sich zu einem weingstens formell einheitlichen Denken vereimgen konnte. Volkelt versucht zwar, eine solche Erklärung zu geben, indem er jene Widersprüche auf das Gegeneinanderwirken des rationalistischen Erkenntnisprinzips einerseits, welches notwendige Denkbestimmungen für Seinsbestimmungen der Gegenstände (Dinge an sich) ausgiebt, und der Prinzipien des absoluten Skeptizismus und exklusiven Subjektivismus andererseits zurückführt. Nach meiner Ansicht hat Volkelt hier sein Ziel nicht erreicht. Ich gestehe gern zu, dass auch an diesem Punkte wieder ein starkes subjektives Element mitspricht. Dem einen erscheint dieses denkbar und denk-

notwendig, dem andern jenes. Für mich ist es ein Ding der Unmöglichkeit, die Konstitution von Kants Denken zu verstehen und zu begreifen, solald man, wie Volkelt es thut, den absoluten Skentizismus und exklusiven Subjektivismus auch nur neben anderen Prinzipien in den Vordergrand desselben stellt. Wenn man die idealistische Gedaukengruppe, vom rein erkenntnigtheeretischen Gesiehtspunkte aus, in erster Linie als Solbstzweek and meht zanzelet als blosses Mittel za einem anner ihr liegenden Zweek fangieren lässt, sie als einen der Ausgungspunkte des Kantischen Denkens betrachtet und nicht als eine Konsequenz der Untersuchung, die zunächst Nebensweck ist, mit in Kauf genommen wird und darum eigens ihr gewichnete Erörterungen par beilänfig veranlaget: dann wird es anerklärlich. wie Kaut sich in den Erörterungen über die Dinge an sieh so dunkel, vieldentig and widerspruchsvoll ausdrücken konnte. Es handelt eich bei ihnen dann ja um Untermehangen. die im Vordergrunde seines Interesses stehen musten, um Fragen. die unbedingt eine klare anzweideutige Antwort verlangten. Mochten auch andere Motive ihn nach anderen Richtungen hin zerren; war die idealistische Tendenz ein Hauptagens, dessen er sieh vollbewundt war, so musste er sich mit jenen andern Trieben auseinandersetnen und eine Formel finden oder wenigstens zu finden suchen, welche den verschiedenen Motiven der Gedankenbildung gerecht wurde. Ganz anders, nimmt man an, dass die idealistischen Erörterungen tiber das Dasein der Dinge an sich und ihre Konformität oder Nichtkonformität mit den Kategorien prinzipiell zunächst ausserhalb des Kreises der Untersuchungen liegen, dass Kant nur im Verlauf der Darlegungen beiläufig, fast wider Willen, auf sie geleitet wird, indom sich ihm Fragen als Konsequenzen seiner Resultate anfdrängen, die zwar gebieterisch Antwort heischen, aber doch ganz verschieden beantwortet werden müssen, je nachdem er seine Privatmeinungen zu Worte kommen lässt oder aus seinem System die letzten Folgerungen zieht. Auch in einem relativ gesunden Organismus können Missbildungen und Zersetzungen stattfinden, aber nur an Nebenpunkten, die den eigentlichen Triebkräften fern liegen und darum dem Kreislauf der Säfte nicht so leicht erreichbar sind. Treten aber an den Zentren, wo die erneuende, lebenspendende Kraft ihren Sitz und Ausgangspunkt haben sollte, derartige Erscheinungen auf, no int dan ein nicheres Zeichen für den Verfall des ganzen Orgaummun. Bo auch bei Kant. Ist der absolute Skoptizismus eine der

Haupttendenzen, so müsste grössere Klarheit hinsichtlich seiner und der Lehre von den Dingen an sich vorhanden sein, wollte man Kanta Schriften wirklich mit dem Namen "System" beehren. So wie sie nach jener Voraussetzung vorlägen, mit den Widersprüchen and Inkonsequenzen gerade in ihrem Mittelpunkte, mitsste man sie mit Fichte "eher für das Werk des sonderbarsten Zufalls halten, als für das eines Kopfes".

Volkelt drückt sieh nun zwar mit Rücksicht auf den absoluten Skeptizismus sehr vorsichtig aus und lässt ihn nur mit gewissen Kantelen als eine der Haupttendenzen des Kantischen Denkens fungueren. Er definiert ihn als denjenigen erkenntnistheoretischen Standpunkt, welcher "die am Ausgangspunkte der Philosophie bestehende absolute Unsicherheit alles dessen, was jenseits unserer Vorstellung liegt, zugleich zum letzten Resultat alles Philosophierens macht". "Er meint, dass, weil es unmöglich sei, über das Vorstellen direkt und im eigentlichen Sinne hinauszugehen, es ein Hinausgreifen des Vorstellens über sich selbst überhaupt und in gar keinem Sinne geben könne" (S. 8). Volkelt gesteht nun zu, dass der Anfang der kritischen Philosophie gerade diejenigen Fragen nicht behandelt, welche vom Standpunkte des absoluten Skeptizismus aus als die fundamentalsten anzusehen sind, dass er daher keine prinzipielle Begründung jenes Erkenntnisprinzips giebt, Trotzdem soll dasselbe "eine wesentlich bestimmende Stellung" in dem System einnehmen. Kant widmet ihm zwar auch im weiteren Verlaufe seiner Philosophie keine prinzipielle Erörterung und stellt es auch nachträglich nicht "mit voller Schärfe und Bewusstheit in den Mittelpunkt derselben", aber es macht "in der Form einer nur dunkel bewussten Triebfeder, einer unernrterten, selbstverständlichen Voraussetzung einen bestimmenden Faktor seines Denkens aus". Die weitere Folge davon soll sein, daes das Prinzip, "statt seine Alleingiltigkeit in scharfer Konsequenz durchzusetzen, in unklarer, widerspruchsvoller Verbindung mit anderen Erkenntnisprinzipien" auftritt (S. 12).1) Ich stimme zwar darin ganz mit Volkelt überein, dass die unbewiesenen, als selbstverständlich vorausgesetzten Pramissen bei Kant eine sehr grosse Rolle spielen (vgl. oben S. 18-19, 39-40, 43, 309). Aber dem absoluten Skeptizismus kann ich nicht einmal diese Bedeutung zugestehen.

Zunächst: wenn Kant lehrt, all unser Erkennen könne uns nie über die Erscheinungswelt hinausführen, so ist das nicht dasselbe

<sup>1)</sup> Achaliche Ausdrücke auf S. 21-22, 45, 50, 66, 96.

wie Volkelt meint, S. 16), als wenn er die Einschränkung unseres Erkennens auf die Vorstellungen behauptete. Vor dem Verstande Kants, wenn derselbe den Forderungen seines Systems völlig gerecht zu werden suchte, musste freilich beides zusammenfallen, nicht aber wenn er sein Gefühl hefragte, wenn er gleichsam nur als Mensch redete. Da kam den Erschemungen entschieden ein gewisses Etwas zu, eine Schwere, eine Festigkeit und Selbständigkeit, die den Vorstellungen fehlte. Wir haben einmal innere Vorstellungen von den änsseren Gegenständen im Raume, zweitens sind diese zwar anch selbst wieder äussere Vorstellungen, aber nach Kant doch Vorstellungen von besonderer Art, die von uns in unsere äussere Anschauungsform, den Raum, hineinprojiziert sind und dort nun eine gewisse Selbständigkeit sich erringen und besitzen. Das, was in der Erscheinung "der Empfindung korrespondiert", will Kant nach der "Kritik" (B. S. 34) die Materie derselben nennen. Die Empfindung ist nur Vorstellung, die Erscheinung hingegen etwas der Verstellung Körrespondierendes im Raume. Erscheinungen haben daher zwei Seiten. Mit der einen weisen sie direkt auf die Dinge an sich, die andere macht, dass sie unsere Vorstellungen sind. Die Dinge an sich unterwerfen sich unseren Erkenntnisformen, gehen dadurch in unser Vorstellungsleben ein und werden eben als Erscheinungen zu unsern Vorstellungen. Aber jede Erscheinung hat doch zugleich wieder etwas relativ Selbständiges an sich, etwas dem Ding an sich Verwandtes, weil jede gleichsam ein Symbol für ein Ding an sich ist und letzteres das "wahre Correlat" der ersteren. Nicht, als ob das innere Wesen, der metaphysische Grund der Erscheinung das Ding an sich wäre, als ob letzteres in jeder Erscheinung als eigentlicher Kern drinsteckte! Mit Recht polemisiert Volkelt gegen diese Auffassung (S. 15). Aber jede Erscheinung giebt eine Anweisung auf ein Ding an sich, sie setzt eine Sache an sich selbst vorang und "thut also Anzeige darauf" (Prolegomena § 57, S. 171). Andernfalls würde man zu dem ungereimten Satz kommen, dass Erschemang ohne etwas wäre, was da erscheint ("Kritik" B. S. XXVII; ähnlich noch öftera. Man wird demgemass Kants Ansicht dahin präzisieren müssen, dass, wenn man von einer Erkenntnis der Erscheinungen redet, schon eine Anwendung des rationalistischen Exkenntuisprinzips stattfindet, indem man gewisse notwendige Denkbestimmungen zugleich als Seinsbedingungen ansieht. Das gesehreht in doppelter Weise. Einerseits geht man über die eigentliche Vorstellungswelt hunus zu den Erscheinungen, die schon an sich in gewissem Sinne ein transsubjektives Gebiet ausmachen, insofern sie zwischen blossen Vorstellungen und Dingen an sieh in der Mitte schweben als ein Etwas von unbestimmbarem Charakter, aber auf jeden Fall höherem metaphysischem Daseinswerte, als blossen Vorstellungen zukommen könnte. Andererseits aber hat man in diesen Erscheinungen zugleich auch noch die Kehrseite der Dingean sieh vor sieh, jene weisen ausnahmstos und mit vollständiger Sicherheit auf eine ihnen zu Grunde liegende, gleichsam noch transsubjektivere Wirklichkeit, als sie selbst sind, hin. Wenn Kant also sagt: wir können in unserem Erkennen nie über die Erscheinungswelt binauskommen, so hat das einen ganz anderen Sinn und Klang, als wenn der Positivist oder absolute Skeptizist behauptet: unser Wissen erstreckt sich nicht weiter als auf unsere Vorstellungen. Die völlige Discrepanz von Vorstellung und Sein, das Fehlen jeder Briteke von hüben nach drüben, ist das, was den Positivisten zu seiner Aufstellung treibt. Bei Kant ist gar keine Klast vorhanden, die das Schlagen einer Brücke notwendig machte. Nicht darin sieht er die Schwierigkeit, überhanpt über die Vorstellung hinauszukommen, sondern nur darin, das transsubjektive Gebiet näher zu bestimmen. Die Existenz des letzteren ist nach seiner Meinung zweifelles, und darum erscheint ihm auch der Uebergung aus der Vorstellungswelt in dasselbe erlaubt, so sehr erlaubt, dass er ihn meistens als etwas gang Selbstverständliches, gar nicht erst einer Untersuchung Bedurftiges hinstellt. In demselben Augenblick, in welchem er von der Beschränkung auf Erscheinungen spricht, vollzieht er diesen Uchergang and zwar, ohne sich eines Wagnisses bewusst zu sein, weil die Erscheinungen selbst in seinen Augen eine Art von transsubjektivem Charakter haben und ausserdem ihrerseits wieder mit Gewisshert auf etwas noch Objektiveres binweisen.

Auch Volkelt kennt die Stellen natürlich, auf welche ich soeben hinwies. Er behandelt sie in einem späteren Kapitel seines Buches (S. 93 ff., vgl. aber auch S. 20, 21), erklärt sie aus dem Zwang, den das rationalistische Erkenntnisprinzip auf Kant ausübte, basst trotz ihrer das skeptische Fundamentalpronzip einen mindestens

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. hierzu Vaihinger: Zu Kants Widerlegung des Idealismus, in Strassburger Abhandlungen zur Philosophie, 1884. Vaihinger: Commentar II, S. 35- 55. R Falckenberg: Geschichte der neueren Philosophie, 1886, S 268 ff. I. Busset Zu Kanta Lehre vom Dinge an sich, in: Zeitsehr. f. Philosophie u philosophische Krnik, Bd. 102, 1593, S 175 ff

unbewussten Schwerpunkt seines Denkens bilden und interpretiert die in ihnen behauptete Beschrünkung unserer Erkenntnis auf Erscheinungen dabin, dass unter letzteren nur Vorstellungen zu verstehen sind, und nichts mehr. Nun stelle ich durchaus nicht in Abrede, dass man in Kants Werken Stellen finden kann, in welchen diese Auffassung wirklich vorliegt. Aber sie bilden auf jeden Fall Ausnahmen. Die Regel ist, dass Kant in den Begriffen "Vorstellung, Erscheinung" zugleich etwas mitdenkt, was vorgestellt wird, was erscheint, etwas, was seiner Existenz nach unzweifelbaft gewiss ist, wenn es auch nicht näher bestimmt werden kann. Sollte dem Ausdruck "Beschränkung der Erkenntnis auf Erscheinungen" das skeptische Prinzip zu Grunde liegen, so müsste es in demselben Augenblick in sein Gegenteil: das rationalistische umschlagen oder zu Gunsten des letzteren völlig aufgehoben werden.

Mit Recht vertritt Volkelt die Ansieht, dass Kant die Möglichkeit der Dinge an sich nie geleugnet habe. Er geht noch weiter und sagt: Man kann kaum einige Seiten in der Vernunftkritik lesen, ohne auf Stellen zu stossen, in denen Kant dem Dinge an sich mit positiver Sicherheit Existenz zuschreibt (S. 94) ) Trotzdem soll sich ihm "die Existenz des Dinges an sich zuweilen in ein problematisches Licht rücken. Damit ist nicht einmal soviel gesagt, dass er diese Existenz je in seinem Innern ernstlich bezweifelt habe. Emerseits überkam ihn zuweilen das dunkle Gefühl, dass die Wirkung des skeptischen Grundsatzes sieh doch wohl auch auf die Existent des Dinges an sich erstrecke, und er bequemte sich dann zu Wendungen, die diesem Gefühle gerecht wurden. Andererseits mochte er sich in demselben Augenblicke sagen, dass es sich ja gant voc selbst verstehe, dass das Ding an aich trotzdem existiere. Diese Selbstverstandlichkeit erschien ihm als so unwidersprechlich, das es thin gar nicht einfiel, dass Jemand bei jener auch die Existent des Dinges an sich in Frage stellenden Konsequenz stehen bleiben könne" (S. 91, 92). Oder, um einen anderen Ausdruck Volkelts a gebrauchen: Kant lässt es "zuweilen – wenigstens als fermele Forderung seines Standpunktes, wenn auch vielleicht nicht innersten Glauben nuch - dahingestellt, ob das Ding an 🗪

i) Dass Kant an den bei weitem meisten Stellen die zweifellose Lass einer Mehrheit von afhrierenden Dingen an sich stellschweigend annach stellschweigend annach stellschweigend daren so kiar aus sellschweizendlich voraussetzt, liegt nach meiner Ansicht so kiar aus nach dar durch Erdmann und Volkelt au gründlich dargette dass ich darauf verziehte, noch ein Wort darüber zu verlieren

existiere." Das Vorhandensein einzelner solcher Stellen (Volkelt führt eine Anzahl an, S. 14, 15, 89 ff.) leugne ich durchaus nicht; sie beweisen aber nicht das, was aus ihnen herausdemonstriert werden soll. Sie dienen nicht zum Ausdruck für ein dem Kantischen Denken halb bewusst, halb unbewusst zu Grunde liegendes Erkenntnisprinzip des absoluten Skeptizismus. Sie sind vielmehr erzwungene Geständnisse, die Kant, fast möchte man sagen, wider bessere Ueberzeugung abgepresst werden. Der in ihnen sich aussprechende Skeptizismus ist nichts dem Kantischen Denken Gemässes, in ihm ursprünglich Vorhandenes oder auch nur aus seiner natürlichen Konstitution Fliessendes. Unser Philosoph muss sich vielmehr erst kunstlich über seinen gewöhnlichen Standpunkt erheben, mit Selbstverleugnung und grosser Kraft der Abstraktion von selbstverständlichen Voraussetzungen und liebgewordenen Denkgewohnheiten abschen, um auf der Höhe der Situation zu stehen, und selbst dann gelingt es ihm nicht lange, sich auf ihr zu halten. Die natürliche Tendenz seines Denkens lässt ihn nicht nur an der Existenz der Dinge an sich durchaus nicht zweifeln, sie drängt ihn sogar zu ganz bestimmten Ansichten über ihre Existenzweise. Nur wenn er sich dann und wann darauf besinnt, wohin die Voraussetzungen seines Systems, konsequent weitergebildet, tilhren, sieht er sieh gezwangen, alle jene Privatansichten bei Seite zu setzen und offen zu gestehen, dass er gemäss jenen Konsequenzen meht nur mehts über die Dinge an sich weiss, sondern auch nicht einmal ihre Existenz behanpten darf. Die Voraussetzungen, welche ihn zu diesem Bekenntnis drängen, sind folgende: 1. Raum und Zeit sind nur Formen anserer Sinnlichkeit, welche - hier findet, wie Volkelt richtig bemerkt, eine inkonsequente Uebertragung einer denknotwendigen Bestimmung auf das transsubjektive Sem statt - für Dinge au sieh durchaus keine Bedeutung und Gültigkeit haben. 2. Die Kategorien sind blosse Verbindungsformen, welche, um objektive Gültigkeit zu bekommen, eines in der Anschauung gegebenen, zu verbindenden Stoffes bedurfen. 3. Die emzige für uns mögliche Anschauung ist die in Raum und Zert. Daraus folgt natürlieh für einen konsequenten Denker, dass er die Kategorien in keiner Weise auf die Welt der Dinge an sich anwenden kann, und da zu den Kategorien auch der Begriff der Existenz gehört, dass er von Dingen an sich nicht einmal sagen kann, ob und dass sie existieren, oder mit anderen Worten: dass das Ding an sich für uns ein ganz problematischer Begriff, kurz; nichts ist.

Um also die Stellen zu erklären, auf welche Volkelts Theorie sich stützt, bedarf man des Zurückgehens auf das Prinzip des abso-Inten Skeptizismus in keiner Weise. Sie entstammen einem ganz anderen Boden und gehen aus viel anschuldigeren, wemger prinzipiellen und durchweg nicht ursprünglich gegebenen, sondern kunstlich aufgezwungenen Erwägungen bervor. Dass eine solehe Erklärung möglich ist, gieht Volkelt S. 16-17 zu, wenn er sagt: "Die Unerkennbarkeit des Dinges an sich und die Einschränkung des Erkennens auf das Vorstellen sind nicht das absolut skeptische Erkennungsprinzip selbst, sondern nur eine unvermeidliche Konsequenz daraus. Dies Prinzip selber spricht aus, dass das Vorstellen absolut unfähig sei, theoretisch über sieh binauszugehen, sieh selbst zu überwinden. An sich betrachtet, wäre es ja möglich, duss Kant sich ans irgend welchen andern Gründen genötigt fände, das Ding an sich für unerkennbar zu erklären und das Erkennen auf die Vorstellungssphäre einzuschränken. Eine und dieselbe Lehre kann verschiedene prinzipielle Grunde baben.\*

Was bei den obigen Stellen möglich ist, soll aber in einer Reihe anderer Aeusserungen ausgeschlossen sein. Denn nach Volkelt findet sich der "skeptische Fundamentalgedanke bei Kant vielfach ausgesprochen". Auf S. 17-19 führt er eine Anzahl Stellen an. von denen nach meiner Ansicht höchstens die der Kritik des vierten Paralogismus (in der ersten Auflage) entnommenen in etwas beweisend sein können. Die fibrigen Zitate behaupten entweder nur, dass wir den Dingen an sich keine Gesetze vorschreiben können. weil sie keinen Grund haben, sich uns zu fügen, oder dass wir nicht berechtigt sind, ansere Vorstellungen (NB, unsere sinnlich affixierten Vorstellungen, auf die Dinge an sich zu übertragen. In beiden Fällen wird aber die Existenz der letzteren als etwas ganz Selbstverständliches. Unbezweifelbares vorausgesetzt, und das in demselben Augenblick, wo Kant das skeptische Fundamentalprinzip klar und mit Bewusstsein aussprechen soll! Ebenso liegt die Sache aber auch bei der Kritik des vierten Paralogismus. Zwar finden sich hier Aensserungen, welebe an das skeptische Prinzip schr anklingen. Aber auch in ihnen kehrt Kant, wie Volkelt S. 19 selbst bemerkt, "das Problematische der Existenz und der Beschaffenheit des Dinges an sich nicht heraus". Also ware auch dort das skeptische Prinzip in demselben Atemzuge aufgestellt und aufgehoben! Nun lag es gerade in diesem Teile der Kritik, bei der Besprechung der verschiedenen Arten des Idealismus, besonders nahe, jenes Prinzip

als Folgerung aus den oben (S. 367) angeführten drei Voraussetzungen zu ziehen und aufzustellen. Sollte also - was ich leugne - die Kritik des vierten Paralogismus wirkheb das skeptische Fundamentalprinzip in seiner ganzen Krassheit mit Bewusstsein seiner Tragweite entwickelt haben, so witre auch dies Faktum begreiflich als eine exzeptionelle Folgerichtigkeit im Denken Kants, als eine halb erzwungene Zustimmung zu den Konsequenzen, welche die einmal angenommenen Voraussetzungen, falls streng weitergeführt, unweigerlich nach sich ziehen mussten. Das Prinzip würde also auf keinen Fall Voraussetzung der Argumentation, sondern nur späte Folgerung, nicht Teil des Fundamentes, sondern nur Giebelansschmückung sein.

Mir scheint, diese ganze Betrachtungsweise ist weit einfacher und pattirlicher als die Volkelts.1) Er muss zugeben, "dass jenes Prinzip des absoluten Skeptizismus nirgends bei Kant den Gegenstand einer prinzipiellen Erörterung bildet, nirgends in seinen Ableitungen eine zentrale Stelle einnimmt, nirgends in scharfer Formutierung an die Spitze gestellt und gemäss seiner einschneidend fundamentalen Bedeutung behandelt wird", dass Kant "ein entscheidendes Prinzip seines Philosophierens fast immer nur beilänfig ausspricht, wie etwas, was sieh von selbst versteht", dass "oft der Zusammenhang klar und unzweidentig die Berufung auf dies Prinzip als den mit einem Schlage entscheidenden Grund- fordert, dass Kant jedoch "die Begrindung auf langen Umwegen giebt" (8, 21-22). Die mittleren drei Abschnitte in Volkelts Buch (S. 44--234) bringen Nachweise über Nachweise, wie Kant immer und immer wieder das Prinzip des absoluten Skeptizismus in irgend einer Weise zu Gunsten des rationalistischen Prinzipa durchbricht, wie er immer wieder aus Denknotwendigkeit Seinsbestimmungen abzuleiten sucht. Und trotzdem soll das skeptische Prinzip in Kants Denken in Gestalt einer versteckten, mehr oder weniger unbewussten Triebfeder [wirken], der es nicht gelungen ist, sich in das Zentrum seiner bewussten Außtellungen und Erörterungen hinaufznarbeiten" (8 22). Da hegt es doch wahrlich näher, anzunehmen, dass Kant prinzipiell das skeptische Prinzip gar nicht kennt, dass es sogar seinem Denken arspränglich ganz fremd ist, dass es sieh ihm aber an gunz einzelnen

<sup>1)</sup> Meine vorhergebenden und folgenden Ausführungen richten sich natürlich such sugleich gegen Volkeits Versneh, den erklusiven Subjektivismus als eine Grandtnebfeder in hants theoretisenem Inghen and revenuen-

Stellen als Folge aus anderen Prämissen aufdrängt und dass er noch viel öfter sich gezwungen sieht, aus jenen Prämissen gewisse Bedenken über Existenz und Bestimmbarkeit der Dinge an sieh herzuleiten, die an sich auch sehr wicht aus dem skeptischen Prinzip diesen könnten. Aus Volkelts Theorie ergiebt sich kein Gesamthild von Kants geistiger Konstitution, die einzelnen Teile klaffen anseinander. Psychologisch nicht erklärbat und govermittelt steben nach ihr im Zentrum des Kantischen Denkens die Widersprüche einander gegenüber Meine Auffarrung geht durchans nieht darauf ans, diese Widersprüche wegzulengnen. Im Gegenteil' sie sucht dieselben, aber sucht auch, ihr Entstehen und Zusammenbestehen begreiflich zu machen. Das ist miglich, weil nach ihr diese Widersprüche einem Gebiet augehören, welches meht prinzipiell und von vornherem im Mittelpunkt des Denkens steht, sondern zunächst eine mehr abgelegene Provinz bildet, andererseits aber sehr wohl im Stande ist, zu gewissen Zeiten - und zwar durchaus nicht selten - das ganze Interesse unseres Philosophen auf sieh zu ziehen. Das Prinzip, auf dem die Erklärung sich aufbaut, ist der Unterschied zwischen Kant, dem Menschen. und Kant, dem konsequenten Denker. Als Privatnann weiss er sehr viel über die Dinge an sieh zu sagen; 11 nicht nur ihre Existenz ist etwas ganz Selbstverständliches; auch über die näheren Bestimmingen ihres Daseins kann kein Zweifel bertschen. Aber wenn er sich auf den Standpunkt des streng durchgeführten Systems stellt, muss er -- wenn auch ungern - die Sieherheit seiner Behauptungen bedeutend herabmindern. Dann kann nicht mehr von irgend welchen Bestimmungen der Dinge an sich, ja! nicht einmal von der Gewissbeit ihrer Existenz die Rede sein. Sie sind ein zwar mögliches, aber durchaus problematisches Etwas. Daraus, dass Kant sich zeitweise gezwungen sieht, seine innerste Herzensmeinung zu verbergen oder gar abzulengnen, oft aber auch durch mannichfaltigste Nuancierung des Ausdrucks. durch Gewundenheit der Redewendungen, durch Geben und Nehmen in demselben Augenblick um jenes Muss herumzukommen oder es wenigstens zu mildern sucht, wird es erklärlich, wie die zahlreichen Widersprüche und Inkonsequenzen, die sich, manchmal auf kleinem Raum vereinigt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man denke z. B. an Kants Bemerkungen zu Jakobe Prilfung der Mendelssohn'schen Morgenstunden,

in der Lehre von den Dingen an sich aufweisen lassen, nicht nur entstehen konnten, sondern sogar entstehen mussten.")

1) Es sei mir gestattet, anmerkungsweise noch auf einige Nebenargumente einzugehen, welche Volkelt für seine Ansicht vorbringt. Die Ideenlehre der transsoendentalen Dialektik wird als Beispiel dafur angestihrt, wie Kant aufs Scharfste das Hinuberweisen der Denknotwendigkeit auf eine entsprechende Seinsnotwendigkeit" bekämpft (8 24 26). Aber die Ideen sind etwas ganz für sich Bestebendes von besonderer Organisation. Was für sie gilt, gilt nicht für die Kategorien. Durch Uebertragung der Ideen auf die Dinge an sich (oder auf Erscheinungen, in der Meinung, as waren Dinge an sich), entstehen, wie die Dialektik zeigt, nicht nur ungewisse, sondern direkt unr ich tige Erkenntnisse and Annahmen, tellweise sogar zweifellose Widersprüche Die Anwendung der Kategorien auf Dinge an sich dagegen ist durchaus widerspruchsfrei und möglich und führt zu keinen unrichtigen Erkenntnissen. Es fragt sich nur ob sie berechtigt ist. Den Kategorien kommt keineswegs prinzipiell ein exklusiv sahjektivistischer Charakter an (gegen Volkelt S. 47-46). Kants eigentliche Meinung geht sicher dahin, dass die Kategorien allen vernünftigen Wesen zu eigen, dass sie die Verbindungsformen der Vernunft, oder genauer des Verstandes therhaupt, nicht nur des spezifisch menschlichen sind Und diese Verbindungsformen gelten an sich auch tür das transsubjektive Gebiet der Dinge an sich. Nur dass wir, weil uns dort mangels Jeder Anschauung der zu verbindende Stoff fehlt, sie nicht auf dies Gebiet zwecks Erkenntnis anwenden und ihre objektive Gültigkeit für dasselbe nicht beweisen können und darum, wenn wir konsequent sein wolfen, die Existenz der Dinge an sich auch nicht behaupten, ja nicht einned annehmen dürfen. - Auch die Kritik des Seinsbegriffs (S. 26 21) kann Volkelt nicht geltend machen. Kant lengnet zwar, dass aus dem Verhandensein eines vollständig bestimmten Begriffs in meinem Bewusstsein auf das Dasein des Objekts dieses Begriffs gefolgert werden kann Aber er wendet diese allgemeine Behauptung nur in concreto an mit Bezug auf bestimmte einzelne Begriffe, wie z. B den eines entis realissimi, nie auf das Verhaltnis zwischen Erscheinung und Ding an sich überhaupt. Da heisst es vielmehr: Die Erscheinung, die schon an sieh mehr ist als blosse Vorsteilung, gieht bestimmte Anweisung auf das Ding an sieh, und, selbst ganz abgesehen von der Erscheinung, würde Kant sagen eine Vorstellung kann nicht sein ohne etwas, was vorgestellt wird, also ohne ein Ding an sich. Also gerade das Gegenteil des absoluten Skeptisismus! - Ebenso ist die Beziehung auf den Brief zu Herz vom 21. Febr. 1772 ungerechtfertigt (Volkelt S 30 =32) Der Mittelpunkt von Kants Denken soll hier in der Frage liegen, "wie die erkenntnistheoretische Kluft zwischen dem Vorstellen und allem Transsubjektiven überwunden werden könne." Aber darum handelt es sich im Briefe gaznicht. Nicht die Beziehung der Vorstellung auf ihren Gegenstand überhaupt macht Kant Schwierigkeiten, sondern unr diese Beziehung in einem besonderen Fall. Im allgemeinen sicht Kant hier gar keln Problem. Dur wie apriorische Vorstellungen gegenständliche Gültigkeit haben konnen, das ist ihm schwer erklärlich. Die unbezweifelbare Existenz des transsubjektiven Gebietes, und zwar eine Existenz in der Weise, dass gleichsam ein Stilck von ihm in die sinnliche Erscheinungswelt bineinragt, wird in dem Briefe ohne Weiteres vorausgesetzt.

I - Estatement of the Kante Erkennthistheorie führen ales ar felegelen mit der Erzehneuer der enwicklungersementheses because the consumersion Legalitate In Mittelpaner warer erkenntanklieurstreiber Transpolitieren steht die parameterie l'endent, du streden mei Senderrinding der mismies Vancasciaci. Un the Ziel za expenden, mass er salgenthen von dem peganiven Nachweis, dass die alte Mengeleyelle auf falschen Figure was und fine Americanizate dather estimates bibelien eine vollständige systematische Usbereicht über die gernrighen Erkonstaiselemente gelen. Dre elektrie Gültreken bedarieren und danit zogledelt erklären. I dese Dednaties ist um möglich von der Grandlage des transserndentalen Idealismus aus, als Konsequent der Unterenchangen ergiebt meh die Beschränkung der iherreisiehen Erkenntmuse auf die in der Erfahrung gegebene Erscheinungsweht. Hierdurch bekennnt das System der rationalen Erkenntning meleich einen begrinnerten Abschluss.

Der rationalistische Gedankenkomplex ist der Enspehorene. Then dienen seine Brider: Ayricrismus, Idealismus-Subjektivismus. Empirieum in der wiederhelt festgestellten Bedeutung. Doch wird dies ureprüngliche principielle Verhältnis nicht sehen aufgehoben. to date die jüngeren Brüder dem Erstgebeernen nicht mit nebensendern segur übergeordner werden. So gewinnt z. B. der Aprilrismus in den transseendentalen Deduktionen an manchen Stellen eine solche selbständige Bedeutung, dass es fast scheint, als sei Kants eigentliches Ziel eine Thospie der Erfahrung. Anderswowieder steht der Idealismus im Vordergrunde: zeweilen in der Aesthetik, wo er die neue Rann- und Zeittheorie bringt, vor allem aber in der Dialektik und manchen zerstreuten, unter ihrem Eindusgeschriebenen Partien. In ihnen tritt ausgerdem noch fact durchweg die empiristische Grenzbestimmung mit dem Idealismus in engete Verbindung. Die Ursachen für diese Erscheinungen sind im Einzelnen von sehr verschiedenartiger Natur. Schliesslich gehen sie aber fast durchweg auf eine Charaktereigentümlichkeit Kants zurück. dass er nämlich seinen Privatansichten gegenüber unehgiebiger ist als billig und in den Fragen, welche ihn gerade besonders beschäftigen, so völlig aufgeht, dass die ursprünglichen Schwergewichtsverhältnisse des Systems vollständig verschoben werden und das ganze System nach den jeweilig im Vordergrunde stehenden Problemen hin zu gravitieren scheint. Daber die Buntscheckigkeit in den Aeusserungen des Philosophen über Schwerpunkt und Hauptrweck

seiner theoretischen Philosophie. Es wäre aber falsch, bei dieser Buntscheckigkeit als dem Naturgemässen, Ursprünglichen und Normalen sich zu bernhigen oder sie gar in das System selbst hineinzutragen und gleichsam eine Vielheit von Schwerpunkten in ihm anzunehmen. Auch bier gilt das Wort: oex ayabor xolexoiparin tic xoloaros lora.

Volkelt tadelt an manchen Forschern, dass sie "an die Analyse der Kantischen Philosophie mit einer unrichtigen Ansicht über den Charakter des philosophischen Denkens überhaupt" herantreten. Sie setzen nach ihm vorans, "dass der Philosoph ein von allen wesentlichen, sachlichen Zusammenbängen, von allem unabtrennbar Mitzudenkenden losgelöstes Problem als einziges Ziel in seinem Bewusstsein trage, sein Denken nach einer einzigen in sieh einfachen Spitze hinspanne, während sich doch in Wahrheit die Sache so verhült, dass er das Ziel seines Denkens in ein inhaltvoll und nach seinem ganzen reichen Zusammenhange gefasstes Problem, also in ein Ganzes von mehreren mit einander wesentlich verbundenen Seiten setzt. So ist es auch bei Kant. Gemäss der Mehrheit der in ihm wirkenden Triebfedern stellt sieh auch das bewusste Ziel seines Denkens als ein komplizierter Zusammenhang dar" (a. a. O. S. 85). Diese Bemerkung trifft alle die, welche eine der vier in Kants System faktisch vorhandenen wichtigen Tendenzen ganz zu eliminieren suchen. Ich für meine Person erkenne alle vier als vorhanden und existenzberechtigt, ja! als notwendig an, mache aber Volkelt gerade das zum Vorwurf, worm er seine Force sieht, nämlich die Koordination der verschiedenen Tendenzen. Gewiss ist bei manchen Philosophen "eine vielseitige, gefüllte Einheit" das "beherrschende Ziel des Denkens\* (Volkelt, obenda). Aber eines passt nicht für alle. Bei Kant war die Sachlage entschieden eine andere. Nicht zwar vor 1769. Für diese frühere Zeit trifft Volkelts Charakteristik an. Aber die Revolution des Jahres 1769 war eine so vollbewusste und tiefgreifende und trotz des Mitwirkens der Antinomienprobleme eine in ihrer Richtung so einheitliche, durch ein klar erkanntes Ziel bestimmte, dass durch sie Kants ganze theoretische Philosophie anch weiterhin eine stark ausgeprägte Haupttendenz bekam, der sieh die übrigen Teudenzen zunächst und prinzipiell unterordnen mussten. Jeder Organismus entwickelt sich einem immanenten Bildungsgesetze gemäss. Es ist gleichsam das innere Band, welches in jedem Augenblick des Daseins die an sich disparaten Teile zusammenschliesst und zusammenhält. Ihm gemäss werden neu hinzutretende Stoffe in bestimmter Weise verarbeitet und so zu Teilen des Organismus umgebildet. So realisiert sich allmählich im Lauf der Entwicklung die dem Organismus unnewohnende Idee. Alles, was zu der Ausgestaltung dieser Idee nichts beitragen kann, wird ausgestossen. Alles Brauchbare wird umgewandelt. Und an entsteht durch fortwährende Assimilation unorganisierter Elemente das vollentwickelte Individuum, mit individuellem Charakter und Gattungcharakter, die beide schon im ersten Keim angelegt waren und dem innern Bildungsprinzip gemäss zur Entfaltung gebracht wurden. Aehalieh war es mit Kants System. Das Bildungsgesetz seiner theoretischen Philosophie ist das rationalistische Prinzip. Es gab den Anstoss zur Entwicklung und bestimmte fortwährend ihre Richtung. Unter seinem Einfluss ging die Zersetzung des alten noch vorhandenen Stoffes vor sieh; das nicht mehr Brauchbare wurde ausgeschieden. Ihm gemäss wurde die Auswahl unter dem nich andrängenden Neuen getroffen, wurden die der Aufnahme würdigen Gedankenelemente umgeformt. Das eine Prinzip ist in allen Teilen wirksam und befruchtet sie, und wiederum; jeder einzelne Teil weist auf dieses Prinzip zurück und empfängt von ihm seine Aufgabe.

Man hat Kants System einen "gegliederten, zweckmässig geordneten Organismus" genannt, "wo alle Teile sich gegenseitig bedingen und stätzen und aufeinander gegenseitig als Mittel und
Zweck bezogen sind" (Vaihinger, Commentar I, 70). Man hat mit
dieser Bezeichnung diejenigen zu schlagen gemeint, welche die verschiedenen Gedankengruppen einander nicht koordinieren, sondern
einer von ihnen die übrigen unterordnen. Ich acceptiere den Vergleich, verwerte ihn aber in entgegengesetztem Sinne. In jedem
Organismus gieht es incht oder minder wertvolle, zum Leben notwendige und entbehrliche Teile. So auch in Kants theoretischer
Philosophie. Der rationalistischen Tendenz mochte ich die Rolle
des Blutes zuweisen, welches lebenspendend und ernenend auch
den kleinsten abgelegensten Teil durchdringt.

leh betone noch einmal, dass ich das Vorhandensein der drei anderen Tendenzen durchaus meht leugne. Auch erkenne ich an, dass sie nicht selten im Vordergrunde des Interesses stehen. Ich gebe sogar noch weiter und gestehe gern zu, dass ihnen, auch wenn man davon absieht, dass ihre Hülfeleistung bei Begründung der rationalen Wissenschaft nicht entbehrt werden kann, eine nicht zu unterschätzende Bedeutung zukommt. Denn einerseits betreffen sie Fragen, die an sich für jeden Philosophen von interesse sind.

Andererseits bilden sie wenigstens teilweise die Grundlage für Kants praktische Philosophie und für die Glaubensseite seines Systems. Aber ich bestreite, dass irgend eine der vorhandenen Gedankengruppen, ausgenommen die rationalistische, je den prinzipiellen Ausgangspunkt für Kants erkenntnistheoretische Untersuchungen gebildet hat oder ihnen, als Ganzes betrachtet, ihren Stempel hat aufdrücken können. Es waren das alles gewiss Probleme für Kant, aber es darften nur Auch-Probleme sein, nie durften sie sich zu einem oder gar dem Hauptproblem ausbilden. Geschieht das doch - und es kommen solche Fälle in der That vor -, so wird dadurch an den prinzipiellen Verhältnissen mehts geändert. Es liegt dann eine Anomalie vor, eine augenblickliche Bevorzugung, die nicht im Stande ist, dem Geist der erkenntnistheoretischen Untersuchungen Kants einen andern Charakter aufzuprägen. Es ist unserm Philosophen eben gegangen, wie es in der Industrie häufig geht. Es wird eine Fabrik gegrundet. Bei der Fabrikation entstehen Abfälle. Sie werden zunächst als unbrauchbar fortgeworfen. Dann aber findet man, dass sie sich verwerten lassen. In der Art der Verwertung werden bedeutende Fortschritte gemacht. Es bildet sieh ein ursprünglich nicht beabsiehtigter Nebenzweig der Produktion aus. Und schliesslich, unter besonders günstigen Koninnkturen, kann dieser Nebenzweig wenigstens zeitenweise zum Hanptzweig werden. Oder, wem dies Gleichnis zu prosaisch dünkt, der blicke auf das sittliche Leben, wo, wie Wundt in seiner Ethik (z. B. S. 231, 384) mit Recht hervorhebt, fortwährend eine Heterogonie der Zwecke stattfindet, indem die Effekte der meuschlichen Willensbandlungen "mehr oder weniger weit über die ursprünglichen Willensmotive hinausreichen" und so "für künftige Handlungen neue Motive entstehen, die abermals neue Effekte mit ähnlichen Folgen hervorbringen", wodurch dann im Lauf der sittlichen Entwicklung ein "immer wachsender Reichtum sittlicher Lebensanschauungen" hervorgebracht wird. Eine ahnliche Heterogome der Zwecke tritt uns in Kants Entwicklung entgegen. Nicht selten gewinnen Gedanken. die ursprünglich nur Mittel zu ausser ihnen liegenden Zwecken gewesen waren, nachträglich eine ungeabnte Bedeutung und werden, indem sie sich mehr oder weniger von den Motiven loslösen, welchen sie ihre Entstehung ursprünglich verdanken, zu Selbstzwecken. Aber auch hier heisst es: omne simile claudicat. Im gittlichen Leben Whrt jene Heterogonie zu immer höheren Stufen, auf welchen die früheren ihre Existenzberechtigung verlieren. Bei Kant dagegen hat sie nur Verschiebungen des ursprünglichen Schwerpunktes und dadurch Störungen der normalen Verhältnisse zur Folge. Aber der organische Zusammenhang in seinen Gedanken ist doch so gross, die Nachwirkung jener Revolution im Jahre 1769 fortwährend so bedeutend, dass diesen vorübergehenden Störungen zum Trotz die rationalistische Tendenz sich doch immer wieder durchkämpft. Das abschliessende Urteil über die theoretische Philosophie muss daher lauten: Ihre Hauptaufgabe ist, die rationale Wissenschaft von gegenständlicher Allgemeingültigkeit neu zu begründen.

## b) Moralphilosophic and Aesthetik.

Bei jeder anderen Ansicht über die theoretische Philosophie müssen für die Moralphilosophie und Aesthetik neue Formeln aufgestellt werden. Idealismus und Grenzbestimmung sind natürlich wie für das ganze System so auch hier notwendige Vorbedingungen. Namentlich in der Moralphilosophie werden sie von grösster Bedeutung, als Grandlage für die Lehre von der transseendentalen Freiheit. Aber Vorbedingung und Grundlage sind nicht identisch mit den Lehren selbst. Ueber das eigentliebe Wesen der letzteren würde man nichts aussagen, wollte man sieh nur an jene beiden Gedankengruppen halten.

Anders scheint es mit der dritten Tendenz zu stehen. "Theorie des Apriorismus", könnte man meinen, wäre such für Kants Ethik und Acsthetik ein passendes Stiehwort. Gewiss spielt der Apriorismus in beiden eine bedeutende Rolle. Würde man aber nach ihm jene Untersuchungen benennen, so würde man weder ein charakteristisches Merkmal angeben noch das Hauptziel Kants treffen. Die Theorien

¹) Es ist selbstverständlich dass hiermit nicht etwa eine Inhaltsangube des Systems gegeben werden soll. Dazu bedürfte es einer viel komplizierteren Formel, welche auch alle Mittel aufzählen miliste, welche Kant gebraucht, am seinen Hauptzweck zu erreichen. Selbstverstandlich bin ich auch weit davon entfernt, behanpten zu wollen, Kants theoretische Philosophie sei durch und durch rationalistisch, d. h. er glaube, durch Forschen in reinen Begriffen die Verhältnisse der gegenständlichen Welt im Einzelnen erkennen zu können. Bei allen Einzeluntersnehungen über die Wirklichkeit hat die Erfahrung nach ihm nicht nur die entscheidende, sondern sogar die einzige Stimme. Hier ist er Empirist und hat durch scharfe Beobachtung der empirischen Verhältnisse Grosses geleistet. Damit verträgt sieh aber sehr wohl eine rationalistische Grundtendenz, welche auf etwas ganz Anderes geht, als Erfahrung je liefern kann und Wissenschaften begründen will, welche einer liestätigung durch Erfahrung nicht bedarfen.

Shaftesburys und Hutchesons z. B. fallen gerade so gut unter den Gesamtbegriff Apriorismus. Auch sie gehen auf die natürliche Organisation des Meuschen zurück und finden in ihr die Anlage zu gewissen Affekten und Neigungen, Instinkten und Gefühlen, aus welchen sie die ethischen und ästhetischen Erscheinungen ableiten. Auch ihr Ausgangspunkt ist also das ursprünglich im Meuschen Gegebene, das Apriorische. Was Kant von ihnen unterscheidet, ist vor allem der Umstand, dass bei ihm der Apriorismus nicht um seiner selbst willen da ist, sondern nur als Mittel zum Zweck Und dieser Hauptzweck ist hier wie in der theoretischen Philosophie die Kettung von Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit der Erkenntnisse. Die beherrschende Tendenz ist also auch hier die rationalistische.

leh werde diese Behauptung zunächst für die Ethik erweisen. Oben (S. 24) gab ich zu, dass bei der Wandlung, die Kant im Revolutionsjahr 1769 auch in seinen ethischen Ansichten durchmachte, gewisse durch und durch individuelle Motive mitwirkten; praktische Bedurfnisse und die Besonderheit, in welcher unter dem Einfluss von Charakter und Erzichung die sittlichen Phaenomene sich bei ihm gestalteten. Doch behauptete ich zugleich, dass diese Motive nicht die ansschlaggebenden gewesen seien. Dasselbe gilt für die weitere Ausbildung der Kautischen Ethik. Auch hier machen sich jene Bedärfnisse bemerkhar, aber auch hier kommt ihnen nicht die Fubrerrolle zu. Streng nach Pflicht und aus Pflicht zu handeln, sieh durengehends von einheitlichen Prinzipien leiten zu lassen, Regungen des Augenblicks. Leidenschaften und Triebe zu unterdrucken, - das ist das Streben Kants stets gewesen, vor 1769 wie nachber, in den 70 er Jahren während der allmählichen Ausbildung der ethischen Doktrinen wie nach dem Erscheinen der grossen moralphilosophischen Werke. Nur die theoretische Begründung dieses Strebens ist eine verschiedene. In den ersten 60 er Jahren glaubt er die Begriffe der Pflicht, der notwendigen Verbindlichkeit und die entsprechenden Formeln noch auf der Grundlage der Gefühlsmoral entwickeln, in three Notwendigkeit darstellen und praktisch rerwertbar muchen zu können. Der Begriff der Verbindlichkeit steht auch damals schon im Vordergrunde seines Interesses und führt über die Untersuchungen der Engländer hinaus, wie seine Preisschrift vom Jahre 1764 zeigt (Betr IV, § 2). Aber erst als er unter Humes Einfluss zu der prinzipiellen Einsicht gekommen ist, dass Erfahrung niemals Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit lehren

kann, sieht er sich gezwungen, mit seiner bisherigen Entwicklung ganz und gar zu brechen.

An dem Begriff strengster Verbindlichkeit als an einem für die Ethik unenthehrlichen hat Kant stets festgehalten. So wenig er es in der theoretischen Philosophie je für möglich gehalten hat, dass sich auf der Basis beschränkter Induktionsallgemeinheit ein System der Wissenschaft errichten lasse, so wenig hat er eine Untersuchung darüber angestellt, ob man nicht in der Ethik mit einer komparativen Verbindlichkeit auskommen könne, wie sie sich aus einer systematischen Uebersicht über die menschlichen Bedürfnisse, Anlagen, Fühigkeiten, Werthaltungen, Güter und Zwecke ergiebt, oder, um in der Sprache seines Systems zu reden, ob man sieh meht mit Imperativen zufrieden geben könne, die an sieh nur hypothetisch, doch durch den prinzipiellen Entschluss der handelnden Person, sich ihnen zu unterwerfen, einen kategorischen Charakter annehmen. Sobald er deshalb 1769 das Wesen der Erfahrung durchschaut zu haben glaubte, musste auch auf ethischem Gebiete die Parole für ihn lauten: Netwendigkeit und Allgemeingfiltigkeit um jeden Preie!

Wie sehr diese Tendenz seine Moralphilosophie beherrscht, geht besonders deutlich daraus hervor, dass er zwischen der theoretischen und praktischen Philosophie völlige Parallelität herzustellen sucht. Er übersicht dabei, welch' ein gewaltiger Unterschied zwischen dem theoretischen "Muss" und dem praktischen "Soll" besteht. Jenes ist ohne Ausnahme, wie auch der Empirist glaubt, wenn er es gleich nicht beweisen kann; auf jede Ursache folgt ihre Wirkung. Aber meht folgt auch auf jedes Gebot seine Ausführung. Das Soll" duldet Ausnahmen - muss sie leider nur zu oft dulden. Dadurch aber gerade erweist es seine Abstammung aus einer ganz anderen Welt. Ihm kommt nur eine ideelle Notwendigkeit zu. Es drückt den Massstab aus, an dem wir jede sittliche Handlung messen - und zwar einen Massstab, den wir selbst geschaffen haben. Die ethischen Gebote aind Ideale und wie alle Ideale eine areigenste Schöpfung unseres Geistes. Sie sind nicht mit den Naturgesetzen zu vergleieben, die der Menschenverstand nuch Kant der Erfahrung vorschreibt. Von ihnen weiss anser Geist nichts, solange er nicht ihr Produkt, die Erfahrung, vor sieh sieht. Sein Wirken ist ein ihm selbst unbewusstes. Nicht so bei den sittlichen Geboten. Wir schaffen sie bewusst und unabhängig davon, ob sieb in der Erfahrung je ein Fall zeigen lässt, der ihnen ganz adäquat wäre. Wir lösen gleichsam

die Erfahrung in ihre Bestandteile auf und formen uns den roben Stoff nach unsern Wünschen und unsern Hoffnungen zu einer eignen Welt um - zu der Welt der Ideale. Dass diese Ideale in Form von Gehoten auftreten, ist nichts ihnen Notwendiges. Es ist nur das Zeichen einer unfreien Ethik, eines Zustandes, in dem noch nicht der ganze Mensch ethisiert ist. Solange der Geist willig, das Fleisch aber schwach ist, d h. so lange es Menschen geben wird, wird also auch die Ethik in Form von Geboten auftreten müssen. Es ist aber Unrecht, wenn Kant diese wegen der Schwachheit des Menschen ihr anhaftende Form für die ihr eigentämliche erklärt.

Alle diese tiefgreifenden Unterschiede zwischen der Notwendigkeit-Allgemeingültigkeit auf theoretischem und der auf praktischem Gebiete übersieht Kant. Sie treten ibm zurück gegenüber der Einheit des Grundgedankens, welcher seine Untersuchungen beseelt. Rettung des Charakters der Wissenschaft für die theoretische wie für die praktische Philosophie: das ist sein Ziel. Und da er sich ohne Notwendigkeit keine Wissenschaft denken kann, fallen die beiden an sich durchaus verschiedenen Arten von Notwendigkeit für ihn völlig zusammen.

In der Erkenntnistheorie war die Gegenständlichkeit rationaler Urteile nur dadurch zu retten gewesen, dass er alles Empirische, alle Materie strengstens ausschloss und sieh ganz auf die apriorische Form beschränkte. Diese Auffindung des Apriorischen durch Scheidung zwischen Form und Materie überträgt er uun auch auf die Ethik. Was in der "Kritik der reinen Vernunft" proscribiert wurde, waren Empfindungen. Derselbe Vorgang spielt sich in der Ethik ab. Doch dort waren es von aussen her gegebene Sinnesempfindungen, hier sind es Gefühle. Können Gefühle aber, strenggenommen, überhaupt empirisch sein? Auch diesen Unterschied übersieht Kant und kommt so zum Aussehluss aller Motive und Zwecke, d. i., er beraubt sich faktisch aller Möglichkeit, mit Bewusstsein bestimmend auf den Willen einzuwirken. Was übrig bleibt, ist die blosse Form der Gesetzmässigkeit. Und so entsteht der Sehemen des kategorischen Imperativs, der die Handlungen angeblich aus rein formalem Gesichtpunkte beurteilt. In Wirklichkeit freilieh wird in der dritten Formel der "Grundlegung" der Zweek durch das Hipterpförtchen wieder hereingelassen, und auch das verachtete Aschenbrödel "Gefühl" taucht wieder auf, freilich in königlichen Gewändern, als reines Interesse am moralischen Gesetze und vernunftgewirkte Achtung vor demselben.

Dass Kant über die gewaltigen Unterschiede zwischen theoretischer und praktischer Philosophie achtlos hinwegging, ist nur verständlich, wenn er mit sich selbst völlig darüber im Klaren war, dass die Haupttendenz in beiden dieselbe, und zwar eine rationalistische sei. Daun konnte er auch auf den Gedanken kommen, die technischen Ausdrücke der theoretischen Philosophie für die Ethik zu verwerten. Schon in der "Grundlegung" spielen die synthetisch-praktischen Sätze a priori eine grosse Rolle - eine Uebertragung, die auf jeden Fall wissenschaftlich wertlos, aber auch unverständlich und sinnlos ist, wenn Kant nieht in der Ethik dasselbe Ziel wie in der Erkenntnistheorie verfolgte. In der "Kritik der praktischen Vernunft" geht er sodann noch viel weiter, indem er seine Moralphilosophic ganz in das systematische Gerüste der "Kritik der reinen Vernunft" hineinzwängt. Praktische Vernunft hat nach ihm mit der spekulativen sofern einerlei Erkenntnisvermögen zum Grunde, als beide reine Vernunft sind. thre Systeme werden deshalb im Ganzen dieselbe Form haben, eventuelle Abweichungen werden bestimmte Grunde haben. Diesen Gedanken führt er in den beiden Abschnitten: "Von der Deduktion der Grundstitze der reinen praktischen Vernunft" und "Kritische Beleuchtung der Analytik- in einer Weise aus, der man so recht das Wohlbehagen an diesen architektonischen Spielereien und Lebungen des Scharfsinns anmerkt. Und in der Untersuchung selbst unterscheidet er sodann Elementariehre und Methodenlehre, in ersterer Analytik und Dialektik, die Analytik wieder muss den umgekehrten Gang gehen wie die der theoretischen Vernunft, sie hat ihre Deduktion, thre Kategorientafel und ihren Schematismus (hier Typik genannt), wie die Dialektik ihre Antmomie. Alles das sind natürlich wertlose Spielereien, denen zu Liebe Gedanken verrenkt, aus ihrer naturgemässen Stelle gerückt oder gar neu erfunden werden. Aber auch als Spielereien betrachtet, erfordern sie eine Erklärung, und dieselbe ist nur darin zu finden, dass Kant in gutem Glauben annahm, theoretische und praktische Philosophie müssten, da sie dasselbe Ziel hätten: Rettung strenger Wissenschaft, und denselben Weg einschlügen; Auslindung der apriorischen Elemente unserer Organisation durch Scheidung zwischen Form und Materie, auch dieselbeinnere Struktur haben. In diesem Glauben ahmte er den Aufhan seiner Erkenntnistheorie in seiner Ethik nach und verdoppelte dadurch schwere Schuld. Ich bin gewiss der Letzte, die Wirksamkeit der architektonischen und systematischen Liebhabereien Kunts beim

Entstehen seiner Werke zu unterschätzen, aber: war er nicht innerliehst davon durchdrungen, dass Ethik und Erkenntnistheorie in seinem System an einem und demselben Strange zögen, so konnte er meht den Gewaltstreich begehen und das zu ganz anderem Zweck und von ganz anderen Voraussetzungen aus entworfene Gerüst der letzteren der ersteren aufzwingen.

Es ist fast übersitssig, einzelne Zeugnisse dastir anzustihren, dass auch die Tendenz der Ethik eine rationalistische ist und durch Sieherung von Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit die Wissenschaftlichkeit und damit auch die praktische Verwertbarkeit der Ethik zu retten versucht. Auf Schritt und Tritt stossen uns in den ethischen Hauptwerken Aeusserungen auf, welche von dieser Tendenz beredte Kunde geben. Kant wird nicht mude, immer wieder einzuschärfen, dass die Gesetze der Bestimmung unseres Willens zugleich Gesetze der Bestimmung des Willens eines vernünftigen Wesens überhaupt sein sollen und deshalb nicht empirisch aus der Erfahrung abgeleitet werden dürfen, sondern völlig a priori ans reiner, aber praktischer Vernunft ihren Ursprung nehmen müssen. Die Möglichkeit des kategorischen Imperativa muss deshalb gänzlich a priori untersucht werden, weil dabei "der Vorteil nicht zu Statten kommt, dass die Wirkhehkeit desselben in der Erfahrung gegeben, und also die Möglichkeit nicht zur Festsetzung, sondern bloss zur Erklärung nötig wäre" (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. 2 Abschnitt). Apriori, d. h. allgemeingültig und notwendig, das ist auch in der praktischen Philosophie das Zauberwort. Von der Vernunft musa der kategorische Imperativ diktiert sein, a priori musa er seinen Quell und damit zugleich sein gebietendes Anschen haben; apodiktisch muss er gebieten, a priori erkannt, a priori als wirklich erwiesen werden. Und schlieselich sollte er womöglich sogar a priori wirken, d. h. mit Ausschluss aller Triebfedern selbst zu seiner Befolgung antreiben; aber so findig Kant auf der Jagd nach der Materie und nach Einflüssen der Sinnlichkeit war, so sehr sein Bestreben dahin ging, nur die Form mit Ausschluss alles Empirischen und mit der Form die gesuchte Allgemeingültigkeit zurückzubehalten: hier war das Gewicht der Thatsachen doch zu stark und zwang ihn, die Regel , kein Willensentschluss ohne Motiv" anzuerkennen und durch die Hinterthur ein Gestuhl wiedereinzulassen. Doch ist er dabei immer noch insofern konsequent, als er dies Gefühl von allen empirischen strong scheidet und es ebenfalls in das Gebiet des Aprionschen zu ziehen sucht, indem er ein vernunftgewirktes und darum

allgemeingültiges forfühl der Achtung vor dem aprovischen Sittengesetz daraus macht. Ja' dies apriorische tiefühl wird angeblich
meen a priori erkannt, um nur ja alles Empirische, alle Einmischung der Erfahrung auszuschließen. Es hest bei iden Triebfedern der reinen praktischen Vernanft" der erste, viellescht auch
einzige Fall vor, wo man laus Begriffen a priori das Verhältnis
eines Erkenntnisses ihrer tit es einer reinen praktischen Vernunftzum Getühl der Lust oder Lulust bestimmen" kann (Kr. der prakt.
Vernunft. Originalpaginierung S. 129).

Unerschopflich ist Kant in Ausfällen gegen jede Moral, welche empirische Bestimmungsgründe zulässt und dadurch betermomisch wird. Sie kann nur zu praktischen Vorsehriften, zu bypothetischen Imperativen führen, denen "die Notwendigkeit fehlt, welche, wenn me praktisch sein soll, von pathologischen, mithin dem Willen zufällig anklebenden fiedingungen unabhängig sein muss"... Die Vernunft, aus der allem alle Regel, die Notwendigkeit enthalten soll, entspringen kann, legt in diese ihre Vorschriften zwar auch Notwendigkeit, aber diese ist nur subjektiv bedingt, und man kann sie nicht in allen Subjekten in gleichem Grade voranssetzen. Zu ihrer Gesetzgebung aber wird erfordert, dass sie bloss sich selbst vorauszusetzen bedürfe, weil die Regel nur alsdenn objektiv und allgemein gültig ist, wenn sie ohne zafällige, subjektive Bedingungen gilt, die ein verufinftiges Wesen von den anderen unterscheiden" (Kr. der praktischen Vernunft, Anmerk, zu § 1). Darum sind "alle praktischen Prinzipien, die ein Objekt (Materie) des Begehrungsvermögens als Bestimmungsgrund des Willens voraussetzen, insgesamt empirisch und können keine praktischen Gesetze abgeben," weil es ihnen "an objektiver Notwendigkeit, die a priori erkannt werden muss, mangelt" (Ebenda § 2) "Das Prinzip der eigenen Glückseligkeit, so viel Verstand und Vernunft bei ihm auch gebraucht werden mag, würde doch für den Willen keine anderen Bestimmungsgründe, als die dem unteren Begehrungsvermögen angemessen sind, in sich fassen, und es giebt also entweder gar kein oberes Begehrungsvermogen, oder reine Vernunft muss für sich allein praktisch sein, d.i. ohne Voranssetzung irgend eines Gefühls, mithin ohne Vorstellungen des Angenehmen oder Unangenehmen, als der Materiedes Begehrungsvermogens, die jederzeit eine empirische Bedingung der Prinzipien ist, durch die blosse Form der praktischen Regel den Willen bestimmen können" (§ 3, Anmerk, I gegen Schluss). Und selbst "gesetzt, eudliche vernünftige Wesen dächten in Ansehung dessen,

was sie für Objekte ihrer Gefühle des Vergnügens oder Schmerzes anzunehmen hätten, imgleichen sogar in Ansehung der Mittel, deren sie sich bedienen müssen, um die erstern zu erreichen, die andern abzuhalten, durchgehends einerlei, so würde das Prinzip der Selbstliebe dennoch von ihnen durchaus für kein praktisches Prinzip ausgegeben werden können; denn diese Einheltigkeit wäre selbst doch nur zufällig. Der Bestimmungsgrund wäre immer doch nur subjektiv gültig und bloss empirisch und hätte diejenige Notwoudigkeit nicht, die in einem jeden Gesetze geducht wird, nämlich die objektive aus Gründen a priori\* (Ebenda, Ann. 2, letzter Absatz).

Kant geht sogar noch weiter. Er ist von der Notwendigkeit, die Wissenschaft auf rationalistischer Grundlage aufzubauen, so überzeugt, dass er sich sogar nicht vor moralischen Verdächtigungen seiner Gegner scheut. So im Anfang des 2. Abschnitts der Grundlegung: "Man kann denen, die alle Sittliebkeit als blosses Hirngespinst einer durch Eigendunkel sich selbst übersteigenden menschlichen Einbildung verlachen, keinen gewünschteren Dienst thun, als ihnen einzuräumen, dass die Begriffe der Pflicht (so wie man sieh aus Gemächlichkeit gerne überredet, dass es auch mit allen übrigen Begriffen bewandt sei) lediglich aus der Erfahrung gezogen werden mussten." Und einige Seiten weiter meint er, von jedem endämonistisch-utilitaristischen Standpunkt aus sei es nicht nur vergeblich, "das Moralische der Pflicht in allem, was pflichtmässig ist, genau für die spekulative Beurteilung zu bestimmen, sondern sogar im bloss gemeinen und praktischen Gebrauche, vornehmlich der moralischen Unterweisung, unmöglich, die Sitten auf ihre echten Prinzipien zu gründen und dadurch reine moralische Gesinnungen zu bewirken und zum höchsten Weltbesten den Gemütern einzupfropfen." Darin, "dass alle sittliche Begriffe völlig a priori in der Vernunft ihren Sitz und Ursprung haben", "in dieser Reinigkeit thres Ursprungs" liegt "ihre Würde, um uns zu obersten praktischen Prinzipien zu dienen"; und soviel, als man Empirisches hinzuthut, so viel entrieht man nach Kant jedesmal auch ihrem echten Eindusse und dem uneingeschränkten Werte der Handlungen. Daher soll es nicht allem von der grössten Notwendigkeit in theoretischer Absieht, wenn es bloss auf Spekulation ankommt, sondern auch von der grössten praktischen Wiehtigkeit sein, die sittlichen Begriffe und Gesetze aus reiner Vernunft zu schöpfen, rein und unvermengt vorzutragen, ja den Umfang dieses ganzen

praktischen oder [? aber!] reinen Vernunfterkenntnisses, d. i. das ganze Vermögen der reinen praktischen Vernunft zu bestimmen.

Man achte wohl auf die gesperrt gedruckten Worte im letzten Satz! Notwendig in theoretischer Absicht, das heisst: notwendig von rein spekulativem Standpunkt aus, wenn man darauf ansgeht, alle diejenigen Gebiete sicher zu begründen und systematisch zusammenzufassen, auf welchen ein rationales Wissen von objektiver Allgemeingültigkeit möglich ist. Dementsprechend behauptet der nächste Absatz von der Metaphysik der Sitten, dass sie - im Gegensutz zur populären Philosophie - "sieh durch nichts Empirisches weiter zurückhalten lässt und, indem sie den ganzen Inbegriff der Vernunfterkenntnis dieser Art [sc. auf dem Gebiet der sittlichen Begriffe und Gesetze; ausmessen muss, allenfalls bis zu Ideen geht, wo selbst die Beispiele uns verlassen." Und in dem lotzten Absatz der "Typik der reinen praktischen Urteilskraft" (Kr. d. pr. Vernunft, S. 124-125) bezeichnet Kant die gegnerische heteronomische Ansieht sogar ausdrücklich als den "Empirismus der praktischen Vernunft, der die praktischen Begriffe des Guten und Rösen bloss in Erfahrungsfolgen (der sogenannten Glückseligkeit) setzt." Nur auf eine Stelle gegen Schluss der Vorrede zur Kr. d. prakt. Vernnuft sei noch hingewiesen. Es heisst da: "Auf diese Weise waren denn nunmehr die Prinzipien a priori zweier Vermögen des Gemuts, des Erkenntnis- und Begehrungsvermögens ausgemittelt und nach den Bedingungen, dem Umfange und Grenzen ihres Gebrauchs bestimmt, bierdurch aber zu einer systematischen, theoretischen sowohl als praktischen Philosophie, als Wissenschaft, sicherer Grund gelegt." Klarer hätte Kant nicht zum Ausdruck bringen können, dass er in der Neubegründung rationaler Wissenschaft seine Hauptaufgabe sah. Und zum Heberfluss leitet er in dem folgenden Absatz auch noch zu einer Polemik gegen Hume und seine Leugnung aller apriorischen Erkenntnisse über, bestätigt also meine Ansicht, dass der Gegensatz gegen den Empirismus des Schotten und dessen für die Wissenschaft verderbliche Konsequeaxen dasjenige war, was Kant seine Hauptaufgabe aufzwang.

Durch die Metaphysik der Sitten wird die Richtigkeit meiner Auffassungsweise lediglich bestätigt. Was Kant in ihr erreichen wollte, zeigen die beiden folgenden Stellen: "Wenn ein System der Erkenntnis a priori aus blossen Begriffen Metaphysik heisst, so wird eine praktische Philosophie, welche nicht Natur, sondern die Freiheit der Willkür zum Objekte hat, eine Metaphysik der Sitten voraussetzen

und bedurfen: d. i. eine solche zu baben ist selbst Pflicht, und jeder Mensch hat sie auch, obzwar gemeiniglich nur auf dunkle Art in sich; denn wie könnte er ohne Prinzipien a priori eine allgemeine Gesetzgebung in sich zu haben glauben? So wie es aber in einer Metaphysik der Natur auch Prinzipien der Anwendung jener allgemeinen obersten Grundsätze von einer Natur überhaupt auf Gegenstände der Erfahrung geben muss; so wird es auch eine Metaphysik der Sitten daran nicht können mangeln lassen, und wir werden oft die besondere Natur des Menschen, die nur durch Erfahrung erkannt wird, zum Gegenstande nehmen müssen, am an ihr die Folgerungen aus den allgemeinen moralischen Prinzipien zu zeigen; ohne dass jedoch dadurch der Reinigkeit der letzteren etwas benommen, noch ihr Ursprung a priori dadurch zweifelhaft gemacht wird" (Einleitung in die Metaphysik der Sitten II). "Wenn es über irgend einen Gegenstand eine Philosophie (ein System der Vernunfterkenntnis aus Begriffen) giebt, so muss es filr diese Philosophie auch ein System reiner, von aller Anschauungsbedingung unabhängiger Vernuuftbegriffe, d. i. eine Metaphysik geben" (Vorrede zu den Metaphya Anfangsgründen der Tugendlehre). Die Aufgabe der Metaphysik der Sitten ist hiernach, in einem System rationaler Erkenntnisse alles das zusammenznfassen, was wir, ohne es von der Erfahrung zu borgen, also notwendig und allgemeingültig, über die sittlieben and rechtlichen Verbältnisse der Menschen unter einander (nicht vernünstiger Wesen überhaupt) wissen können.

Ebenso wie mit der Ethik ist es mit der Aesthetik bestellt. Hier liegt die Sache sogar insofern noch günstiger, als Kant selbst die Motive ausgesprochen hat, welche ihn zu den Untersuchungen Sthrten, die 1790 in der Kritik der Urteilskraft ihren Absehluss fanden. Es war die rationalistische Tendenz, dem System rationaler Erkenntnisse ein weiteres Gebiet binzuzuftigen. Doeh wurde dies Streben nicht zum Ziele gekommen sein, bätten nicht die systematisch-architektonischen Anlagen Liebhabereien unseres Philosophen den Weg gezeigt.

Am 18. Dezember 1787 schreibt er an Reinhold: Ich beschäftige mich jetzt mit der Kritik des Geschmacks, bei welcher Gelegenheit eine andere Art von Prinzipien a priori entdeckt wird als die hisherigen. Denn die Vermögen des Gemuts sind drei: Erkenntnisvermögen, Gefühl der Lust und Unlust und Begehrungsvermögen, Für das erste habe ich in der Kritik der reinen (theoretischen), für

das destre 😨 des Kritik des praktesebes Versauft Priançais a priori रार्थिक कि कार्य कर अने कि देख राज्य करें के एके व्यवस्था west for manighes helt, dergiewhen in finden, so brachte das austrantische, das die Zerginderung der vieler betrachteten betwere med in menochlichen bemate hatte entderken lamen, mich aven auf diewe Weg, so dass ich jetzt den Teile der Philosophie erkenne, deren jede ihre Principien a priori hat, die man abzählen and den Umfang der auf solche Art möglichen Erkenntnisse sicher be stimmen kann, theoretische l'hilosophie. Ichislane und praktische Philipsophie" The Verbindang zwischen Gefühlerermögen and Teleplogie worde durch die Ueberlegung bergestellt, dass augezehtet aller der Gleichformigkeit der Naturdinge nach den allgemeinen Gesetzen, ohne welche die Form eines Erfahrangeerkenntmisses überhaupt gar nicht stattfinden wurde, die spentische Verschiedenheit der emparischen Gesetze der Natur samt ihren Wirkungen dennoch so gross sein könnte, dass es für unseren Verstand unmöglich wäre, in thuen eine faschehe Ordnung zu entderken . . . . and aus einem für uns so verworrenen Stoffe eine zusammenhängende Erfahrung zu machen" Kr. d. Urteilskr. Einleitung. Abschn V, In Wirklichkeit verhält es sieh nicht so, und darüber mus jeder ein Gefühl der Lust empfinden.

Weitere architektonische Erwägungen führten zur Verbindung von Gefühlsvermögen und Urteilskraft. Es "hat das Erkenntnisvermögen nach Begriffen seine Prinzipien a priori im reinen Verstande iseinem Begriffe von der Natur), das Begehrungsvermögen in der reinen Vernunft (ihrem Begriffe von der Freiheit), und da bleibt noch unter den Gemütseigenschaften überhaupt ein mittleres Vernogen oder Empfänglichkeit, nämlich das Gefühl der Lust und Unlust, sowie unter den oberen Erkenntnisvermögen ein mittleres, die Urteilskraft, übrig. Was ist natürlicher, als zu vermuten, duss die letztere zu dem ersteren ebensowohl Prinzipien a priori enthalten werde?" (In der ursprünglichen Einleitung zur Kritik der Urteilskraft, in den Gesamtausgaben unter dem Titel: Ueber Philosophie überhaupt. Zweiter Abschnitt. Vgl. die endgültige Einl. Abschn. III.)

"Eine Kritik des Gefühls der Lust und Unlust, sofern sie nicht empirisch begründet ist", wird "zur Idee der Philosophie, als eines Systems", notwendig erfordert (Ebenda). Auf der andern Seite würde "eine Kritik der reinen Vernunft, d. i. unseres Vermögens, nach Prinzipien a priori zu urteilen, unvollständig sein, wenn die der Urteilskraft nicht als ein besonderer Teil derselben abgehandelt

würde." Und umgekehrt: enthielte die Urteilskraft nicht irgend ein eigentümliches Prinzip a priori in sich, so könnte sie nicht einmal den Auspruch darauf erheben, als besonderes Geistesvermögen zu gelten, sie würde "nicht, als ein besonderes Erkenntnisvermögen, selbst der gemeinsten Kritik ausgesetzt sein" (Vorrede zur Kr. der Urteilskraft, 4. n. 5. Absatz).

Nachdem die Gemütskräfte, welche die Quellen der apriorischen Erkunntnisse werden sollten, einmal festgestellt waren, fand sich auch der apriorische Stoff ohne allzu grosse Schwierigkeiten ein. Die Einzelheiten der Entwicklung interessieren uns hier nicht.1) Ich hemerke nur, dass Kant in dem Prinzip der Urteilskraft: "Die Natur spezifiziert ibre allgemeinen Gesetze zu empirischen gemäss der Form eines logischen Systems zum Behuf der Urteilskraft" für den Augenblick auch für seine Theorie der einzelnen empirischen Gesetze eine sichere Grundlage gefunden zu haben glaubt.2) Sie brauchen sich nicht mehr bald hier bald dort herumzudrücken, wie in der Kritik der reinen Vernunft das eine Mal beim dritten Postulat, das andere Mal in der Dialektik als regulative Prinzipien. Die Urteilskraft macht sie heimatsberechtigt. Alles nimmt sie liebreich in ihre ausgebreiteten Arme auf, was seine Apriorität bisher nicht so recht hatte answeisen können. Sie findet, dass jene Gesetze, "zwar als empirische, nach unserer Verstandeseinsieht zufällig sein mögen", dass sie "aber doch, wenn sie Gesetze beissen sollen (wie es auch der Begriff einer Natur erfordert) aus einem, wenngleich uns unbekannten Prinzip der Einheit des Mannigfaltigen, als notwendig angeschen werden mitseen". So kommt die Urteilskraft "in Anschung der Form der Dinge der Natur unter empirischen Gesetzen überhaupt" auf das Prinzip der "Zweckmässigkeit der Natur in ihrer Mannigfaltigkeit. Das ist, die Natur wird durch diesen Begriff so vorgestellt, als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empirischen Gesetze enthalte" (Einl. in die Kr. d. l'. IV). Dies Prinzip operiert mit dem Begriff einer zwar "o bjektiv-zufälligen, subjektiv aber (für unser Erkenntnisvermögen) notwendigen Gesetzmässigkeit" oder Zweckmässigkeit der Natur und giebt zu Urteilen Anlass, welche, als bloss reflektierende Urteile, einen Anspruch auf Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit erheben können. (Ueber Phil. überhaupt, letzter Abschnitt).

<sup>1)</sup> Das Nähere in Adickes: Kants Systematik etc. S. 152-171.

<sup>7</sup> Dass dieser Glaube nicht vorhielt, zeigt das letzte unvollendete Werk Kants. Vgl. oben S. 177 mit Aum.

Der Begriff der anbjektiven Zweekmanigkeit oder der Aupassung an die Bedürfnisse unseres Erkenntaisvermägens zieht daan weiter den Begriff der objektiven Zweekmanigkeit nach sich. welche wir an den organischen Naturprodukten wahrzmehmen meinen and zu ihrer Erklärung glauben voranssetzen zu dür fen und zugleich zu müssen. Auch mit diesem Begriff hatte Kant bisher nicht recht etwas anzulangen gewinst. Jetzt wird auch er "gerettet" und soweit es sieb mit seiner zweiselhaften Herkunst verträgt, zu der Ehre der Apriorität and Notwendigkeit zagelassen. Kann er kein konstitutives Prinzip werden, so lässt sich nach Kants Ansicht doch wenigstens ein regulatives aus ihm machen. Und was ihm an objektiver Allgemeingültigkeit abgeht, das wird weit ersetzt durch eine ganz besondere Ehre, die ihm zu Teil wird: durch ihn werden Endzwecke nostuliert. welche in der Natur und vermöge ihrer Gesetze verwirklicht werden. und so kann er die Brücke bilden zwischen dem Gebiet der Natur und dem der Freiheit, zwischen der maschinenmässigen Notwendigkeit und dem Vernunftsystem der Teleologie.

Für unsern Zweck wichtiger ist die Verbindung, die Kant zwischen dem Begriff der subjektiven Zweckmässigkeit und der Aesthetik herstellt. Er gewinnt dadurch eine weitere Gruppe von apriorischen, also notwendigen und allgemeingültigen Erkenntnimen und konstitutive (nicht nur wie bei der objektiven Zweckmässigkeit: regulative) Prinzipien a priori für das Gefühlsvermögen. Wie in der theoretischen Philosophie und in der Ethik sucht er auch hier das Apriorische festzustellen durch dualistische Scheidung zwischen Form und Materie. Die letztere als das Empirische, Notwendigkeit raubende ist auch aus der Aesthetik um jeden Preis zu verbannen. Gemäss der Stellung, welche das Gefühlsvermögen einnimmt, mussen seine Prinzipien sich gleich fern halten von Erkenntnissen und Begehrungen. Zu ersteren dürfen sie nichts beitragen, dürfen aber auch nicht auf sie basiert sein, müssen also ohne alle Begriffe operieren. Ebensowenig dürfen sie andererseits mit Begehrungen zu thun haben. Die Objektivität des Urteils würde illusorisch werden, wenn es irgendwie durch ein Interesse getrübt würde, welches der Urteilende etwa an der Existenz des Gegenstandes nehmen könnte.

Das schwerste Problem, auf welches Kant am meisten Müthe verwandt hat und welches ihm so sehr am Herzen liegt, dass er immer wieder darauf zurückkommt, ist die Frage: wie kann dem Subjektivsten, was es im menschlichen Geist giebt, dem

Gefühl (wenn auch dem Gefühl in seiner relativ objektivsten Form: dem Schönheitsgefühl) Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit verliehen werden? Die Lösung besteht bekanntlich darin, dass die Schönheitsgefühle eingegliedert werden in die besondere Gattung von Lustgefühlen, welche die Beobachtung der subjektiven Zweekmassigkeit in der Natur in uns erregt. Die Urteilskraft hatte in der theoretischen Philosophie Anschauungen und Begriffe mit einander zu verbinden (Schematismus!) und dadurch erst Erkenntnisse zustande zu bringen. Dies Geschaft wurde sie im einzelnen Erfahrungsfall nicht vollbringen können, drängte sich ein unendliches Mancherlei, verschieden bis zum völligen Mangel allmählicher Uebergange, an die Einbildungskraft und durch diese an die Urteilskraft beran. Dass es in Wirklichkeit nicht so ist, erweckt in uns Lastgefähle überhaupt, und diejenigen Gegenstände, welche ganz eigentlich für die Bedürfnisse anserer Urteilskraft angelegt zu sein scheinen, erweeken in uns die spezifisch ästhetischen Gefühle; solche Gegenstände nennen wir daher sehön. Sie weisen eine Einheit in der Mannigfaltigkeit auf, welche Einbildungskraft und Verstand zugleich anregt und so ein freies Spiel zwischen beiden hervorbringt. Die blosse Auffassung der Formen schöner Gegenstände, ganz für sich genommen ohne jede Rücksicht auf eine durch das Auffassen etwa za erwerbende Erkenntnis, ist mit Lust verbunden. Denn eine solche Auffassung vermöge der Embildungskraft kann nie geschehen, ohne dass die Urteilskraft diese Formen wenigstens unabsichtlich mit ihrem Vermögen, Anschauungen auf Begriffe zu beziehen, vergliche. Und wenn nun bei dieser Vergleichung zu Tage tritt, dass jene Gegenstände den Erkenntnisvermögen, welche in der reflektirenden Urteilskraft, im Spiele sind, besonders angemessen und im Stande sind, zwischen Einbildungskraft und Verstand eine über das Gewöhnliche hinausgehende Harmonie bervorzubringen, so scheinen sie ganz besonders für die Urteilskraft geschaffen zu sein und erwecken dasjenige Gefühl, welches als ästhetische Lust bezeichnet wird. Da dies Gefühl von keiner Materie am Gegenstand, von keinem interesse, also auch von keinen subjektiven Anlagen abhängig ist, sondern nur auf der allgemeinen menschlichen Konstitution, auf dem gesetzmässigen Wirken der Urteilskraft und der von ihr in Bewegung gesetzten Geistesvermögen beruht, so muss es notwendig und allgemein gultig und darum auch allgemein mitteilbar sein. Alles dies aber in ganz besonderem Sinne. Die Allgemeinheit entspringt nicht aus Begriffen, und ist nur eine subjektive, weil das Geschmacksurteil

ein ärthetisches, keis logisches ist und bliese eine Beniehung der Voretellung des Gegenstandes auf das Subjekt enthält. Es hängt thin tem Anspruch von Gültigkeit für Jedermann, ohne auf Objekte gestellte Allgemeinheit" an 18 u. Mit Being auf des Angeschme grebt es our generale (wie die empirischen alle sind), meht universale Regeln, welche letzteren das Geschmacksurteil über das Schöne sich unterminmt oder darauf Anspruch macht ic 7. Ebenso ist die Notwendigkeit des Geschmacksurteils von besonderer Art, meht eine theoretische objektive Notwendigken, wo a prion erkannt werden kann, dass Jedermann dieses Wohlgefallen an dem von mir schin genannten Gegenstande fühlen werde, anch nicht eine praktische, wo durch Begriffe eines reinen Vernanftwillens ... dieses Wohlgefallen die notwendige Folge eines objektiven Gesetzes ist", sondern eine exemplarische, d. i. "eine Notwendigkeit der Beistimmung aller zu einem Urteil, was wie Beispiel einer allgemeinen Regel, die man nicht angeben kann, angeschen wird." Also keine apodiktische Notwendigkeit, die stets aus bestimmten Begriffen abgeleitet werden muss, sondern eine aubjektive hedingte (§ 18). "Das Geschmacksurteil sinnt Jedermann Beistimmung an".... Man wirbt um jedes Andern Beistimmung, weil man dazu einen Grund hat, der Allen gemein ist" (\$ 19), aber man besitzt keine Beweisgründe a prieri, durch deren Vorstellung der Beifall erzwungen werden könnte (§ 31). - In ähnlicher Weise sucht Kant für unsere Urteile über das Erhabene Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit beranszupressen.

Wie sehr es ihm auf diese beiden Eigenschaften ankommt, jat wie von ihrem Vorhandensein nach seiner Ansieht alles abhängt, tritt an vielen Stellen klar hervor. So beschliesst er in § 29 seine Exposition der ästlietischen Urteile, nämlich der Morten: "In dieser Modalität der ästhetischen Urteile, nämlich der angemassten Notwendigkeit derselben, liegt ein Hauptmoment für die Kritik der Urteilskraft. Denn die macht eben an ihnen ein Prinzip a priori kenntlich und hebt sie aus der empirischen Psychologie . . ., um sie, und vermittelst ihrer die Urteilskraft in die Klasse derer zu stellen, welche Prinzipien a priori zum Grunde haben, als solche aber sie in die Transseendentalphilosophie hintiberzuziehen." Von der empirischen Exposition dieser Urteile, wie z. B. Burke sie versucht hatte, denkt Kant nur gering. Man mag mit ihr "den Anfang machen, um den Stoff zu einer höheren Untersuchung herbeizuschaffen." Aber diese letztere, die transseendentale Erörterung, ist die eigentliche

Aufgabe, mit ihr beginnen die Schwierigkeiten erst. "Wenn ein Urteil sich selbst für allgemeingültig ausgiebt und also auf Notwendigkeit in seiner Behauptung Anspruch macht, . . . . so wäre es, wenn man einem solchen Urteile dergleichen Anspruch zugesteht, ungereimt, ihn dadurch zu rechtfertigen, dass man den Ursprung des Urteils psychologisch erklärt. Denn man würde dadurch seiner eigenen Absicht entgegen handeln, und wenn die versuchte Erklärung vollkommen gelungen wäre, so würde sie beweisen, dass das Urteil anf Notwendigkeit schlechterdings keinen Anspruch machen kann, eben darum, weit man ihm seinen empirischen Ursprung nachweisen kann" (Ueber Philosophic tiberhaupt, vorletzter Abschnitt. Schluss des Anhangs zu § 29 in der Kr. d. U.). Für Kant selbst stehen deshalb jene transseendentalen Leistungen durchaus im Vordergrund des Interesses; ihnen kommt nach seiner Meinung auch die grösste Bedeutung zu. Die vielen eingestreuten feinen psychologischen Betrachtungen eind für ihn Nebenwerk, während man heutzutage geneigt ist oder wenigstens geneigt sein sollte, das Verhältnis umzukehren. Für Kant ist die Hauptsache, dass er neue synthetische Urteile a priori entdeckt hat und zwar die letzten, die der Konstitution unseres Geistes nach noch fehlten, dass also das allgemeine Problem der Transscendentalphilosophie jetzt völlig gelöst ist (§ 36). Was diese Seite der Untersuchung betrifft, muss die Kritik der Urteilskraft sich nach seiner eigenen Aussage (am Schlass der Vorrede) auf die strengste Prüfung gefasst machen. Hinsichtlich des übrigen Inhalts bittet er um Nachsieht.1)

Auch das führe ich schliesslich noch zur Bestätigung meiner Ansicht au, dass Kant ebenso wie in der Ethik auch in der Aesthetik seinen Gedanken das systematische Gerlist der theoretischen Philosophie aufdrängte. Auch in der Kritik der Urterlskraft giebt es Elementarlebre und Methodenlehre, Analytik und Dialektik, transscendentale Deduktion and Antinomie, sogar eine Art Schematismus taucht auf (§ 59); und wie in der Kritik der remen Vernunft der transscendentale Idealismus aus allen Verwirrungen der Dialektik heraushilft, so tritt auch hier eine Art des Idealismus als rettender Engel auf: "Der Idealismus der Zweckmassigkent der Natur sowohl als Kunst" (\$ 58). Hier wie in der

<sup>1)</sup> Diese Acusserungen Kants machen es zugleich unmöglich, in seiner Aesthetik die Theorie des Apriorismus in den Vordergrund zu stellen. Eine solche Theorie, als Selbstaweck, hätte in erster Linie psychologische Untersachungen gefordert.

Ethik hat eine solche erzwungene Vebertragung zur Voraussetzung. dass Kant von der Ueberzeugung durchdrungen war, die Untersuebungen aller drei Kritiken bewegten sieh durchaus in derselben Richtung, dass er sich bewusst war, eine Haupttendenz, die rationalistische, durchdringe und beseele sein gesamtes Philosophieren und mache daraus einen einheitlichen Organismus, dessen verschiedene Teile naturgemäss dieselbe innere Struktur aufweisen müssten. In § 58 bezeichnet er sogar selbst seine Theorie als eine rationalistische. Man kann das Prinzip des Geschmacks entweder darin setzen, dass dieser jederzeit nach empirischen Bestimmungegründen, und also nach solchen, die nur a posteriori durch Sunc gegeben werden. oder man kann einfäumen, dass er aus einem Grunde a priori urteile. Das Erstere wäre der Empirismus der Kritik des Geschmacks, das Zweite der Rationalismus derselben." Beim Rationalismus unterscheidet er sodann weiter den Realismus der Zweckmässigkeit und den Idealismus derselben. Für den letzteren erklärt er sich selbst.

Man darf auch nicht etwa gegen meine Ansicht den Umstand geltend machen, dass Kant in § 60 selbst bekennt, eine Wissenschaft des Schönen gebe es nicht und könne es nicht geben. Zu dieser Behauptung zwingt ihn einmal die Rücksicht darauf. dass die Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit der ästhetischen Urteile eine nur subjektive, keine objektive ist, dass die letzteren beconders mit Begriffen nichts zu thun haben dürfen und also auch keine eigentliche Erkenntnis liefern können. Zweitens hätte er andernfalls die Einteilung der reinen Philosophie in theoretische und praktische aufgeben müssen, die ihm seit langer Zeit selbstverständlich war. Daher lässt er die Urteilskraft "keiner Doktrin. sondern bloss einer Kritik fähig" sein, zugleich soll aber diese "Kritik statt der Theorie dienen". Die Prinzipien der Urteilskraft können "im Nothfalle jedem von den beiden Teilen der reinen Philosophie | gelegentlich angeschlossen werden" (Vorrede zur Kritik d. U.: L'eber Philos. Aberh., letzter Abschnitt). Aus dem Geständnis Kants in § 60 lassen sich also keine weiteren Folgerungen ziehen. Trotz desselben bleibt die Kritik der Urteilskraft ein wesentlicher Teil der Transscendentalphilosophie, d. h. der Philosophie, welche thr Ziel im Nachweis synthetischer Urteile a priori sieht.

Wir stehen am Schluss der Erörterungen über die Wissensseite des Kantischen Systems. Als das einigende Band, welches die einzelnen Teile aneinander schliesst, hat sich die allen gemeinsame rationalistische Tendenz herausgestellt. In der Erkenntnistheorie wie in der Naturphilosophie, in der praktischen Philosophie wie in der Acathetik: überall geht Kants Streben in erster Linie darauf aus, die vorhandenen apriorischen Erkenntnisse vollzühlig zu entdecken, ihre Ansprüche auf Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit als berechtigt zu erweisen und endlich aus den zerstreuten Elementen ein in sich geschlossenes System zu bilden. Wir sind aber noch nicht am Schluss unserer Betrachtungen überhaupt. Denn der Wissensseite gegenüber steht als gleichberechtigter Gegenpol des Systems seine Glaubensseite.

## II. Die Glaubensseite.

Die Glaubensseite ist nicht etwa erst nachträglich in das System hineingenommen, um bösen Zungen Gelegenheit zu Angriffen zu nehmen und zerstörende Wirkungen zu verhüten, die andernfalls etwa die Dialektik für Religion und Moral, Zucht und gute Sitte hätte haben können. Wir sahen vielmehr oben (S. 11 bis 30), wie gewisse Spekulationen halb ethischer, halb religiöser Natur von vornherein Kants Interesse sehr in Ausprach nehmen, wie er 1766 daran verzweifelt, ihnen einen sieheren wissenschaftlichen Untergrund zu verschaffen, wie er 1770 die aufgegebenen Versuche wieder aufnimmt, aber auch diesmal ohne bleibenden Erfolg, wie er chliesslich in der völligen Trennung des Wissens- und Glaubensgehætes die einzig noch mögliche Rettung sieht. Wenn er also in der Dialektik niederriss, so that er es von vornherein mit der festen Absicht, an anderer Stelle - und zwar dauerhafter - wieder aufzubauen. I'm dies zu können, war es nötig, dort zu vernichten. Hit fast grösserem Rechte konnte man deshalb sagen; die Dialektik ist der Glaubensseite wegen da, als umgekehrt: diese wurde um ener willen hinzu erfunden, um etwaige nachteilige Folgen derelben zu verhüten oder wenigstens abzuschwächen.

Es kann natürlich nicht meine Aufgabe sein, hier auf alle die Privatmeinungen einzugehen, die Kant über die Dinge an sich hatte und gelegentlich äusserte. Sie gehören nicht zum System. Mich interessiert hier allein, was er von den trausseendenten Spekulationen uch in seiner kritischen Zeit noch für rettbar hielt, — natürlich ür rettbar nicht in Gestalt von theoretischen Vernunftideen, sondern in der Form praktischer Postulate, oder mit anderen Worten: wie

er in seinem System die religiöse (genauer die theistische) Weltanschauung zu schützen und neu zu begründen sucht. Er gruppiert seinen Glaubensschatz um die beiden Sätze; es ist ein Gott, die Seele ist unsterblich. Beiden zum Untergrunde dient die Idee der transscendentalen Freiheit und ihr Erkenntnisgrund: der kategorische Imperativ. Norm sind bei Kant nicht zwei, sondern drei Postulate. obwohl seine Voraussetzungen eigentlich nur auf zwei leiten. Man muss wohl mit Laas annehmen, er "habe für die Aeusserlichkeit der Dreizahl selbst eine gewisse Vorhebe gehabt"; es scheine das Bestreben durch, "den neuen Glauben an das Schema des christlichen Katechismus anzupassen\*.1) Gott und Seelenunsterblichkeit wird als drittes l'estulat das eine Mal das höchste Gut, das andre Mal die Freiheit, dann wieder die intelligible Welt oder das Reich Gottes, cinmal auch der Glaube an die Tugend, d. i. die Hoffnung auf die Verwirklichung unserer sittlichen Aufgabe zur Seite gestellt.2) Doch, wie gesagt, gegrundeter Anlass ist eigentlich nur zu zwei Postulaten vorhanden. Die transscendentale Freiheit namentlich wird an den bei weitem meisten Stellen nicht als Postulat, nicht als Glaubensartikel, sondern als Faktum hingestellt. Z. B. heisst es in § 91 (2) der Kritik der Urteilskr.; Es "findet sich sogar eine Verpunftidee unter den Thatsachen; und das ist die Idee der Freiheit, deren Realität, als einer besonderen Art von Kausalität, sieh durch praktische Gesetze der reinen Vernunft, und diesen gemäss in wirklichen Handlungen, mithin in der Erfahrung darthun lässt. --Die einzige unter allen Ideen der reinen Vernunft, deren Gegenstand Thatsache ist und unter die scibilia mit gerechnet werden muss." Achplich in der Vorrede zu der Krit, d. pr. Vern.: "Der Begriff der Freiheit, sofern dessen Realität durch ein apodiktisches Gesetz der praktischen Vernunft bewiesen ist, macht den Schlussstein von dem ganzen Gebäude eines Systems der reinen Vernunft aus, und alle andere Begriffe (die von Gott und Unsterblichkeit) schliessen sich nun an ibn an and bekommen mit ibm and durch ihn Bestand und objektive Realität, d. i. die Möglichkeit derselben wird dadurch hewiesen, dass Freiheit wirklich ist; denn diese Idee offenbart sich durchs moralische Gesetz. Freiheit ist aber auch die einzuge unter allen Ideen der spekulativen Vernuuft, wovon wir die Moglichkeit a priori wissen, ohne sie doch einzusehen, weil sie die

Laas: Kants Stellung in der Geschichte des Konfilkts zwischen Glauben und Wissen. 1882. S. 17

<sup>\*)</sup> Einzelne Nachweise bei Lass. S. 17 -18.

Bedingung des moralischen Gesetzes ist, welches wir wissen." Ganz in derselben Weise wird dann im Werke selbst an vielen Stellen von der Freiheit als einem direkten oder idurch das Sittengesetz vermittelten) indirekten Faktum gesprochen, das eines Beweises eigentlich nicht bedarf, eben so wenig wie andere Fakta. In der Kritik der reinen Vernunft freilieb und in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten ist Kant noch nicht dieser Ansicht. Doch davon bei anderer Gelegenheit!

Das Faktum der transscendentalen Freiheit gehört daher, an und für sich betrachtet, zur Wissensseite, nicht zor Glaubensseite des Systems. Es bildet aber zugleich die Grundlage auch für die letztere. Denn aus ihm lassen sich die beiden echten praktischen Postulate ableiten. Zur Vermittlung dient der Begriff des höchsten Gutes. "Die reine praktische Vernunft sucht zu dem Praktisch-Bedingten (was auf Neigungen und Naturbedürfnis beruht) ... die unbedingte Totalität des Gegenstandes der reinen praktischen Vernunft, unter dem Namen des höchsten Gats" (Kr. d. pr. Vern. 2. Buch. 1. Hptst. S. 194). Dasselbe besteht in der Glückseligkeit verbunden mit der Würdigkeit, glückselig zu sein. Tugend allein ist zwar das oberste Gut, "aber noch nicht das ganze und vollendete Gut, als Gegenstand des Begehrungsvermögens vernünftiger endlicher Wesen; denn, um das zu sein, wird auch Gluckseligkeit dazu erfordert, und zwar nicht bloss in den parteiischen Augen der Person, die sich selbst zum Zwecke mucht, sondern selbst im Urteile einer unparteijschen Vernunft, die jege therhaupt in der Welt als Zweck an sieh betrachtet. Denn der Glucksengkeit bedürftig, ihrer auch würdig, dennoch aber derselben nicht teilhafug zu sein. kann mit dem vollkommenen Wollen eines vernünftigen Wesens, welches zugleich alle Gewalt hätte, gar nicht zusammen bestehen." Diese mit Notwendigkeit postulierte Glückseligkeit muss nun aber in genauester Proportion zur Tugend stehen. Die vollendete Glückseligkeit setzt also vollendete Sittlichkeit, d. i. Heiligkeit voraus, ist aber zugleich auch ihre praktisch-notwendige Folge. Das höchste Gut ist deshalb der notwendige höchste Zweck emes moralisch bestimmten Willeus, sein "praktisch-schlechthinnotwendiges Objekt". Das Sittengesetz gebietet geradezu, dies höchste Gut, welches also meine eigne Glückseligkeit (freilich nur proportional meiner Tugend) einschliesst, "mir zum letzten Gegenstande alles Verhaltens zu machen" (Ebenda, 2. Hauptst. S. 197-199, 232-234, 241-242). Ja! am Schluss des § 87 der Kr. d. U. geht

Kant sogar so weit, zu behaupten, man könne, "ohne einen der moralischen Gesinnung widerfahrenden Abbruch" nicht das höchste Gut für nichtig erklären. Es ist bedauerlich, wie sehr Kant hier den Pranzipien seiner Moral untreu wird, wie er, der so sehr auf strengste Reinheit der Grundsätze und Ausscheidung alles Empirisch-Materiellen gedrungen hatte, den ganzen Glückseligkeitssehwindel doch schliesslich wieder zum Hinterpförteben bereinlässt und sogar so weit geht, dass er den Gedanken, Sittlichkeit sei nicht in sich selbst genug, sondern bedurfe noch einer ansseren Belohnung, zu einer notwendigen Vernunstidee macht. Dass Kant, der Mann des kategorischen Imperativs, so schröhlich enden konnte, ist für mich steta ein charakteristisches Beispiel menschlicher Schwäche gewesen und ein Beweis dafür, wie gross unsere Unfähigkeit ist, aus Voraussetzungen die nötigen Folgerungen zu ziehen und Gedanken unerschrocken und konsequent zu Ende zu denken, sobald sie gewissen Herzensbedürfnissen und innersten Neigungen und Wünsehen die sichere Grundlage zu entziehen drohen.

Nachdem so das höchste Gut als notwendiges Objekt der praktischen Vernunft erwiesen ist, hat Kant leichtes Spiel. Die oberste Bedingung des höchsten Gutes ist "die völlige Angemessenheit der Gesinnungen zum moralischen Gesetze", d. b. "Heiligkeit, eine Vollkommenheit, deren kein vernünftiges Wesen der Sinnenwelt in keinem Zeitpunkte seines Daseins fähig ist." Sie kann vielmehr nur in einem ins Unendliche gehenden Progressus zu iener völligen Angemessenheit angetroffen werden". Ein solcher wiederum ist nur möglich bei Voraussetzung von Seelenunsterblichkeit. - Der Zusammenhang zwischen Sittlichkeit und einer ihr proportionalen Glückseligkeit ferner ist durch den mechanischen Naturlauf in der Sinnenwelt in keiner Weise verburgt oder auch nur wahrscheinlich gemacht. Das moralische Gesetz führt daher zweitens "uneigennutzig, aus blosser unparteiischer Vernuuft", auf die Annahme der Existenz Gottes. Und zwar Gottes, als des Welturhebers von höchster Vollkommenheit, als des allgegenwärtigen, ewigen, allmächtigen, allwissenden etc. (Dialektik d. Kr. d. pr. Vern. 2. Hauptst, Abschn. IV. V, VH. Kr. d. U. § 87).4)

<sup>&#</sup>x27;) Abweichend lantet der Unsterblichkeitsbeweis in der Kritik der reinen Vernunft, B S. 839 und 849, ferner Kr d. Urteriskr § 91 vorletzte Anm. Dagegen § 89 (Ebenda, Anfang des dritten Absatzes) scheint mit der Kr. der prakt. Vern. übereinzustimmen.

Um diese beiden Postulate gruppiert sich das, was nach Kant allein Religion genannt werden kann: die Sätze seiner Moraltheologie. In dem Namen der letzteren liegt schon, dass alle religiösen Ideen sich auf moralischen aufbauen mussen, und nur Wert haben, wenn auch ihr letzter Zweck wiederum morahsch ist und in der Besserung der Menschen besteht. Religion ist nichts als Erkennins aller Pflichten als gottlicher Gebote, nicht als Sanktionen, d. i. willkürlicher, für sich selbst zufälliger Verordnungen eines fremden Willens, sondern als wesentlicher Gesetze eines jeden freien Willens für sich selbst, die aber dennoch als Gebote des höchsten Wesens angesehen werden mitsen, weil wir nur von einem moralischvollkommenen (heiligen und gütigen), zugleich auch allgewaltigen Willen das höchste Gut, welches zum Gegenstunde unserer Bestrebung zu setzen uns das moralische Gesetz zur Pflicht macht. and also durch Uebereinstimmung mit diesem Willen dazu zu gelangen hoffen können" (Kr. d. prakt. Vern. S. 232 - 233). Zanächst ist der Umfang dieser Moraltheologie nur gering. Noch in der Kritik der praktischen Vern. (S. 236 - 237) heiset es in einer Anmerkung: Gott sist der allein Heilige, der allein Selige, der allein Weise. Nach der Ordnung [dieser Begriffe] ist er auch der heilige Gesetzgeber und Schöpfer), der gütige Regierer (und Erhalter) und der gerechte Richter. Drei Eigenschaften, die Alles in sich enthalten, wodurch Gott der Gegenstand der Religion wird, und denen angemessen die metaphysischen Vollkommenheiten sich von selbst in der Vernunft binzustigen." 1792 ging Kant aber weiter und suchte in der "Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft" seine Moraltheologie ganz parallel dem christlichen Offenbarungsglauben auszugestalten. Angeblich entwirft er zunächst ganz aus freier Hand das System seines Vernanftglaubens und antersucht dann nachträglich, wie sich Bibel und Kirchenglaube dazu verhalten. In Wirklichkeit bat er natürlich die einzelnen Katechismusstücke vorgenommen und festgestellt, was sich vom philosophischen Standpunkt aus, wenn auch mit Umdeutungen und einigen Verrenkungen, halten lasee, was nicht.

Noch einige Worte über das Fundament des Gebäudes: den moralischen, praktischen Glauben! "Glaube (als babitus, nicht als actus: ist die moralische Denkungsart der Vernunft im Fürwahrbalten desjenigen, was für das theoretische Erkenntnis unzugänglich ist. Er ist also der beharrliche Grundsatz des Gemuts, das, was zur Möglichkeit des höchsten moralischen Endzwecks als Bedingung

vorauszusetzen notwendig ist, wegen der Verbindlichkeit zu demselben als wahr anzunehmen. Er ist ein Vertrauen auf die Verheissung des moralischen Gesetzes; aber nicht als eine solche, die in demselben enthalten ist, sondern die ich hineinlege, und zwar aus moralisch hinreichendem Grunde" (Kr. d. Urteilskr. § 91). Die Postulate sind nach Kaut theoretische, als solche aber nicht erweisliche Sätze, sofern sie einem a priori unbedingt geltenden praktischen Gesetze unzertrennlich anhangen. Sie "sind nicht theoretische Dogmata, sondern Voraussetzungen in notwendig praktischer Rücksicht, erweitern also zwar das spekulative Erkenntnis nicht, geben aber den Ideen der spekulativen Vernunft im allgemeinen (vermittelst ihrer Beziehung auf das Praktische) objektive Realität und berechtigen sie zu Begriffen, deren Möglichkeit auch nur zu behanpten sie sich sonst nicht anmassen könnte." Sie postulieren nicht, wie die mathematischen Postulate, die Möglichkeit einer Handlung, sondern "die Möglichkeit eines Gegenstandes Gottes und der Unsterblichkeit der Seele) aus apodiktischen praktischen Gesetzen, also nur zum Behuf einer praktischen Vernunft; da deun diese Gewissheit der postulierten Möglichkeit gar nicht theoretisch, mithin auch nicht apodiktisch, d. i. in Ansehung des Objekts erkannte Notwendigkeit, sondern in Anschung des Subjekts, zu Befolgung ihrer objektiven, aber praktischen Gesetze notwendige Annehmung, mithin bloss notwendige Hypothesis ist" (Krit. d. pr. Vern., S. 220-21. 238, 23-24 Anm.). Die in den Postulaten vorliegende Notwendigkeit beruht auf einem Bedürfnis, nicht auf einer Pflicht. "Denn es kann gar keine Pflicht geben, die Existenz eines Dinges anzunehmen, weil dieses bloss den theoretischen Gebrauch der Vernunft augeht" (Ebd. S. 226). Die Ideen von Gott und Unsterblichkeit sind auch nicht etwa Bedingungen des moralischen Gesetzes selbst, "sondern nur Bedingungen des notwendigen Objekts eines durch dieses Gesetz bestimmten Willens, d. i. des bloss praktischen Gebrauchs unserer remen Vernunft; also können wir von jenen Ideen auch, ich will nicht bloss sagen, nicht die Wirklichkeit, sondern auch nicht einmal die Möglichkeit zu erkennen und einzusehen behaupten. Gleichwohl aber sind sie die Bedingungen der Anwendung des moralisch bestimmten Willens auf sein ihm a priori gegebenes Objekt (das böchste (int) Folglich kann und muss ihre Möglichkeit in dieser n Beziehung angenommen werden, ohne sie doch theuirkennen und einzusehen" (Ebenda, S. 5-6). Aber selbst undung durch den Begriff des böchsten Gutes scheint

es nach einer späteren Stelle (S. 261--263) nicht weit her zu sein. Ihr gemäss findet unsore Vernunft es zwar unmöglich, ihrerseits ein proportionales Verhältnis zwischen Sittlichkeit und Glückseligkeit aach dem blossen Naturlanfe begreiflich zu machen, kann aber andererseits die thatsächliche Unmöglichkeit eines solchen Zusammenbanges auch nicht beweisen, d. i. aus objektiven Gründen hinreichend darthun. Es scheint also, als schwebe der reine Vernunftglaube in der Luft, da es doch wenigstens als möglich zugegeben werden muss, dass der Naturlauf schon in diesem Leben den im höchsten Gut geforderten Zusammenhang hervorbringe. "Allein jetzt kommt ein Entscheidungsgrund von anderer Art ins Spiel, um im Schwanken der spekulativen Vernunft den Ausschlag zu geben. Das Gebot, das höchste Gut zu befördern, ist objektiv (in der praktischen Verounft), die Möglichkeit desselhen überhaupt gleichfalls objektiv (in der theoretischen Vernunft, die nichts dawider hat) gegründet. Allein die Art, wie wir uns diese Möglichkeit vorstellen sollen, ob nach allgemeinen Naturgesetzen, ohne einen der Natur vorstehenden weisen Urheber, oder nur unter dessen Voraussetzung, das kann die Vernanft objektiv nicht entscheiden. Hier tritt nun eine aubjektive Bedingung der Vernunft ein: die einzige ihr theoretisch mögliche, zugleich der Moralität (die unter einem objektiven Gesetze der Vernanft steht) allein zuträgliche Art, sich die genaue Uebereinstimmung des Reichs der Natur mit dem Reiche der Sitten, als Bedingung der Möglichkeit des höchsten Guts, zu denken. Da nun die Beförderung desselben, und also die Voraussetzung seiner Möglichkeit, objektiv aber nur der praktischen Vernunft zufolge.) notwendig ist, zugleich aber die Art, auf welche Weise wir es uns als möglich denken wollen, in unserer Wahl steht [!]. in welcher aber ein freies Interesse der reinen praktischen Vernunft für die Annehmung eines weisen Welturhebers entscheidet: so ist das Prinzip, was unser Urteil hierin bestimmt, zwar subjektiv, als Bedürfnis, aber auch zugleich als Beförderungsmittel dessen, was objektiv (praktisch) notwendig ist, der Grund einer Maxime des Furwahrhaltens in moralischer Absicht, d. i. ein reiner praktischer Vernunftglaube. Dieser ist also nicht geboten, sondern, als freiwillige, zur moralischen (gebotenen) Absieht zuträgliche . . . Bestimmung anseres Urteils . . ., selbst aus der morahschen Gesinnung entsprungen: kann also öfters selbst bei Wohlgesinuten bisweilen in Schwanken, niemals aber in Unglauben geraten."

Ich habe diese Stelle ganz zum Abdruck gebracht, weil in kemer andere die Verlegenheit Kants und das Widersprechende in seiner Theorie so klar an den Tag tritt. l'insonst ist das Bemühen, seine Lehre von den praktischen Postulaten in sich einstimmig zu machen. Es kreuzen sich in ihr zu viele Interessen; jede von ihnen möchte den Platz ganz behaupten. Die Konsequenzen der theoretischen Philosophie zwingen Kant zu dem Geständnis, dass er nicht par über die Daseinsweise der Dinge an sich im Einzelnen nichts weiss, sondern auch nicht einmal über die Thatsache ihrer Existenz oder Nicht-Existenz etwas aussagen kann. Privatim hat er aber eine Reihe von ganz bestimmten Ansichten über ihre Wesensbeschaffenheit, besonders über die der beiden wichtigsten Dinge an sich: der menschliehen Seele und Gottes. Und gerade in diesen letzteren Philosophemen sieht er die unentbehrliehen Stutzen für Religion und Sittlichkeit. Es gilt daher, sie über das Niveau rein persönlicher, subjektiver Annahmen zu erheben, die den Menschen als solchen nicht verpflichten. Durch theoretische Ueberlegungen ist pichts zu erreichen, da jede Anschauung jenes übersinnlichen Gebietes fehlt. Es bleibt also nur die praktische Seite der Philosophie und unseres Wesens übrig. Aber auch da bieten sich zunächst nur rein individuelle oder höchstens gewissen Klassen zu gewissen Zeiten eigenthümliche Wünsche und Bedürfnisse dar. Es kommt nun darauf an, ob ihnen nicht das Individuelle abgestreift werden kann und ob dann nicht noch ein Kern von etwas allgemein Menschliehem nachbleibt. Kant versucht das Kupststück, welches mit den Experimenten der alten Goldmacher eine gewisse Achnlichkeit hat. Und wie diese auf dem Grunde ihrer Schmelztiegel oft einen goldigen Niederschlag fanden, wenn sie auch selbstverständlich behanpteten, kein Atom Gold unter die Stoffe gemengt zu haben. mit welchen sie experimentierten, so meint auch Kant, trotz der rein subjektiven Ingredienzien schliesslich doch etwas Allgemeingultiges and damit etwas, wenn auch nicht objektiv-logisch-, so doch subjektiv-Notwendiges berausgebracht zu haben; ein Bedürfnis, welches nicht aus dem besonderen Wesen dieses oder jenes Menschen entspringt, sondern aus dem Wesen des Menschen überhaupt, ja! noch mehr, aus dem Objektivsten in ihm, aus der reinen Vernunft. Mit diesem Bedürfnis ist die Brücke gefunden, welche zum Uebersinnlichen hinttberitthrt. Ohne seine Befriedigung giebt es keine Sittlichkeit, und es kann nur befriedigt werden, wenn unsere Seele unsterblich ist und der theistische Gottesbegriff sich

auf ein wirkliches Wesen bezieht. Das Faktum des Sittengesetzes berechtigt uns, als weitere direkte oder indirekte Fakta resp. beweisbare Objekte die transscendentale Freiheit, das Dasein einer intelligiblen Welt, Seelenunsterblichkeit und die Existenz eines Gottes mit ganz bestimmten Eigenschaften (vgl. oben S. 396) anzunehmen. Hier greifen aber wieder andere Interessen ein. Die theoretische Philosophie verbot, die Kategorien mangels eines zu verbindenden Stoffs der Anschauung irgendwie zur Erkenntnis der übersinnlichen Welt anzuwenden. Die an das Faktum des Sittengesetzes sieh anschliessenden Folgerungen führen aber doch zu einer ganzen Reihe von theoretischen Erkenntnissen hinsichtlich jenes Gebietes, welches uns eigentlich völlig verschlossen bleihen sollte. Ja! sie gehen sogar Anlass — das ist wenigstens Kants persönliche Ansicht sieher gewesen - zu allgemeingültigen, notwendigen und daber stringenten Beweisen für die Existenz gewisser Objekte in jenem Gebiete. So entstehen denn die Inkonsequenzen, Widersprüche, die schwankenden, halben Ausdrücke. Jene Beweise sollen im Grunde doch keine Beweise sein, nicht die Existenz der Objekte selbst soll gesichert sein, sondern par die subjektive Notwendigkeit unsererseits, jene Objekte als existierend anzunehmen. Und schliesslich soll selbst diese Notwendigkeit gar keine rechte Notwendigkeit sein, sondern nur auf der Unmöglichkeit beruhen, uns die Zusammenstimmung zwischen Sittlichkert und Gittekseligkeit auf andere Weise fasslich zu machen, - einer Unmöglichkeit, die zugleich mit der Erkenntnis verbunden ist, dass jene "andere Weise" aus objektiven Grunden nicht ausgeschlossen ist. Trotzdem aber soll andererseits die Annahme des Daseins Gottes (und ebenso der Unsterblichkeit) keine blosse Hypothese sein, sondern auf einem "Bedürfnis in schleebterdings netwendiger Absieht" berahen und selbst eine "Voraussetzung in potwendig praktischer Rücksicht" bilden. Der moralische Beweis des Daseins Gottes soll "die Wirklichkeit eines höchsten moralisch-gesetzgebenden Urhebers für den praktischen Gebrauch unserer Vernunft hinreichen d" darth un, andererseits aber wiederum in Anschung des Daseins desselben the oretisch nichts bestimmen. Es handelt sich um einen "bloss subjektiven Grund des Fürwahrhaltens, der doch einer reinen praktischen Veraunft objektiv gultig ist, dadurch den Ideen von Gott und Unsterblichkeit vermittelst des Begriffs der Freiheit objektive Realität und Bcfugnis, ja subjektive Notwendigkeit (Bedürfnis der reinen Vernunft, sie anzunehmen verschafft wird, ohne dass dadurch doch

Wy bisses twat fugerechaites des tecture Reseau rach ter Ambre destien tod ihm disselves between aber test praktures protes theoretisch, and obse es in erkezuer. De Absocht tares incomment test meht erne für une metrochbare Natur, medern de Irtenlekt feit, Kr d pr bern S. 6. Also rwar eine Erkenntus featies, aber pur in praktischer Bettebung, nicht in themetrebet, spekulativer, keine krweiterung der Erkenntus von regebeden blerminnlichen liegenstanden, aber dieh eine Erweiterung der theoretischen bernunft und der Erkenntus derselben in Amehung des beforminnlichen überhauptt. Was für die spekulative bernunft transseendent war, das macht die praktische immanent, aber — nur in praktischer Absocht Kr d. pr Vern. S. 240 fü

Genug von diesen unerquicklichen Inkonsequenzen mit ihrem bedauerlichen Hin- und Herschwanken! Der letzte Grand, weshalb Kant es zu keiner fest in eich geschlossenen Theorie bringen kann. est darin zu suchen, dass auch auf das Glaubensgebiet die rationalistische Tendenz seines ganzen Denkens und Philonophierens sich anndehnte. Ein unbestreitbares Verdienst ist es. dass er Glanhen und Wissen zu scheiden suchte, und die theoretischen Gottesbeweise für immer unmöglich machte. Ein schwerer Vorwurf trifft ihn aber deshalb, weil er auf halbem Wege stehen blieb Der Grund alles Glaubens ust ein rein subjektiver, darum ist anch das Lebenselement alles Glaubens das Gebiet des rein Fersönlichen, Individuellen. Das sah Kant nicht ein, konnte er nicht einsehen, weil ein solcher Glaube nach seiner Meinung keine gentigende Sicherheit und keine zureichende Stütze für Religion and Moral bot. Objektive Gültigkeit im strengsten Sinne kounte er freilich für ihn nicht verlangen. Derartige Bestrebungen gab er deshalb von vornherem auf. Aber irgend welche allgemeinere Geltung musste der Glaube doch haben, davon konnte Kant nicht abgehen. Sonut wäre er nach seiner Meinung ebenso wertlos gewesen wie Wissenschaft ohne strengste Notwendigkeit und objektive Allgemeingültigkeit. Am liebsten hätte Kant natürlich aus seinem morabschen Argument einen richtigen, allen logischen Anforderungen genugenden und darum von jedermann Anerkennung verlangenden Beweis mit praktischen Beweisgrunden gemacht. Das musste er aber, wie die Verhältnisse lagen, als aussichtslos erkennen. Wenigstens aber sollte der morabsche Glanbe "einer deutlichen, verständlichen

and mitteilbaren Vorstellung fähig sein") und so wenigstens eine subjektive Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit erhalten. Ibn auf individuelle Anlagen und persönliche Bedürfnisse zu gründen, wäre nach Kant gleichbedeutend gewesen mit Preisgabe von Religion und Sittliehkeit an den guten Willen und noch schlimmer; an die Willkur des Einzelnen. Und doch! Was sagen die Thatsachen? Prust man sie vorurteilsfrei, so kann man sich gar nicht der Erkenntnis verschließen, dass wirklicher Glaube keines wie immer gearteten Beweises fähig ist, dass er nicht aus Grunden entspringt and daher nie andemonstriert, aber auch nie durch Grunde zerstört werden kann. Die Glaubensgewissheit, als psychologisches Faktum betrachtet, hat auch nicht das Geringste von logischem Charakter an sich; ihre Wurzeln liegen zu tref, als dass es dem Intellekt je gelingen könnte, sie blosszulegen und auszureissen. Sie ruhen im innersten Wesen des Menschen, in seiner ganzen Geistesrichtung, seiner Individualität. Nicht als ob deshalb die Glaubensttberzeugungen von zwei verschiedenartigen Menschen durchaus verschieden sein müssten. Viele Wegen führen nach Rom. So kann auch dieselbe Glaubensüberzeugung - denn nur davon rede ich, nicht von einem blossen Nachsprochen oder Fürwahrhalten aus verschiedenen Individualitäten hervorgehen. Und andererseits: Charaktere, ja selbst die individuellsten Anlagen vererben sich. Es giebt Familien-Charaktere, Volks-Charaktere, Zeit-Charaktere. Zeiten und Völker drücken den Menschen, die in thnen leben, ihren Stempel auf, sie fügen dem rein Persönlichen einen Exponenten bei, welcher von solcher Wiehtigkeit werden kann. dass ein und dasselbe Individuum, in verschiedene Zeiten und Völker gestellt, auch verschiedene Glaubensüberzeugungen haben würde. Doch wurde auch in der Verschiedenheit der letzteren natürlich das Gleichartige noch immer das Ungleichartige überwiegen, da sonst meht dieselbe Individualität Grund beider sein könnte. Doch wird es so erklärlich, dass Glaube, obwohl er durchaus individuellen Ursprungs ist, darum doch nicht bloss individuelle Geltung zu haben brancht. Er kann Gruppen. Klassen von Menschen, ja! Völkern und Zeiten gemeinsam sein. Aber auch dann - handelt es sich unders um wirklichen Glauben - kann er nicht durch Lehren und Lernen übertragen worden sein, sondern muss seinen Grund in einer treferen Geistesrichtung haben, die durch Veranlagung und Vererbung,

<sup>1)</sup> Ueber die Fortschritte d. Metaphysik etc., "Auflösung der akademischen Aufgabe" 1.

durch Zeit und Umstände aus einer zunächst rein persönlichen zu einer mehr oder weniger generellen geworden ist. Nicht die Gemeinsamkeit des Denkens, sondern die des Wollens, nicht die Gemeinsamkeit logischer Voranssetzungen, sondern die Gemeinsamkeit gewisser an sich individueller Bedürfnisse, Wünsche. Lebenstendenzen schafft die Grundlage, aus welcher gemeinsame Glaubensüberzeugungen erwachsen. Kann auf ihr Entstehen überhanpt irgendwie bewusst mit dauerndem Erfolge eingewirkt werden, so geschieht es sieher nicht durch Lehren und Beweisen, sondern nur durch Erziehung, durch Herstellung jener gemeinsamen Grundlage.

Diesen durchans persönlichen Charakter und subjektiven Ursprung alles wahren, gleichsam antonomen Glaubens hat Kant nicht erfasst. Darum blieb er in der Scheidung zwischen Wissen und Glauben auf halbem Wege stehen und versuchte den Glauben dem Wissen möglichst anzunäbern, ihm ein Mäntelchen von Objektivität umzuhängen, während doch die letztere dem Wissen allein zukommen kann. Hier gilt es, die von ihm begonnene Arbeit fortzusetzen und zu Ende zu führen. Es handelt sieh dabei um ein Unternehmen, welches sowohl für die Philosophie als für die Einzel- (speziell Natur-)wissenschaft von entscheidendster Bedentung ist. Denn gerade die letzten, höchsten metaphysischen Fragen gehören nach meiner Ansicht dem Wissensgebiete und selbst dem Gebiete begründeter Hypothesen (im strengen Sinne des Wortes) nicht mehr an, können ihm nicht mehr angehören zufolge der Konstitution, weniger des menschlichen Intellekts, als des menschlieben Geistes. Die Antworten auf diese Fragen sind individuelle Glaubensüberzeugungen. Die Wissenschaft kann nie darüber hinauskommen, die faktischen Verhältnisse der Sinnenwelt und deren regelmässigen Wechsel festzustellen und zu beschreiben, die Formen und Gewohnheiten zu erkunden, denen gemäss das uns Unbekannte thatig ist. Und sogar hierzu bedarf sie sehon eines Glaubens, des Glaubens nämlich, dass es überhaupt etwas ausser meinem Intellekt und seinen Vorstellungen, und einen allumfassenden kausalen Zusammenhang innerhalb dieses Etwas giebt. Gebt man aber gar mit seinen Fragen über das Wie? des Thätig-seins hinaus und will feststellen, was da thätig ist, was die Dinge in ihrem innersten Wesen sind and ob ein innerer Zusammenhang resp. welcher zwischen ihnen ohwaltet, so tritt man in ein Gebiet ein, wo kein Wissen mehr, sondern nur noch ein Glauben möglich ist. Nur ein Glauben derhalb, weil Erfahrungsthatsachen und logische Er-

wägungen zwar auch hier noch mitsprechen und ihren Wert haben, faktisch aber - mag man sieh noch so häufig darüber hinwegtäuschen - nicht mehr den Ausschlag geben. Ob man sieh zum Atomismus oder Dynamismus, zum Materialismus oder Dualismus oder idealistischen Monismus, zum Deismus oder Theismus oder Pantheismus etc bekennt, darüber entscheidet schliesslich nicht der Intellekt auf Grund objektiver Thatsachen, sondern das ganze Individuum mit seinem bestimmten Charakter, seinen besonderen Bedürfnissen und Wünschen, mit seiner ganzen Geistesrichtung und Lebenstendenz. Zwar dürfen natürlich jenen Weltanschauungen keine sicheren Resultate der Wissenschaft entgegenstehen. Aber die Wissenschaft hat ja keine Resultate aufzuweisen, welche sieh direkt auf das "Was?" der Dinge und ihren inneren Zusammenhang beziehen. Sie beschränkt sich auf ihre Erseheinung und die Formen ihres Handelns. Welchen Wert aber die Ergebnisse auf diesem Gebiete für jenes Gebiet besitzen, darüber entscheidet zwar der Intellekt, aber nicht in erster Linie auf Grund logischer Voraussetzungen und Erwägungen, sondern unter einem Zwange, den Charakter, Gefuhl und Wille auf ihn ausüben. Gerade diese Faktoren, die unserer geistigen Konstitution ihr eigentümliehes Gepräge geben, zwingen uns, die Wirklichkeit und den über unsere Wirklichkeit - die Erfahrung - binaus liegenden Grund aller Wirklichkeit zn konstruieren und begrifflich zu gestalten, und zwar: ihrem Bedürfnis gemäss. Selbst bei den Einzelheiten dieses Unternehmens sind sie es schliesslich, welche den Wort der verschiedenen, durch die Erfahrungsthatsachen angeblich oder wirklich gelieferten Bausteine bestimmen.

Es ist selbstverständlich, dass jeder wissenschaftlich arheitende Mensch, solange er sich auf dem Gebiete der Erfahrungsthatsachen und der auf ihnen aufgebauten Hypothesen bewegt, den Einfluss von Gefühl und Willen streugstens ausschließen muss. Da soll nur die objektive Wirklichkeit und der sie erfassende Intellekt sprechen. Und je mehr man die gewaltige Bedeutung durchschaut, welche die persönlichen Wünsche und Bedürfnisse überhaupt haben, und im Besonderen auch oftmals bei Bildung wissenschaftlicher Ansiehten, also selbst da, wo sie ganz schweigen sollten: desto mehr wird man vor ihnen auf der Hut sein und nach reinster Objektivität streben. Aber mit diesem Streben muss die Erkenntnis Hand in Hand gehen, dass es ein Gebiet gieht, wo Gefühl und Willen nicht zum Schweigen zu bringen sind, ein Gebiet, auf welchem die Hilfs-

mittel des Intellekts zur Entscheidung absolut nicht mehr ausreichen, das sich aber trotzdem immer und immer wieder berandrängt und dem forschenden Geiste, ja! jedem nicht völlig in den Tag hinemlebenden Menschen Fragen aufnötigt, ohne deren Beantwortung eine umfassende Welt- and Lebensanschauung meht möglich ist. Ist bei derartigen Problemen auch ein Wissen nicht zo erreichen, weil die nötigen objektiven Data feblen, so kann das Individuum doch zu einer persönlichen festen lieberzeugung kommen, zu einem Glauben, der nicht einmal Hypothese genannt werden darf, weil nicht dem objektiv urteilenden Intellekt die letzte Entscheidung zufiel und zufallen konnte, sondern Gefühl und Willen. Bedürfnissen und Witnsehen, dem innersten Wesen des Meuschen und der in ihm vorwaltenden Lebenstendenz. Es wäre thörieht, diesen Glauben einfach streichen zu wollen: es zu thun, ware unmöglich. Er ist em nicht bestreitbares psychologisches Faktum, als solches - so verschieden es sich im Einzelnen gestalten mag - allgemein verbreitet. Wie die geistige Konstitution des Menschen einmal ist. haben wir in diesem Glauben das einzige Mittel, einem unabweisbaren Bedürfnis, dem nach Abschluss unserer Weltanschauung, Genuge zu thun. Gewiss! Nur einem der verschiedenen Glaubensinhalte kann eine objektive Wirklichkeit entsprechen, und auch dieser "wahre Glaube" kann nur ein schwaches, ungentigendes Abbild der Wirklichkeit sein. Aber jeder Menseh hofft oder vielmehr: ist auf das festeste davon überzeugt, dass sein Glaube der wahre sei.

Dieser Zustand wird dauern, so lange wir Menseben nicht über uns selbst hinauswachsen. Er ist durch unsere Konstitution und die Lage, in der wir uns befinden, mit Notwendigkeit gegeben. Und ich kann keinen Schaden darin finden, wenn er dauert. Nur muss zwischen Wissensgebiet und Glaubensgebiet strengstens geschieden werden. Es muss bestimmt sein, wo das eine aufhört und das andere anfängt, damit meht etwa jemand seine Glaubensnberzeugungen sich selbst oder anderen gegenüber für Wissenssätze ausgebe und versuche, auf dem Glaubensgebiet zu beweisen und zu widerlegen, zu verfluchen und durch Grunde zu hekehren, allgemeine Anerkennung zu erzwingen, statt Zustimmung Gleichorganisierter zu erhoffen. Hätte man allgemein den besonderen Charakter jener Probleme erkangt, so konnte ein gut Teil Polemik aus den metaphysischen Untersuchungen verschwinden, die ihnen gewidmet sind. Denn man würde dann wissen, dass es vergeblich ist, Glaubensuberzeugungen dem Gegner andemonstrieren und ihn durch die

Wucht der Grunde zwingen zu wollen, seinen Standpunkt aufzugeben. Man wurde die Grenzen dessen einschen, was zu leisten möglich ist, und sich darauf beschränken, sachlich und ruhig seine Ansichten darzulegen, in der Hoffnung, die Darlegung werde ähnlich gestimmte Naturen erfreuen und gewinnen. Ist diese Lage der Sache nicht klar erkannt und jene grundlegende Scheidung nicht rein durchgeführt, so treten als Folgeerscheinungen gar oft Unduldsamkeit und eine unangenehm berührende Aufdringlichkeit im Beweisen auf, absprechender Stolz und gewaltige Prätensjonen, wo Bescheidenheit und das "leb glaube" statt des "Es ist so" am Platze wären. Vor allem aber: ist einmal die Grenze zwischen Wissen und Glauben niedergerissen und hat das Wissen sich angeblich Stücke des Glaubensgebietes zuerobert, so vergilt gar leicht der Glaube das ihm angethane Unrecht. Fithlen und Wollen, die persönlichen Bedürfnisse machen ihre Ansprüche auch im Wissensgebiete geltend; und Wissenschaft und Wissenschaftlichkeit, die bei Aufgabe strengster Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit sehr wohl weiterbestehen konnten - trotz Kant! --, sind ganz und gar dahin.

Dies zur Begründung der oben aufgestellten Behauptung, dass es für die Philosophie wie für die Einzelwissenschaften von grundlegender Bedeutung ist, die von Kant erstrebte Scheidung zwischen Wissen und Glanben rein durchzuführen.

Zum Schluss erhebt sich die Frage: wie verhalten sich die beiden Seiten des Kantischen Systems zu einander? Es stehen sieh hier zwei extreme Ansichten gegenüber, als deren Vertreter ich im Anschlass an Volkelt (a. a. O. S. 74 -77) Schopenhauer und C. Göring auführe. Ersterer geht in seinen masslosen Verdächtigungen so weit, dass er Kant eine Anzahl von Lehren direkt wider die bessere eigene Ueberzeugung vertreten lässt. Besonders die ganze Moraltheologie soll nur zum Trost der Schwachen und zur Bernhigung der Mächtigen hinzuerfunden sein, ohne dass eigene Herzens-Bedurinisse zu Grunde lagen. Nach C. Göring 1) hat Kant die Untersuchungen seiner Kritik der reinen Vernunft nur deshalb angestellt und veröffentlicht, weil sie das einzige Mittel waren, die Glaubensobjekte (religiösen Hauptdogmen) zu retten. Die Endabsicht von Kants Philosophieren soll eine praktische gewesen sein, und diese praktische Tendenz soll ihren bestimmenden Einfluss auch

<sup>1)</sup> Ueber den Begriff der Erfahrung, in: Viertelfahrsschrift f. wissenschaftl. Philos Bd. I. 1877, S. 402 ff.

auf die Erkenntnistheorie in einem solchen Grade ausgeübt haben, dass die letztere zunächst nur als Mittel zum Zweck dieute. "Der Schwerpunkt aller Metaphysik lag für Kant im Glauben." Gegensatz zwischen Glauben und Unglauben beherrschte bei ihm (nach (söring) auch alle erkenntnistheoretischen Unterschiede, nahm es als geradezu selbstverständlich an, dass das moralische Interesse in Kollisionsfällen zwischen Theorie und Praxis die Entsebeidung jederzeit nach der letzteren Seite bin bewirken müsse." Bei der Entstehung der Kritik der reinen Vernunft und auch noch in der ersten Auflage kann von einem rein theoretischen Interesse Kanta garnicht die Rede sein. Das Wissen aufzuheben und dadurch Moral wie Keligion eine neue Grundlage zu verschaffen, soll sein einziges Bestreben gewesen sein. Theoretische Rücksichten haben angeblich höchstens in den Prolegomenen und in der zweiten Auflage der "Kritik" eine relativ selbständige Bedeutung gewonnen. Die Glaubensseite ist das Ein und Alles.

Die Wahrheit liegt, wie häufig so auch hier, in der Mitte zwischen den beiden Extremen. Der Titel des vorliegenden Aufsatzes bringt meine Ansicht schon zum Ausdruck. Ich sehe die beiden Seiten des Systems als Pol und Gegenpol an, die einander im Grossen und Ganzen gleichberechtigt gegenüberstehen, wenn auch die letzte Absicht des Kantischen Philosophierens sieher eine praktische gewesen ist.

Dies Letztere geht, ganz abgesehen von der Entwicklungsgeschiehte, auf das Klarste aus allen den Stellen hervor, in welchen Kant sich über den letzten Zweek des Menschen und damit auch der Philosophie ausspricht. Nur als moralisches Wesen kann der Mensch Endzweck der Schöpfung sein (Kr. d. Urteilskr. § 86). "Die letzte Absieht der weislich uns versorgenden Natur, bei der Einrichtung unserer Vernunft, [ist] eigentlich nur aufs Moralische gestellt" (Krit. d. r. Vern B. S. 829). Von diesem Gesichtspunkte ans preist Kant in dem letzten Abschnitt der Elementarlehre der Kr. d. prakt. Vernunft die "der praktischen Bestimmung des Menschen weislich augemessene Proportion seiner Erkenntnisvermögen" - eine Stelle. die ganz nachgelesen zu werden verdient Ebenso der Schlussparagraph der Prolegomena (§ 60), welcher die unvermeidliche Dialektik der reinen Vernunft als Naturanstalt betrachtet und vom Standpunkt der Teleologie aus die praktisch-moralischen Zwecke aufsucht, denen zu dienen jeue Dialektik berufen ist. Man denke ferner an die berühmte Stelle in der Architektonik der Kritik d. rein, Vern. (B S. 867-868), we Kant vom Lebrer im Ideal spricht, der allein Philosoph genannt werden sollte, der die anderen Lehrer alle ansetzt, sie als Werkzeuge nutzt, um die wesentlichen Zwecke der menschbehen Vernunft zu befördern, und dessen eigentliches Lehrthema die moralische Bestimmung des Mensehen ist. Dem entspricht der Anfang der Dialektik in der Kr. d. prakt. Vern., wo Kant wünscht, unter dem Begriff Philosophie möge man allgemein die Weisheitslehre, die "Lehre vom höchsten Gut [verstehen], sofern die Vernunft bestrebt ist, es darin zur Wissenschaft zu bringen". Häufig spricht Kant es aus, dass dasjenige, worauf die Metaphysik in letzter Linie hinaus will, und warmn sich im Grunde so viele hervorragende Köpfe mit ihr beschäftigt haben und stets beschäftigen werden, die Ideen ron Gott, Freiheit und Unsterblichkeit sind. Philosophie nach dem Schulbegriffe ist das System der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen. Nach dem Weltbegriffe hingegen ist sie "die Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen Veraunft" oder die Wissenschaft von der Beziehung aller Erkenntnis auf die wesentliehen Zwecke aller menschlichen Vernunft" (Logik, Einleit. III. Kritik d. reinen Vern. B. S. 866-867). Noch viel mehr als in den Schriften muss diese praktische Teudenz des Kantischen Philosophierens in den Vorlesungen zu Tage getreten sein, wie Arnoldts and Heinzes Untersuchungen beweisen. Mit Recht zieht Heinze aus dem bisher vorliegenden Material den Schluss, dass Kant "sich in seinem mündlichen Vortrag unmittelbarer giebt, als in seinen Schriften, dass er vor den Studenten das, was ihn am tiefsten bewegte und trieb, was die Hauptabsicht bei seinem Philosophieren war, die Befestigung von Moral und Religion, besonders stark bervortreten liess.\*1)

Man hat absolut keinen Grund, an Kants Wahrhaftigkeit und an der Aufrichtigkeit der zitierten Acusserungen zu zweifeln, und muss durchaus daran festhalten, dass die letzte Absieht seines Philosophierens wie seines Systems eine praktische ist. Man muss aber nach meiner Meinung noch weiter gehen und einräumen, dass diese praktische Tendenz einen bestimmenden, mussgebenden Emfluss nicht nur auf das Glaubensgebiet ausgeübt hat (was begreiflich und sogar unvermeidlich ist), sondern hier und da auch auf die Ethik und auf die theoretische Philosophie (was unstatthaft und höchst gefährlich ist). Ich wies auf diese Thatsache schon öfter hin (vgl. S. 168, 192-193, 356 ff., 377, 393). Der

<sup>1)</sup> M Heinze: Vorlesungen Kants über Metaphysik aus drei Semestern. \$ 175 (tesp. 655).

Teil der Erkenntnistheorie, um den es sich vor allem handelt, ist die Dialektik, welche das Fundament für die Glaubensphilosophie legt, indem sie alles eingebildete Wissen vernichtet. Der Boden, aus dem ihre Wurzeln die Kraft saugen, ist das Bewusstsein, dass es keine feste and siehere Grandlage für Religion und Moral geben kann, so lange nicht die alte dogmatische Metaphysik mit ihrem Wissensstolz völlig zermalmt ist. Es ist kaum nötig, noch einmal auf die Vorrede zur zweiten Auflage der Kr. d. r. Vern, zu verweisen mit ihrem berühmten Ausspruch: "Ich muss das Wissen aufheben, um zum Glauben Plats zu bekommen, und der Dogmatism der Metaphysik, d. i. das Vorarted, in ihr ohne Kritik der remen Vernunft fortzakommen, ist die wahre Quelle alles der Moralität widerstreitenden Unglaubens, der jederzeit gar sehr dogmatisch ist" (S. XXX. Vgl. auch die vorhergehenden und folgenden Seiten). Nur wenn das transscendente Wissen vollständig vermichtet und so das Glaubensgebiet vor allen Angriffen von dieser Seite her völlig gesiehert ist, wenn ferner die intelligible Welt von Raum, Zeit und den sinnlich affizierten Kategorien (vor allem dem an die Zeit gebundenen Naturmechanismus) befreit ist, kann den theoretisch nicht realisierbaren Ideen von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit und damit Moral und Religion auf dem Gebiet des praktischen Glaubens ein unzerstörhares, ju! unangreifhares Fundament verschafft werden. Im Anfang der transseendentalen Dialektik (Kr. d. r. Vern., B. S. 375-376) kann Kant deshalb sagen, er beschäftige sich damit, "den Boden zu den majestittischen sittlichen Gebäuden eben und baufest zu machen, in welchem nich allerlei Maulwurfsgünge einer vergeblich, aber mit guter Zuvermeht auf Schätze grabenden Vernunft vorfinden, und die jenes Bauwerk unsicher muchen". Im Verlauf der Dialektik wie in den nuter ihrem Einfluss stehenden Abschnitten der Methodenlehre weist er sodann noch wiederholt auf die grosse Bedeutung hin, welche die dortigen theoretischen Untersuchungen für die Glaubensseite des Systems and die Ethik haben. Fasst man alle in Betrucht kommenden Momente zusammen, so wird man Volkelt Recht geben nittsen, wenn er es für wahrscheinlich halt, dass Kants "moralisches Beduring night ohne Emfluse and sem theoretisches Denken geblieben ist. Manche Gedankengänge, die thin vielleicht sonst nicht als beweiskräftig erschienen waren, mögen ihm nun genügt haben, weil sie in der Richtung seines moralischen Bedürfnisses lagen und dieses die Empfängbehkeit für sie anwilkurlieb verstärkte" (a. a. () S 71. Vgl S. 76, 153).

Hiermit stimmen auch die Stellen durchaus überein, in welchen Kapt von dem Primat der reinen praktischen Vernunft in ibrer Verbindung mit der spekulativen redet. Drei Zitate mögen zum Beweise dienen. "Der spekulativen Vernunft untergeordnet zu sein, kann man der reinen praktischen gar nicht zumuten, weil alles Interesse zuletzt praktisch ist und selbst das der spekulativen Vernauft nur bedingt und im praktischen Gebrauche allein vollständig ist\* (Kr. d. prakt. Vern. S. 219. Originalpaginierung). In der Kr. d. reinen Vern. (B. S. 617) will Kant dem kosmologischen Gottesbeweise und dem Begriff der omnitudo realitatie nicht allen Wert absprechen im Hinblick darauf, dass die weitere Untersuchung vielleicht Verbindlichkeiten aufdecken könnte, welche ohne Voraussetzung eines höchsten Wesens keine Triebfedern aufweisen und daher zu keinen Handlungen führen würden. Täuschte diese Erwartung nicht, "so würden wir eine Verbindlichkeit haben, den Begriffen zu folgen, die, wenn sie gleich nicht objektiv zulänglich sein möchten, doch nach dem Masse unserer Vernanft überwiegend sind. and in Vergleichung mit denen wir doch nichts Besseres und Ueber-Abrenderes erkengen. Die Pflicht zu wählen wurde hier die Unschlüssigkeit der Spekulation durch einen praktischen Zusatz aus dem Gleichgewichte bringen, ja die Vernunft wurde bei ihr selbst, als dem nachsehendsten Richter, keine Rechtfertigung finden, wenn sie unter dringenden Bewegursachen, ohzwar aur mangelhafter Einsicht, diesen Grunden ihres Urteils, über die wir doeb wenigstens keine bessere kennen, nicht gefolgt wäre." Endlich: "Zugestanden, dass das reine moralische Gesetz Jedermann als Gebot unnachlässlich verbinde, darf der Rechtschaffene wohl sagen; ich will, dass ein Gott, dass mein Dasein in dieser Welt, auch ausser der Naturverknüpfung, noch ein Dasein in einer reinen Verstandeswelt, endlich auch, dass meine Dauer endlos sei, ich beharre darauf und lasse mir diesen Glauben nicht nehmen; denn dieses ist das Einzige, wo mein Interesse, weil ich von demselben nichts nachlassen darf, mein Urteil unvermeidlich bestimmt, ohne auf Vernünfteleien zu achten, so wenig ich auch darauf zu antworten oder ihnen scheinbarere entgegen zu stellen im Stande sein möchte" (Kr. d. pr. Vern. S 258—259, Vgl. auch die oben 8, 14-15 mitgeteilte Stelle aus den "Träumen eines Geisterschers").

Diese Zitate beziehen sich zwar hauptsächlich auf das Glaubensgebiet, wo, wie wir sahen, in der That die Einflusse von Gefühl and Willen, Wünschen und Bedürfnissen niemals auszuschliessen sind. Doch sind die Acusserungen so allgemein gefasst, dass man wohl nicht umbin kann, aus ihnen die prinzipielle Maxime berauszulesen, auch bei rein theoretischen Fragen eventuell praktische Rücksiehten von bestimmendem Einfluss sein zu lassen, vorausgesetzt natürlich, dass den praktischen Forderungen nicht eine erwiesene Denkunmöglichkeit auf Seiten der theoretischen Vernunft entgegen-Denn das hält Kant ausdrücklich fest, dass im letzteren Fall selbst dringende moralische Bedürfnisse zu schweigen hätten. Gesetzt, die Moral setze notwendig Freihert als Eigenschaft unseres Willens voraus, die spekulative Vernunft aber hätte bewiesen, dass diese sich gar nicht denken lasse, so muss notwendig jene Voranssetzung, nämlich die moralische, derjenigen weichen, deren Gegenteil emen offenbaren Widerspruch enthält, folglich Freiheit und mit ihr Sittliebkeit dem Naturmechanism den Platz einrägmen" (Krit. d. r. Vern, Vorrede zur 2. Aufl. S. XXVIII-XXIX). Freilieh ist es auch mit diesem offenbaren Widerspruch eine eigene Sache. Trotz Kants Bemithungen wird der Determinist in der Annahme einer transseendentalen Freiheit eine solche Denkunmöglichkeit sehen. Die Entscheidung ist auch hier in hohem Masse von subjektiven Faktoren abhängig.

Man muss also durchaus zugeben, dass die Tendenz von Kants Philosophieren wie auch von seinem System in letzter Hipsicht eine praktische ist und dass diese Tendenz hier und da einen direkten massgebenden Einfluss and die theoretische Philosophie und auf die Ethik ausgeubt hat, indem sie auf Ausbildung gewisser Lebren in dieser oder jener Richtung hinwirkte oder das Gewicht, welches ihnen beigelegt, die architektonische Stellung, welche ihnen im Ganzen des Systems angewiesen wurde, bestimmte. Ja, man könnte - was aber nicht nötig ist - noch weiter gehen und einfäumen, dass diese praktische Tendenz sogar einige Lehren. wie z. B. die von der transseendentalen Freiheit, zuerst hervorgernfen oder auf das theoretische Gebiet herfiber gezogen hat. Aber alle diese Zugeständnisse zwingen uns in keiner Weise, das grosse rein theoretische Interesse Kants zu leugnen oder zu bezweifeln oder auch nur in den Hintergrund zu stellen als einen minder bedeutsamen Faktor. Man darf die Sache auch nicht etwa so auffassen, als ob die theoretische Philosophie als Ganzes von vornherein künstlich darauf angelegt wäre, später der Ethik und Glaubensseite zur Grundlage zu dienen, als ob schon

bei der Entwicklung der ersteren die praktische Tendenz derart vorgeherrscht hätte, dass Kant mit einem Auge immerfort zu seinen Glaubensartikeln hinäberschielte. Betrachtet man die theoretische Philosophie als Ganzes und sieht von einigen Nebenpunkten ab, die für sie sicher nicht von primärer Bedeutung sind, so ist sie aus rein theoretischen Bedürfnissen und Erwägungen bervorgegangen and ihnen gemäss auch ausgestaltet. Wie gross das rein theoretische Interesse Kants ist, dafür zeugt jede Seite seiner Schriften, unparteiisch gelesen. Kant selbst stellt seinen Standpunkt dar in einer der Randbemerkungen zu den "Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen", die Schubert veröffentlicht hat. Es heisst da: "Ich bin selbst aus Neigung ein Forscher. Ich fithle den ganzen Duret nach Erkenntnis und die begierige Unruhe, darin weiter zu kommen, oder [? aber] auch die Zufriedenheit bei jedem Fortschritte. Es war eine Zeit, da ieh glaubte, dieses Alles könnte die Ehre der Menschheit machen, und ich verachtete den Pöhel, der von nichts Rousseau hat mich zurecht gebracht. Dieser verblendete Vorzug verschwindet; ich lerne die Menschen ehren und würde mich viel unnützer finden als die gemeinen Arbeiter, wenn ich nicht glaubte, dass diese Betrachtung allen übrigen einen Wert geben könne, die Rechte der Menschheit herzustellen." Achnlich ist der Standpunkt Kants auch in späteren Jahren gewesen. Unser Philosoph hatte die Wonnen und Qualen des Forscherlebens ansgekostet, er kannte die innere Erregung beim Auftauchen der Probleme, die wunderbar gemischten Gestihle, wenn der Geist mit ihnen ringt, das Hochgefühl bei glücklicher Lisung, die Bitterkeit des Fehlschlags. Und wer sich einmal mit reinem Herzen und ganzer Seele in den Dienst der Wissenschaft gestellt hat, dem lohnt sie so reichlich, dass er sich nie wieder von ihr wird trennen können. Das hat auch Kant an sich erfahren. Daneben aber war er sich vollkommen bewusst, dass Wissen und Wissenschaft nie in letzter Hinsicht Selbstzweck sein kann. Alles Wissen kann in letzter Hinsicht nur den Zweck haben, den Menschen frei zu machen, zum Herrn seiner selbst wie zum Herrn der Verhältnisse, dadurch aber auch zugleich besser und glücklicher. Doch liegt die Sache nicht etwa so, dass nun im Einzelnen bestimmt werden müsste, wie nahe der Zusammenhang ist, in welchem diese oder jene Wissenschaft mit dem letzten Zweck alles Wissens steht, um danach ihren Wert festzustellen. Vielmehr: wie auf der einen Seite die letzte Aufgabe alles Wissens ist, die moralische Bestummung des Menschen zu fördern, so hat auf der

makers bette jedie Wiesenserich von seine gemein bette beite wiesen bei beite the states Testion at these Findings species and the Le se timber vie u.e f.met unt Kom. John water Kann webe verentiebent, eint fenturen imm die Einer in. Jene Vreisung at m. Veten ter Emer, an eine mentigenisse Fuge femelben, beestates, because them the that he Limite man area in the tenen I ale enen tessoneren moralmenen Ensinen a massander Licensing susting wider and tress Tenders grades sen Kanwar geganes, some virt die Lines zur Inneren men meet die Averent mit von tensimme. Dienes vont mein jedie weine Timesensit, suffering and sensites between management and me Secwentagner inventioning before my Fordering the learner Loreits to Kenorinen is at the neme intende, via some her thought nt se bent mit nir die it Terhindung gedienen sien ger die seigenwungen wulden eine mitteliene Tendenn liegt wir. Dem jede water Winsenheite in Betterfring and aprese agreement. Soluble stor in eitzener Tale de bewinne Abnen biogener und beie alectrone Tendent famous und municipalent mateur un bestehrte terrisoner beitrimmen und huerunen genium für Laufender Wissenseiner feint austauf wird fin bemeine mir March berahgewerigt und eine der beei beneutebnerend wieder. Was mit ischer sausenen Wassensenaft gilt. Das gilt nachriefe at mech viel libberen bride i in der Klaupu der Vinsensehaften, der Ficherodie welche die merdielrheie brindinge für alle Emakummenschaften und runderet für alle Garthenstherzengungen zu sehnlien berufen ust. Lorigentage takt Kent men im Allgemeinen favog fern, praknacies Winacies and Sedarinaen even irreites manufandes Enfine auf the entrelast Legaltate semes theoretiches and überhaust seiner wissensehafthehen Fullissigdie in gestamen. Diese seine prinzipielle Absteht schlieset natürhek das Verhandensein enderlier lik association wie die der fesignselle wirden, nicht aus. Namentuch liegt es tabe, in der Ethik, wi die allgemeine praktische Tendenz des Kannschen Philosophierens besonders stark zur Geltung kommt, an manchen Punkten eine Beeinflussung anch der einzelnen Lehren durch praktische Winsche und Bedurfames anzunehmen. Duch sind auch das nach meiner Ansieht Ausnahmen. Auch in der Ethik ist das eigentlich theoretische, rein anekulative Interesse Kants sehr gross. Principiell handelt es sieh deselbet für ihn in erster Linie um theoretische Erkenntnis und Erklärung der Thatsachen und Grundlagen des sittlichen Lebens.

Selbst das Hauptcharakteristikum seiner Moral: die Ausschliessung alles Empirisch-Materiollen, die Beschränkung auf das Formelle, die Forderung strengster Notwendigkeit-Allgemeingültigkeit ist doch schliesslich nur ein natürlicher Anstluss seiner theoretischen Grundaberzeugung, dass es ohne die letztgenannten beiden Eigenschaften kein wahres Wissen geben könne und deshalb auch keine wahre Wissenschaft, mit welchen Objekten sie sich immer beschäftigen möge.

Im Grossen und Ganzen steht also die Wissensseite des Systems. abgesehen von der allgemeinen praktischen Tendenz, die ihr wie jeder Wissenschaft von Natur eigen ist, selbständig da, aus rein theoretischem Interesse geschaffen, nach theoretischen Gesichtspunkten aufgebant und ausgestaltet, beherrscht von der Tendenz, die rationale Wissenschaft durch Sieherstellung des Rationalismus and durch Rettung strengster Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit neu zu begründen und zu einem in sich geschlossenen System zusammenzufassen. Anders die Glaubensseite mit ihrer Aufgabe, die religiöse Weltanschauung zu schützen. Sie steht eingestandenermassen an jedem einzelnen Punkte unter dem bestimmenden Einfluss praktischer Bedürfnisse und verdankt ihnen ganz und gar ihre Entstehung. Irgend welche Selbständigkeit und eigene Bedeutung kommt ihr daher nicht zu. Sie ist geschaffen der praktischen Interessen halber und also nicht der Gipfelpunkt des Systems, sondern ein notwendiges Mittel, denselben zu erreichen. Der Gipfel selbst ist die Förderung der moralischen Bestimmung des Menschen, auf welche, wie alle Wissenschaft, so auch die Philosophie abzielt, und zwar diese letztere, ihrer speziellen Natur gemäss: als Grundlage aller Einzelwissenschaften und aller Glaubensüberzeugungen (resp. die Ethik als die Wissenschaft von den Normen des sittlichen Lebens), in besonders hohem Grade. Diese praktische Tendenz ist es, welche die beiden Seiten des Systems verbindet und zu einem Ganzen vereinigt. Die Glaubensseite geht ganz und gar in ihrem Dienste auf, die Wissensseite hat ausserdem noch die grösste selbständige Bedeutung in theoretisch-spekulativer Hinsight. Prinzipiell durfen die beiden Seiten auf Gleichberechtigung Anspruch machen, als Pol und Gegenpol des Systems. Richten wir unsern Blick nicht nur auf den Philosophen, sondern auch auf den Menschen Kant, so werden wir sagen mussen: seinem Verstande stand die Wissensseite, seinem Herzen die Glaubensseite nähet.

## Ueber den Unterschied der Wahrnehmungsund der Erfahrungsurteile.

Ein Deutungsversuch.')

Von Georg Simmel.

Man kann diesen Unterschied als das Zentralproblem behandeln, um die Darstellung aller Grundmotive der Vernunftkritik daran anzuschließen. Denn mit ihm war der entscheidende Schritt über allen sensualistischen Empirismus hinaus geschehen. Der Gedanke, dass das blosse Aufnehmen und Konstatieren der unmittelbar sinnlichen Eindrücke noch gar nicht diejenige Erfahrung ist, auf deren alleiniger Gültigkeit der Empirist besteht, eröffnete sofort den Ausbliek auf die ganze Aprioritätslehre. Audererseits aber ist kein Zweifel, dass die schematische Formulierung: durch die hinzutretende Anwendung der reinen Verstandesbegriffe wurde das bisher rein subjektive Wahrnehmungsurteil zu einem objektiven Erfahrungsurteil - den eigentlichen Erkenntnisprozess, um dessen Klarstellung und Geltungswert es sich handelt, nur ganz änsserlich und unzulänglich beschreibt. Was soll denn in Wirklichkeit mit der Reihe der Eindrücke, die in kontinuierlicher Succession durch unser Bewusstsein gleiten, geschehen, wenn sie zur Erkenntnis eines Gegenstandes werden?

Die entschiedenste und entscheidendste Stelle steht im Beweis der 2. Analogie: "Wenn wir untersuchen, was denn die Beziehung auf einen Gegenstand unseren Vorstellungen für eine neue Beschaffenheit gebe und welches die Dignität sei, die sie dadurch

¹) Jede Auslegung der Kantischen Hauptgedanken kann ihre Bündigkeit nur darin zeigen, dass, wahrend man sie als Voranssetzung festhält, die Vernunftkritik in allen ihren Einzelheiten ein relativ widerspruchsloses Bild ergiebt. Die Geschichte der Kant-Interpretation zeigt, dass ausgewählte Zitate hier keine eindeutigen Boweise bilden. Ich habe im Folgenden Zitate nicht als Beweisgründe, sondern nur da benutzt, wo die Kantischen Worte mir als besonders konzise Ausdrücke für gewisse Teile der interpretierenden Gedankenreihen erschienen.

erhalten, so finden wir, dass sie nichts weiter thue, als die Verbindung der Vorstellungen auf eine gewisse Art notwendig zu muchen und sie einer Regel zu unterwerfen; dass umgekehrt nur dadurch, dass eine gewisse Ordnung in dem Zeitverhältnisse unserer Vorstellungen notwendig ist, ihnen objektive Bedeutung erteilt wird." Die Entwicklung des subjektiven Wahrnehmungsurteils zum objektiven Erfahrungsarteil ist also gleichsam der Uebergang des gleichen Vorstellungsstoffes in einen anderen, einen festeren Aggregatzustand. Das Verhältnis der Erkenntniselemente untereinander ändert sieh damit wie das von Individuen, welche bis dahin in lockeren und meht legitimierten Beziehungen gestanden haben und nun, ohne im inhalte dieser etwas zu ändern, sie als eine Verfassung und einen stabilen Gesellschaftsvertrag konstituieren. Welches ist nun die "notwendige Ordnung", die formale oder funktionelle Aenderung in dem gegenseitigen Verhältnis der Vorstellungen, welche zugleich ihre Objektivität bedeutet? Darauf antworten die Prol. § 18 n. 19: "Die objektive Gültigkeit des Erfahrungsarteils bedeutet nichts anderes, als die notwendige Allgemeingültigkeit desselben." "Erfahrungsurteile entlehnen ihre objektive Gultigkeit nicht von der unmittelbaren Erkenntnis des Gegenstandes (denn diese ist unmöglich), sondern blos von der Bedingung der Allgemeingültigkeit der empirischen Urteile." Die Objektivität des Urteils besage, dass es nicht für die momentane Wahrnehmung des Subjekts, sondern "auch für uns jederzeit und für jedermann gültig sein solle." Das Wahrnehmungsurteil: wenn ich den Stein trage, so fühle ich einen Druck

wird zu dem Erfahrungsurteil: der Stein ist schwer - indem ich voraussetze, dass ich jederzeit und ebenso jeder andere, wenn er einen Stein trägt, einen Druck empfinden wird. So energisch Kant sich dagegen wehrt, dass das Erfahrungsurteil nur ein oft wiederholtes Wahrnehmungsurteil sei, so enthält jenes doch nichts anderes über dieses binaus, als die Garantie, dass eben die Wahrnehmung sich unter den gleichen Bedingungen jederzeit wiederholen wird. Das Beispiel aus den Prol.: "Die Sonne erwärmt den Stein\* enthält mit all seiner Objektivität, Anwendung der Kategorie, Notwendigkeit n. s. w. doch kein Atom über sein subjektives Widerspiel hmans: 1ch nehme wahr, dass der Stein, wenn die Sonne ihn bescheint, warm wird - ausser der nanmehr gewonnenen Sicherheit, dass "ich jederzeit und dass jedermann" eben die gleiche Wahrnehmung machen werde. Die ausserordentliche Schärfe, mit der Kant den Unterschied zwischen Wahrnehmungs- und Erfahrungsurteilen, zwischen subjektiver Vorstellung und Objektivität betont, pflegt darüber hinweg zu tänschen, dass er selbst diesen Unterschied gar nicht anders expliziert, denn als einen sozusagen rein ideellen: unsre Erkenntnis bleibt sowohl was ihre Einzelinhalte wie was deren Verbindung betrifft, auf die Wahrnehmung angewiesen und alle Objektivität ist der blosse Name dafür, dass diese Wahrnehmungen ceteris paribus immer und für jeden in gleicher Weise auftreten werden - wobei indess jeder einzelne Fall auch weiterhin subjektiv bleibt. So sehr Kant auch betont, dass der Satz: A ist die Ursache von B - etwas völlig anderes bedeute, als: B folgt zeitlich auf A - so weiss ich doch Kantphilologisch nicht anzugeben, worin sieh jene objektive Kausalfolge noch von der Bestimmung unterschiede, dass in jedem überhaupt je vorkommenden Falle B auf A zeitlichwahrnehmbar folgen wird. Weil die Differenz gegen Hume - deren eigentliche Bedeutung nachher zu erwähnen sein wird - so scharf hervorgehoben wird, verführt die Darstellung Kants leicht zu dem Glauben, er wolle der Erfahrungswahrheit noch eine Dignität über die absolute Summe der Wahrnehmungswahrbeiten hinaus erteilen, Das entscheidende ist allein, dass jene in ihrer Bedeutung über die noch so grosse relative Summe der letzteren hinausgeht; aber mehr als der absoluten Summe derselben äquivalent sein, kann sie nicht. Das Naturgesetz (das objektive Empeirem) hat trotz seiger absoluten, also über-empirischen Gültigkeit, gar keine Bedeutung. solange die Bedingungen seines empirischen Einzelfalles nicht vorhanden sind; es genfigt vielmehr vollkommen, wenn es jeden solchen, der überhaupt vorkommen mag, eindeutig bestimmt. 1) Die von Lotze entdeckte Kategorie der "Gültigkeit" eines Begriffes oder Satzes, die sich in ihrer eigentümlichen Dignität vollkommen gleichgültig gegen den einzelnen Fall der Reahsierung dieses verhalt, hat mit der über-singulären Bedeutung der Kantischen Erfahrungsurteile gar nichts zu thun; diese vielmehr enthalten nichts, als die absolute Allgemeinheit der Bestimmung aller überhaupt beobachtbaren singulären Fälle; weshalb Kant sie denn auch nicht als überzeitlich geltend, sondern nur als "für jede Zeit giltig" bezeichnet.

lst dies der Geltungswert der Erfahrungsurteile, so ist weiter zu fragen, wie sich derselbe an den einzelnen Erkenntnisinhalten

<sup>&#</sup>x27;) "Wenn eine reine Anschauung noch vor dem Gegenstande a priori möglich ist, so kann doch auch diese selbst ühren Gegenstand, mithin die objektive Gillügkeit nur durch die empirische Anschauung bekommen, wovon sie die blosse Form ist.'

realisiert, d. b. wie es in Wirklichkeit dazu kommt, dass Wahrnehmungsurteile zur Würde von Erfahrungsurteilen aufsteigen. Zu diesem Zweck stelle ich zunächst dar, was mir als die eigentliche Bedeutung der synthetischen Sätze a priori erscheint.

Die Räumlichkeit der Dinge bedeutet, dass an den Sinnesempfindungen ein Verbindungsprozess vorgenommen wird; dadurch werden sie ans subjektiven Zuständen zu Gegenständen der Anschanung. Die Räumhehkeit ist eine Funktion, ein Prozess; wir können die drei Dimensionen "gar nicht vorstellen, ohne aus demselben Punkt drei Linien senkrecht anfeinander zu setzen". (Die Hervorhebung ist kantisch). Nur weil der Raum, kurz ausgedrückt, eine Thätigkeit des anschauenden Subjekts ist, kann die Geometrie cine Erkenntnis a priori sein: denn sie ist der wissenschaftliche Ausdruck derjenigen Regeln, nach denen jene Anschauungsthätigkeit vollzogen wird. Das liegt z. B. ganz unmissverständlich in dem Satze: "Eben dieselbe bildende Synthesis, wodurch wir in der Einbildungskraft einen Triangel konstruieren, ist mit derjenigen gänzlich einerlei, welche wir in der Apprehension einer Erscheinung ausüben." Darum allein gelten die Sätze der Geometrie notwendig und allgemein für alle Gegenstände der Anschaunng: weil sie die Regela aussprechen, nach denen wir anschauen, und weil der Prozess des Anschauens eben die Objekte der Anschauung erzeugt. 1) ("Die Möglichkeit der Erfahrung ist zugleich die Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung"). "Alle mathematischen Begriffe, heisst es in der Deduktion, sind für sich nicht Erkenntnisse; ausser sofern man voraussetzt, dass es Dinge giebt, die sich nur der Form jener reinen sinnlichen Auschauung gemäss uns darstellen lassen." Und: "Selbst der Raum und die Zeit, so rein diese Begriffe auch von allem Empirischen sind, und so gewiss es anch ist, dass sie völlig a priori im Gemüte vorgestellt werden, wurden doch ohne objektive Gultigkeit and ohne Sinn and Bedeutung sein, wenn ihr notwendiger Gebrauch an den Gogenständen der Erfahrung nicht

<sup>&</sup>quot;) Dies ist der Grund, weshalb die antienklidischen Geometrieen nicht, wie Helmholtz glaubte, die Apriorität der enklidischen Axiome widerlegen. Denn diese Apriorität bedeutet in Kants Sinne ausschliesslich Apriorität für die erfahrhare Welt. Sie gelten nicht absolut allgemein und notwendig, sondern nur für empirische din emphadbare Objekte. Die antienklidischen Geometrieen haben gar keine Beziehung zu dem Kantischen Apriori, weil zie nach seiner Amdrocksweise, blosse Denkmöglichkeiten sind und niemand seine Erfahrungen in einem pseudosphärischen ftamme gesammelt oder seine Empfindungen zu einem Raumgebilde zusammengeschlossen hat, in dem das Paralielenaxiom nicht gülte.

gezeigt wurde, ja ihre Vorstellung ist ein blosses Schema, das sich immer auf die reproduktive Embildungskraft bezieht, welche die Gegenstände der Erfahrung berbeiruft, ohne die sie keine Bedeutung haben wurden; und so ist es mit allen Begriffen ohne Unterschied."

So verhält es sich also auch mit dem Satz der Kausalität, der Substantialität, den Axiomen der Anschauung u. s. w. Trotz des scheinbar entgegenstehenden Ausdrucks bei Kant kann man doch in seinem Sinn sagen; sie sind gar keine Erkenntnisse, sondern nur die Regeln, nach denen Erkenntnisse erst zustande kommen; sie sind die wissenschaftlichen Formeln für die Kräfte, welche aus Wahrnehmungen \_Erfahrung\* herstellen, wie die geometrischen Sätze es für diejenigen Kräfte sind, die aus Empfindungen Anschauungen machen. Es trägt zu den Zweidentigkeiten der Kantischen Lehre sehr viel bei, dass er, dem Ausdruck nach, nicht klar zwischen dem Apriori als realer, wirksamer, die Erfahrung unmittelbar gestaltender Form - und dem Apriori als dem wissenschaftlichen, abstrakten Ausdruck eben derselben unterscheidet. Die Folge davon ist, dass das Apriori als etwas viel Selbständigeres, für sich Bedeutungsvolleres erscheint, als es nach der Konsequenz des ganzen Systems sein kann. Der Ausdruck, dass wir die Sätze der Geometrie, des reinen Verstandes u. s. w. a priori erkennen, verdeckt sehr leicht die Thatsache, dass wir sie doch auf als a priori erkennen. Sie existieren, sie baben einen Sinn nur an dem Wahrnehmungsmaterial, ohne das sie so wenig bestehen können, wie eine Form ohne einen Inhalt, dessen Form sie ist. Erst durch eine künstliche Abstraktion, die in dem Bezirk des wirklichen Erkennens gar keine Stelle findet. werden sie zu den in Satzform auszusprechenden "synthetischen Grundsätzen", welche aber als solche so wenig die Erfahrung lenken, (d. h. so wenig a priori sind), wie ctwa das Gravitationsgesetz als mathematische Formel die positive Ursache der Planetenbewegung ist. Als wirkliches Apriori, in dem von Kant entdeckten Sinne, leben diese Grundsätze ausschliesslich in und au der Erfahrung, wie das Naturgesetz nur in den Wirkhehkeiten lebt, die es beherrscht: als Inhalt der transcendentalen Logik sind sie völlig leere Abstraktionen, "blosse Schemata". Reflexe in unserem wissenschuftliehen Bewusstsein, welches die Erkenntniswirkliebkeiten in ihre Elemente zerlegt. obne dass einem dieser Elemente ausserhalb dieser Abstraktion ein selbständiger Sinn und eine inhaltliche Bedeutung zukäme. Die synthetischen Sätze a priori bezahlen die Unbedrugtheit ihres Geltens damit, dass sie "für sich nicht Erkenntnisse sind", sondern "ein blosses Spiel, es sei der Einbildungskraft oder des Verstandes respektive mit ihren Vorstellungen". (Kap. Phänomena und Noumena).

Alle überhaupt für uns möglichen Erkenntnisse bewegen sich demnach zwischen zwei Grenzen: zu unterst steht das Wahruchmungsurteil, das weder über das Objekt etwas aussagt noch eine über den gegebenen Fall hinausgehende Gültigkeit besitzt, sondern nur die Empfindungsiahalte in ihrer zeitlichen Ordnung konstatiert. Zu oberst steht das synthetische Urteil a priori, das für alle Objekte notwendig und aligemein gilt, dastir aber die blosse abstrahierte Form eines Erkenntnisses der Wirklichkeit ist. Das Erfahrungsurteil ist nun offenbar eine Zwischenstufe, ein Entwicklungsstadium zwischen diesen beiden Grenzfällen. Und zwar erscheint mir als die notwendige Konsequenz der Kantischen Voraussetzungen, dass die Entwicklung zwischen ihnen eine kontinuierliche ist, d. h. dass es ausserordentlich viel verschiedene Grade der Gilltigkeit und Objektivität der Urteile gäbe. Das Erfahrungsurteil besitzt nicht dadurch, dass es überhaupt ein solches ist, d. b. aus dem Zusammenwirken von Wahrnebmungen und reinen Verstandeskategorieen zustandegekommen ist, schon eine bestimmte und immer gleiche Dignität; es muss vielmehr unzählige Abstufungen derselben geben, von dem Wahrnehmungsurteil an, das noch nicht Erfahrungsurteil ist, bis zu dem synthetischen Urteil a priori, das es nicht mehr ist.

An diesem Punkte muss man sich nun klar machen, dass die Anwendung der Kategorie auf den Wahrnehmungsstoff doch nur auf Bestimmungen hin erfolgen kann, welche in dem letzteren liegen. Reine Verstandesbegriffe sind, in Vergleichung mit sinnlichen Anschauungen, ganz ungleichartig". Dennoch können nur die letzteren den Grund dafür enthalten, dass in einem vorliegenden Falle gerade die eine und nicht irgend eine andere Kategorie ihre Verfestigung zum Erfahrungsurteile vollzicht. In der Unmittelbarkeit des sinnlich Dargebotenen liegen zwar nicht die Verstandesbegriffe selbst, aber doch die bestimmte Beziehung auf je einen derselben. Worin diese besteht, stellt das Kapitel vom Schematismus dar. Entkleidet man dasselbe seiner scholastisch-konstruktiven Form, so läuft es z. B. in Bezug auf die Kausalität darauf hinaus, dass bei regelmässiger, subjektiv apprehendierter Folge der sinnlichen Wahrbehmungen die Kategorie der Kansalität, des sachlichen Erfolgens, anf sie angewendet wird. Das blosse zeitliche Beharren einer Vorstellung giebt Anweisung auf das Anwenden des Grundsatzes der

Substantialität auf dieselbe. Die Intensität der Empfindung bewirkt, dass dem Gegenstande Realität zugesprochen wird u. s. w. Kurz. man kann die Lehre vom Schematismus als eine Theorie der Induktion bezeichnen, d. h. als eine Darlegung, wie durch Häufung oder sonstige quantitative Bestimmtheiten das unmittelbar und einzeln Gegebene zu allgemeingültigen, über die Einzelwahrnehmung hinausgehenden Sätzen aufwächst. Die Induktion aber ist eine mehr oder weniger vollständige, von der grössten Geringfügigkeit des Beobachtungsmateriales an, das nur das zweifelhafteste Recht zur Verallgemeinerung bietet, bis zu dem Sicherheitsgrade, der sich von dem des mathematischen Beweises nur noch methodisch, aber nicht mehr praktisch unterscheidet. Es muss also eine aus unendlich kleinen Lebergängen bestehende Skala zwischen Wahrnehmungsund Erfahrungsarteilen bestehen. Der Sicherheitsgrad des Erfahrungsarteils wird nicht von dem nur subjektiven Wahrnehmungsurteil aus mit einem Schlage, durch eine plötzliche Kristallisation erreicht; sondern vielmehr in dem Mass, in dem die Wahrnehmungsthatsachen sich summieren und gruppieren, werden sie zu Erfahrungssätzen was sie also in verschiedenem Grade sein können. synthetischen Urteile a priori sind der äusserste Punkt dieser Reihe; sie bilden mit der Unbedingtheit ihrer Gültigkeit das Ideal für die Erfahrungsurteile, das diese nie ganz erreichen können, weil sie von dem Charakter der Wahrnehmung, aus dem sie zur objektiven Erfahrung aufsteigen, ein nicht ganz hinwegzuläuterudes Element von Subjektivität und Korrigierbarkeit zu Lehen tragen. So bietet die Kantische Theorie eine unvergleichliche Eigheit der Erkenntnis durch das innigste Aufeinander-Angewiesensein ihrer Elemente; gerade dasjenige, was aller Erkenntnis erst Inhalt und Bedeutung verschafft -- die Wahrnehmung --, verhindert doch zugleich, dass sie zur unbedingten Gültigkeit und Objektivität aufsteige; und andrerseits: gerade dasienige Erkenntniselement, das allen Wahrnehmungsinhalten erst Objektivität und übermomentane Gültigkeit verleiht, die synthetischen Sätze a priori, ist an und für sich ein leeres Schema, das, um Erkeantnis zu ermöglichen, erst sozusagen von seiner Höhe herabsteigen und sich mit der Zufälligkeit des Empfindungsinhaltes erfüllen muss. Die wirkliche Erkenntnis, die, wie Kant fortwährend betont, das Produkt beider Faktoren ist, kann sie offenbar gleichsam in verschiedenen Mischungsverhältnissen enthalten, weil das einzelne Wahrnehmungsurteil durch einen luduktionsprozess allmäblig zur Dignität des Erfahrungsurteils aufsteigt

and dieser Prozess offenbar auf jeder relativen Stufe Halt machen kanp. Der Zusammenhang unserer bishengen Ausmachungen tritt hier klar hervor: die Konfigurationen, die Intensitäten und Extenatitten der blossen Wahrnehmungsinhalte können die allgemeingtlitigen Erfahrungsurteile aus sich entspringen lassen (obgleich diese daun ihrem erkenntmstheoretischen Sinne nach etwas völlig Neues sind), - weil das Erfahrungsurteil selbst, wie wir sahen, keine weitere Bedeutung hat, als das Eintreten bestimmter Wahrnehmungen zu garantieren. Wenn man hierin einen Zirkel finden will, so braucht dies nicht zurtickgewiesen zu werden: er ist eben der Ausdruck iener engen Einheit, in die der Erkenntnisprozess seine Elemente zusammenführt und die es eigentlich unvermeidlich nacht, die Exposition des einen derselben auf das andere zu grunden, und so wechselseitig.

Das allmähliche, durch die Häufigkeits- und Gruppierungsverhältnisse der Wahrnehmungen vermittelte Aufsteigen derselben zur Qualität der Erfahrung kann man sich nun auf zweierlei Weisen vorstellen. Es wäre zunächst möglich -- und diese Möglichkeit ist bis bierher vorausgesetzt worden - dass die Objektivität und notwendig-allgemeine Gültigkeit dem Inhalt des Wahrnehmungsurteils gleichsam pro rata gewährt werde, in dem Masse, in dem er den Forderungen des Schematismus genügt. Haben wir also z. B. das Wahrnehmungsurteil; wenn ich den Stein trage, fühle ich einen Druck - so nähert sich dasselbe durch Wiederholung der Wahrnehmung nuter wechselnden Umständen allmählich demjenigen Grade von Festigkeit und Sicherheit seiner steten Wiederkehr, der, wie wir sahen, dem schlechthin objektiven und allgemeingültigen Erfahrungsurteil: der Stein ist schwer - äquivalent ist. Dieses letztere I rteil antizipiert seine genannten Qualitäten zwar, ohne sie in Wirklichkeit je ganz zu erreichen; denn als Erfahrungsurteil hat es nur "komparative Gultigkeit", und obgleich und weil es das Ideal der Entwicklung des Wahrnehmungsurteils darsteilt, so lässt es immer die Möglichkeit bestehen, dass dem letzteren doch ein anderer, etwa bei noch feinerem Induktionsverfahren sich ergebender objektiver Sachverhalt entspräche. Aber schon das flüchtigste Wahrnehmungsurteil bildet die erste Stafe zum Erfahrungsurteil, dessen Qualitaten es im Lauf seiner Wiederholung und Festigung nach und nach erwirbt, so dass der Vebergang an diesem nirgends durch einen Sprung, sondern gleichsam durch organisches Wachstom stattfindet. Die zweite Moghehkert ist, dass die Steigerung der Wahrnehmungsurteile, die der Schematismus beschreibt, rein innerhalb ihrer selbst vor sich ginge, ohne dass sie dadurch schon an der Qualität der Erfahrungsurteile partizipierten; und dass von einem bestimmten Punkte dieser immanenten Entwicklung an der Zusatz der Kategorie, die Erhebung den Wahrnebmungsurteils in den Rang des objektiven Erfahrungsurteils stattfände. Diese Auffassung scheint in der That die Kantische zu sein; so wenn er Prol. § 21 sagt, das Erfahrungsgrteil müsse "noch über die sinnliche Anschauung und die logische Verknüpfung derselben, nachdem sie durch Vergleichung allgemein gemacht worden", etwas hinzustigen, nämlich die Kategorie. Dieses "durch Vergleichung Allgemeinmachen" ist die an den Wahrnehmungen stattfindende Wiederholung, Gruppierung, Festigung, die der Schematismus erfordert, und Kant scheint anzunehmen, dass nachdem diese erreicht ist, der Hinzutritt der Kategorie wie durch generatio aequivoca erfolge und das Urteil in ein Erfahrungsurteil schlechthin verwandle. Allein auch in diesem Fall kann doch die Berechtigung und Sicherheit, mit der diese Verwandlung vor sich geht, immer nur eine relative sein, da doch die Entwicklung der Wahrnehmungsurteile jedenfalls eine graduelle und verschiedene ist: so dass zwar die Anwendung der Kategorie, wenn sie überhaupt geschieht, eine totale ist, die Thatsache aber, dass diese Anwendung geschieht, anf Grund einer allmählich sieh entwickelnden, graduellen, sehr verschieden fundierten Berechtigung stattfindet - während bei der ersteren Eventualität die Anwendung der Kategorie selbst diesen Charakter der Relativität und Intensitätsverschiedenheit trägt. Für den schliesslichen Wert des Urteils würden beide Deutungen auf dasselbe hinauskommen. Das Wesentliche bleibt immer die allmabliche Entwicklung des Wahrnehmungsurteils zum Erfahrungsurteil, welches letztere die ihm von Kant zugesprochenen Qualitäten der Objektivität und Allgemeingültigkeit - da diese nur dem synthetischen Urteil a priori zukommen - ausschliesslich als den idealen, nie ganz erreichten Zielpunkt jener Entwicklung aufweist.

Ich sehe keine andere Möglichkeit als diese, die Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit der Erfahrungsurteile mit der sonst "vielfach eingeschärften" Zufälligkeit derselben zu vereinigen: die Explikation dieses Widerspruchs, die Kant selbst in Prol. § 22, Ann. gieht, bedarf selbst gar sehr der Deutung. Nur indem wir zwischen dem Erfahrungsurteil in der Reinheit seines Begriffes, in idealer Vollendung, und demjenigen unterscheiden, das in der Praxis des Erkennens vorkommt und sich jenem nur ins Unendliche nähern

kann, können jene beide Werte des Erfahrungsurteils — man könnte fast sagen: seine Antinomie — widerspruchslos nebeneinander bestehen. Achtet man nur auf den prinzipiellen Unterschied des Erfahrungsurteils gegen das Wahrnehmungsurteil, sieht man von den notwendigen Trübungen ab, die die Unvollendbarkeit der Induktionsreihen dem ersteren in jedem konkreten Falle bereitet, so ist sein Gewissheitsmass gleich dem der synthetischen Urteile a priori. Damit ist Unterschied und Verwandtschaft Hume gegenüber klar gegeben. Die Mitwirkung des Apriori in der Erfahrung ist dadurch aufs schärfste bezeichnet, dass das Ideal, dem sie sich nähert, den Geltungswert des reinen Apriori hat - während die Erkenntnis, die uns wirklich zugängig ist, unterhalb desselben bleibt und über den Gültigkeitsgrad der Erfahrung im praktischen Sinne des Wortes nicht hinausgehen kann. So kann man die Lösung, die Kant dem Erkenntnisproblem gegeben hat, dahin zusammenfassen. dass er, unter Ueberwindung des Sensualismus, den Empirismus als konstitutives, den Rationalismus als regulatives Prinzip des Erkennens anerkannt hat.

## Recensionen.

Gueisse, K., Schillers Lehre von der ästhetischen Wahrnehmung. Berlin 1893. S. 236

In dem denkwürdigen Brief an Fichte vom 3. Aug. 1795 erklärt Schüller selbst, dass in dem 19.- 22. seiner Briefe liber die ästhetische Erziehung des Monschon "der Nervus der Sache vorkommt". In der That bieten auch gerade dieze Ausführungen die einzige wesentliche Erganzung zu dem in den früheren ästhetischen Schriften dargelegten Gedankenkreise, ja, auf sie wird bereits im Kallias als den notwendigen Abschlass der Theorie (den allerdings Seb. damals nach einer anderen Methode zu liefern gedachte) hingewiesen. Das Thema der genannten Briefe ist der "mittlere" Zustand oder die mittlere Stimmung, die unumgängliche Verknüpfung des sinnlichen und des vernünftigen (oder moralischen) Zustandes. Dieser mittlere Zustand ist der asthetische oder die Wahrnehmung oder das Betrachten, wodurch von dem Empfaden zum Denken hinlibergeleitet, der Gegensatz beider Verhaltungsweisen ausgeglichen, "aufgehoben" wird. Ein Buch, das sich mit der Lehre Schillers von der ästhetischen Wahrnehmung beschäftigt, hat daher offenbar nicht aln "Nebenergebnis" der Schillerschen Gedankenarbeit "mit krampfhafter Gewaltsamkeit isoliert" (Kühnemann, Kants und Schillers Begründung der Acathetik, 1895. S. 175), sondern nach dem Zeugnis des Dichters den Nervus der Sache und nach dem Thatbestande seiner ästhetischen Entwickelung ein letztes, abschliessendes Moment glücklich herausgegriffen.

Der Hauptinhalt des Buches von G. gliedert sich in sachgemässer Weise folgendermassen. Zunächst wird die Lehre von der ästhetischen Wahrnehmung nach den Briefen eingehend dargestellt. Sodann wird das Verhältnis dieser Lehre zu den Ansichten in den früheren und späteren Schriften Schillers untersucht und gezeigt, dass jene eine solche Lehre noch nicht enthalten, diese dagegen sie voraussetzen oder mit ihr übereinstimmen. Endlich wird die Theorie Schillers mit den Anschnungen Kants und Fichtes verglichen und die Selbstständigkeit des Dichters hervorgehoben. Eine "Einleitung" würdigt die Bedeutung seiner Lehre für den Zusammenhang seiner philosophischen Gedanken, und ein "Schluss" schildert sie als eine noch ungelöste Aufgabe für die moderne Psychologie und Aesthetik, welche die darin liegenden fruchtbaren Keime zur Entfaltung bringen sollte. Das letzte Blatt des Buches giebt ein dankenswertes "Verzeichnis

der Kunstansdrücke". Nur durch eine minutide Berticksichtigung der Terminologie ist es überhaupt möglich in das erschöpfende Verständnis eines Schriftstellers einzudringen, und man kann daber vom wissenschaftlichen Standpunkte aus die julilologische Akribie des Verf. nur billigen. Insbesondere haben durch dies Verfahren der zweite und dritte Hauptsbechnitt — die Vergleichung der Ansichten Schillers mit denen Kants, Fichtes und Spaterer — einem selbständigen Wert erlangt. Wenn man sieht, wie Zimmermann, v. Hartmann n. a. lediglich durch Umdeutung der von Schiller gebrauchten Worte Schein, Form, dessen Ansichten für sieh zu reklamieren vermochten, so begreift man, von welcher Wichtigkeit die terminologische Feststellung für alle literathistorische Erkenntnix ist.

ludem ich so im sligemeinen das Buch als eine sorgfaltige, gründliche, unser geschichtliches Wissen bereichernde Leistung nur empfehlen kann, habe ich doeb auch ein Bedenken auszusprochen. Dasselbe bezieht sieh zunsichst auf die Darstellung der Lehre Schillers im ersten Teil. Die hier getroffene Scheidung siner Lehre von der Wahrnehmung im allgemeinen und der asthetischen Wahrnehmang im besonderen ist gewiss möglich und alltzlich, da sie sich auf die wichtige Anmerkung zum 25. Briefe stützen kann. Aber die Methode Schillers komzut nicht zu ihrem Recht. Verf. bemerkt, dass er sich "vollständig" auf den Standpunkt stelle, von welchem ans Schiller eine Darstellung der Lehre von der ästhetischen Wahrnehmung hätte geben künnen, wenn er dieselbe, losgelöst aus dem Zusammenhange, in welchem sie jetzt in den ästhetischen Briefen erscheint, unternommen hatte. Was in demselben [= im ersten Abschaltt] an Gedanken enthalten ist, findet sich entweder in den Briefen geradeza ausgesprochen oder "ist mit Notwendigkeit zu ergänzen". "Zur Nachprüfung" hat awar G. "eine Erörterung" angefügt, die "den Gedankengang der Briefe mit besonderer Bertleksichtigung der . . . . behandelten Frage entwickeln soll\*. Aber diese Erörterung erfullt sehon ihrer Kürze wegen ihren Zweck nur in unvollkommenem Masse. Ferner wird auch durch sie das Bild, das man von der Schillerschen Lehre in der voransgehenden ausführlichen Schilderung empfangen hat, keineswegs so modifiziert, dass die Schiller eigentilmlichen Gedanken und deren Entwicklung klar hervorträten. Einerseits nämlich ist die Methode Schillers bei der Einführung des Begriffs eines "mittleren" Zustandes eine durchans konstruktive. Der sinnliche und der vernünftige Zustand werden als Extreme, Gegensätze charakterisiert nod darans die Notwendigkeit einer Vermittlung erechlossen. Der Einfluss Fichtes ist, wie Kühnemann (a. a. O. S. 182 ff.) gezeigt hat, bei dieser Methode der Begriffsentwickelung unverkennbar. Dabei ist die Charakteristik der Zustände selbst möglichst abstrakt: Freiheit, Unendlichkeft, Bestimmbarkeit und ahnliche Merkmale werden als ausreichend zur Determination der Begriffe angeseben, vielfach erhalt man den Eindruck eines geistreichen und in bestechende Form gekleideten Spiels mit Worten, anweilen auch die Vorstellung eines Gedankenfortschritts auf Grund einer unwissenschaftlichen Verselbständigung der an ein Wort geknilpften berkommlichen Bedeutungen. Sommer (Grandzüge einer Geschichte der deutschen Psychologie etc. 1892, S. 425) hat darsuf hingewiesen, welch ein Gewebe von Antithesen und Synthesen die ästhetischen Briefe durchzicht, aber an einer gründlichen und vollständigen Schilderung dieses Verfahrens überhaupt fehlt es bisher völlig, sie darf als ein wichtiges Desiderat für das Verständnis der Geschichte des menschlichen Geistes bezeichnet werden. Von einem solchen Verfahren bei Schiller, das ebensu zum

Thatbestand seiner Aesthetik gehört wie die einzeinen Begriffe des Scheins, des Formtriebs u.s. w., erfährt man in der Darstellung bei G. nur wenig. Und doch, meine ich, darf der zwischen des Methode moderner Psychologen und der Konstruktion Schillers berrschende Gegensatz nicht verwischt werden. Es hatte also entweder eine besondere Abhandlung über Schillers Verfahren der Gedankentührung eingeschoben oder der Gedankengang des Dichters treu reproduziert werden missen, um diesen einen Mangel zu vermeiden. Andererseits mussten auch die Zusätze, Ergänzungen von G. zu Schillers Ausführungen ausdrücklich als solche gekennzeichnet werden. Ueber die Notwendigkeit selcher Ergänzungen sind die Vorstellungen bekanntlich verschieden, und ich bin sehr im Zweitel, ob Schiller selbst einige des Erganzungen des Verf als notwendig angesehen hätte.

Es scheint mir eben - und damit verallgemeinere ich mein Bedenken das systematische Interesse an der Schillerschen Aestbetik das historische ein wenig beeinträchtigt zu haben. Verf hat in seiner Darstellung im ersten Teil die Lehre Schillers modernen Anschauungen zu nahern gesucht und gewinnt. Dieser Gesichtspunkt tritt dann namentlich im Schlussabschnitt hervor, wo das Verhaltnis der Schillerschen Theorie zu den Ansichten der späteren Psychologie und Aesthetik besprochen wird. Verf. glaubt feststellen zu können, "dass die Psychologie der Gegenwart hinsichtlich der Erklärung des Denkaktes in den von Kant verfolgten Weg zurücklenkt, oder dass sie sich bereits wieder auf demselben bewegt" Es stehe somit "auch der Lehre Schillers von der Wahrnehmung, soweit sie auf den eigentlichen Denkakt sich bezieht, kein Bedenken entgegen". Ich kann nicht finden, dass damlt die Bestrebungen der Psychologie der Gegenwart richtig gedentet werden. Insbesondere durfte die Behauptung, dass sie die Vorstellungen von Verhältnissen der Teile eines Sinneseindrucks zu einander , als Erzeugnisse des Denkons" bezeichne und "auf ein späteres Wirken des Geistes, das, bewusst oder unbewusst, nach dem Schema des Schlusses erfolgt", zurückführe, sich auf eine bereits selt geraumer Zeit überwundene Phase psychologischen Denkens beziehen lassen. Man wird in der modernen Psychologie die allgemeinen Gedanken, dass es sich bei der üsthetischen Wahrnehmung um ein Mittleres zwischen Empfindung oder Stoff und Denken oder Form handle, vielleicht in gewissem Sinne billigen können, aber in der besonderen Ausführung dieser idee wird man sich jedenfalls weit von den abstrakten Konstruktionen entfernen, die in den Erörterungen Schillers vorliegen.

Dem historischen Interesse wäre also nach meiner Ansicht besser entsprochen worden, wenn Verf. den Abstand der Schillerschen Lehre von heutiger Psychologie stärker hatte hervortreten lassen. Doch nicht mit dieser kritischen Bemerkung, sondern mit dem Wunsche möchte ich schliessen, dass die liebevolle und gründliche Untersuchung des Verf. uns noch oft auf diesem Felde begegnen möge.

Würzburg.

O. Külpe.

v. Kügelgen, C. W. Immanuel Kants Auffassung von der Bibel und seine Auslegung derselben. Ein Kompendium Kantischer Theologie. Leipzig, A. Deichert. 1899. VIII und 96 S.

Dieses Schrifteben, dem Theologieprofessor D. Luthardt in Leipzig gewidmet, bringt eine Sammlung , seit Jahren bei Kant gefundener Bibelzitateund will damit die Bearbeitung geines noch jungfräuheben Bodens in der Kantlitteratur" bieten. Nach einer kurzen Einleitung über die Bibelkenntuis Kanta folgen einzelne kleine Abhandlungen unter folgenden Ueberschriften: "Der Einfluss des Christentums und der Bibel auf den jungen Kaut", eine ansprochende, knappe Schilderung der Erziehung Kants im Elternhause, zweckmässig dem Lebrigen vorangestellt, weiter: "Kants Auffassung von der hi Schrift", "Die Lehre von der Erbstinde", "Anfang und Entwicklung des ersten Menschengeschlechts", "Die Theodicee im alten Testament", "Zur alttestamentlichen Geographie und Naturkunde", "Sonstige Benutzung des alten Testaments", "Die Lehre vom Gottmenschen", "Das Reich Gotten", "Das hl. Vaterunger", "Sonstige Benutzung des neuen Testaments\*, "Die Lehre von den letzten Dingen\*, "Schlusswort', Unberechtigt ist der Zusatz auf dem Titelblatte: "Ein Compendium Kantischer Theologie\* Dazu fehlt viel. Vor allem wurden bierher die Beweise für das Dasein Gottes gehört haben, Kants Lehre fiber das Wesen der Religion, seine Freiheitslehre, seine Unsterblichkeitslehre, eine Darlegung seines Verhaltnisses xum Christentum u. a. m. Der Verf. hat davon sieher nicht reden, sondern uur auf die Stellung Kants zur Bibel Rücksicht nehmen wollen. Doch dann war die Bezeichnung "Compendium der Theologie" eben fortzulassen. Auch das hitte von vornherein emleuchten missen, wenn etwa dem Verf. in Gedanken nur die biblische Theologie Kants vorgeschweht haben sollte, dass es eine biblische Theologie Kants gar nicht giebt, sondern nur eine Auseinandersetzung Kants mit den "hiblischen Theologen" in seiner "Religion i. d. Gr. d. bl. V. und in dem "Streit der Fakultäten".

Daher würde es richtiger gewesen seln, sich nur auf die einzelnen Bibelzhate Kantz in dem Buche und auf dem Titelblatte zu beschränken und den Versuch einer systematischen Verarbeitung zu machen. Sollte Orientierendes liber Kants Auffassung der hl. Schrift gesagt werden, so war von der Offenbarungsishre Kants auszugeben und darnach Wert und Bedeutung zu beurteilen, die der Philosoph der Bibel beilegt. Weiter musste die verschiedene Art der Auffassung Kants in Bezug auf das alte und neue Testament viel entschiedenet hervorgeboben werden, als es durch den Verf. geschehen ist. Vor allen Dingen abor waren die Grundsstae Kantischer Schriftanslegung ausführlicher und schärfer an kennzeichnen und das genauer darzulegen, was der Philosoph über das Wesen der Schriftgelohrsamkeit sagt, sowie über das Verhältnis des Schriftgelehrten und greinen biblischen Theologen\* zu dem philosophischen Ausleger - ein bochst interessantes und gerade für "Kauts Bibelauffassung" höchst charakteratisches Kapitel. Hier gerade mussten der Oegensatz und wiederum die Bezichungen zwischen Kirchen- bezw. Bibelglauben und Vernunftglauben, die Kaut statutert, zu ihrem Rechte und zu einer kritischen Besprechung gebracht werden. Das Litte dem Ganzen ein sicheres Fundament gegeben und zugleich eine einbeitiiche Beleuchtung der Kantischen Bibelzitate ermoglicht. Auch die flir die I beologie sehr bemerkenswerte Stellung des idealen zu dem bistorischen Christus bei Kant war tiefer zu ertassen und deutlicher herauszuarbeiten, wenn eine "nystematisch-bistorische" Bebandlung Kantischer Anschauungen über die Bibel gegeben worden wollte. Statt einzelne Dogmen wie das von der Erbstinde und das christologische Dogma nur ziemlich kurz mit Zitaten aus Kants Werken mehr nur zu atreifen, als zu besprechen, hätte eine Auseinandersetzung geboton werden sollen zwischen der dogmatischen und moralischen Schriftauslegung, um den Anschauungen des Philosophen gerecht zu werden.

Damit soll jedoch der vorliegenden Broschilre durchaus nicht ihr eigentüm-Beher Wert abgesprochen sein. Es ist schon lobenswert, wenn sich ein protestantweter Theologe überkanpt eingehender mit Kant beschäftigt. Dass der Verfasser für solches Studium auch Ausgaben Kantischer Schriffen wie die Vollmer'sche der physischen Geographie, die Pölitz'sche der Vorlesungen über philosophische Religionalehre und die Starke sehe der Anweisung zur Weit- und Measchenkeautnus, deren Authentie nicht unangefochten ist, ohne Vorbehalt benutzt hat, mag nur nebenbei bemerkt werden. Wer den Wunsch begt, eine Uebersicht der Bibelstrate bei Kant in haben, dem wird die Broschfte wilkommene Ibenate leisten, zumal am Schluss ein sorgfältiges "Verzeichnis der von Kant zitierten oder besprochenen Bibelatellen" (fast drelbundert) hinzugefärt ist. Dazu besitzt sie den Vorang, dass sie der Frömmigkeit und dem aufrichtigen Ubristentum des grossen Philosophon Gerechtigkeit widerfahren lässt und antreffend hervorhebt, wie für das Verständnis der Philosophie Kants seine Biographie nicht so belanglos ist, als zuweilen angenommen wird. Wohl kann sie auch manchem ein Aulass werden, sich genaner mit der Kantischen Philosophie und besonders Religiousphilosophie zu befassen.

Löbau L S

Past, prim. Dr. Katzer.

A. Faggi, Professore nella r. università di Palermo. F. A. Lange e il Materialiamo. Firenze 1896.

Jungst ersehlen in einer angesehenen deutschen Zeitschrift (den Blüttern f litterar Unterhaltung 1896, Nr 26) aus Anlass des Erscheinens der Rinften Auflage der Geschichte des Materialismus ein Aufsatz über F. A. Lange, der in seinem Tadel und Lob doch einigermassen an Marota schönen Vers von dem valet de Gascogne erinnnert, der nichts, gar nichts tangt, aber an demeurant le meilleur filz du monde ist. Die Geschichte des Materialismus wird awar ein ungewöhnliches Werk genannt, aber die Ideen Langes, besonders auch die sozialen, sollen sich überlebt haben und die Zahl seiner Anhanger dementspreebend beute verschwindend klein sein. Das ist doch wohl nicht ganz richtig. Eine "Schule" freilich hat Lange nicht gegründet und nichts lag ihm ferner, aber die Zahl seiner Verehrer scheint doch auf verschiedenen Gebieten eher im Wachsen als im Abnehmen zu sein. Dafür sprechen wemgatens einige Thatsachen. Ueber Lange als Nationalokonomen sind zwei ihm durchaus beipriichtende Schriften erschienen von Adolf Brann and Naum Reichesberg. In England and Frankreich ist sein Hauptwerk durch die I ebersetzung von Thomas und Pommerol eingeführt. Neuerdings erschien seine Arbeit über Vives in spanischer Uebersetzung; Scaltsuni (llegi γενίσεω; αιθρώπου. Athen 1893) beruft sich mit Vorliebe auf Lange and soeben erachien in Italien eine besondere Schrift tiber ihn von Professor Faggi, der als warmer Anhanger unseres Philosophen erscheint und dessen Buchlein ihm unter den Italienern peue Anhanger auführen mochte. Es entbalt in der Hauptsuche einen geschickt die Hauptpunkte darbietenden Auszug aus der Geschiehte des Materialismus. Die übrigen Arbeiten Langes wie auch die weitere deutsche Litteratur über ihn (Vaihinger, H. Cohen, Bosch u. z.) kennt Faggi leider nicht. Ist seine Schrift an sich ein erfrenliches Zeichen, wie deutsche Philosophic in Italien geschatzt wird, so reigt dieser I mstand, wie sehwer duch Bücher, die nicht gerade Standardwerke geworden sind, die Landesgrenzen überschreiten Faggi seibst stellt übrigens neben Langes Ausführungen eine selbstständige z. T. berechtigte Kritik. So wirft er ihm eine gewisse Vorliebe für paradoxe Zuspitzungen vor. Eine solche zeige sich z. B in der Darstellung des Verhaltnisses der Idealisten unter den alten Philosophen (Pythagoras, Plato etc.) und der Materialisten (Demokrit, Epikur n. a.) zu der Mathematik und den Naturwissenschaften, sowie in der Auffassung des Cartesias. Fortlage wird von Faggi regen Lange einigermassen in Schutz genommen. Die neueren psychologischen Arbeiten von James und dem Kopenlagener Lange wilrden nach Faggl im Sinne unseres Philosophen sein. Besonders aussührlich wird naturgemäss F. A. Langes Verhaltnis zu Kant dargestellt. Lange ist, so heisst es, mehr kritischer Philosoph (criticista) als Kanttaner, er hält sich an den Goist, nicht an den Buchstaben Kants Als Hauptfehler Kants sieht auch Faggi den Mangel einer induktivpsychologischen Basis an, den er damit in Zusammenhang bringt, dass Kant so zu sagen mit einem Fuss im Scholastizismus seiner Vorgänger stecken geblieben sel Das hindert ihn aber nicht über die Kantische Philosophie im ganzen so zu arteilen; sie ist die grosste des Jahrhunderts; wie viele Modifikationen auch die Fortschritte der Wissenschaft für verschiedene Punkte seiner Lehre herbeigeführt haben und noch herbeiführen mögen; sein Grundprinzip der Grenzen der Erkeantnis und der Kritik der Vernunft wird unverganglich bleiben Hanptsatz Langes über die exakten Wissenschaften und die Philosophie glebt Faggi die epigrammatische Fassung wir haben eine absolute Kenntnis der relativen Wahrheit und eine relative Kenntnis der absoluten Wahrheit, Was Langes Zusammenstellung der spekulativen Philosophie und der Religion mit der Poesie betrifft, so findet Faggi, der übrigens sachlich mit Lange übereinstimmt, dass dessen Ausdruck hier vielleicht nicht ganz glücklich und als eine gewisse Uebertreibung oder ein Euphemismus aufzufassen sei. Dem gegenüber ist doch auf die Erfauterung zu verweisen, die Lange selbst von seiner Austrucksweise gegeben hat in einem Briefe an Professor Hitlsmann, welcher in den Monatsheften der Comenius-Gesellschaft (Jahrgang 1891, S. 2121) veroffentlicht ist. Wuhrend Faggi unseren Philosophen in Bezug auf die nesentlich asthetische Auffassung der Ethik Herbart nahe stellt, sicht er doch im ganzen in Langes Philosophie eine Verschmelzung des Kantianismus mit dem Positivismus. In einem Schlusskapitel bespricht Faggi das Verbältnis Langes zu dem von ihm so hoch verehrten Schiller Leber Langes Schillerauffassung nun werden wir bald aufs beste und authentischste unterrichtet sein denn wir freuen uns bei dieser Gelegenheit mitteilen zu können, dass Langes meisterhafter Kommentar zu Schillers philosophischen Geillehten, soweit er volleudet ist, dem deutschen Volke bald dargeboten werden wird.

Einbeck 0, A, Ellissen.

Hodge, C. Wister Jr., The Kantian Epistemology and Theism A Dissertation presented to the Faculty of Princeton College for the degree of Doctor of Philosophy, 47 pp. Reprinted from the "Presbyterian and Reformed Review", July, 1894.

The title of this thesis suggests an attempt to bring together the two extremes of philosophical discipline and thus complete the rational circle. The first atterances of philosophy should be heard in the domain of Erkenatnis-lebre. But there is a long way to be trodden before reason enters upon a region where her judgments about God can be credited, even with propriety. The theoretic guarantee of theism is found in philosophy's successful completion

of many an earlier task. The present essay brings under review one of the historical instances of the relation between the beginning and the end of philosophical reflection. It shows a fair acquaintance with Kantiana and a search in many quarters for critical material.

As a preliminary argument, which serves as the basis of later criticism, knowledge is explained by two presuppositions. "It is an activity of mind. Knowledge is an organic process and not a mechanical one." The other posinlate is that , the real is rational". Knowledge and being meet in , objective solfconsciousness". The Kautlan doctrines, as found in the transcendental Aesthetic, Analytic, and Dialectic, the Critique of Judgment and the Practical Reason, are successively examined in the light of the foregoing propositions to point out their theistic errors. , Kants only ground for asserting the individual and subjective character of the categories is a contradiction. Cansality is the category to which special treatment is given. There must be some mark by which to distinguish the causal sequence from the invariable sequence of Kant. It is found in the dynamic notion of efficiency and force. ,Kant's question was that of knowledge, and so we are especially concerned with this relation of Theisin to Epiatemology. The immediate cause of Agnosticism is Epiatemological, that is the subjectivity of the human Resson, but the cause of this is the identification of the Absolute with Non-being or pure Abstraction." Such sentences indicate the tone and method of criticism. There are occasional peculiar interpretations. e.g.: ,it is also true, as has been shown, that Kant's separation between the apriori and the aposteriori in knowledge is false. They are two aspects of truth which is a unity" (p. 25). The whole contention of the Critique of Pure Reason is just this, that knowledge is found only in the union of those .two aspects". Arguments based on a disregard for facts will scarcely win approval. .... While we know unconscious states of self-conscious spuit, we do know not unconscious spirit, and that which we do know by direct introspection in conscious and personals (p. 19). Every one will regret that an attempt to viadicate theism on epistemological grounds rests on a spirit that is content to let Psychologists debate as long as they will" (p. 21), without profiting by their results. There is an unusual mixture of praise and condemnation scaltered through the criticism. Before the essay reaches an end it passes beyond the initial limits of the title and adds a criticism of Kantian ethics in its theirtic bearings. On the whole, the piece of work is well done for a doctors dissertation.

Yale - University. Edward Franklin Buchner.

## Selbstanzeigen.

Kiakel, Walter. Die Idealität und Apriorität des Raumes und der Zeit, nach Kant. In.-Dissert.; Jena, Neuenbahn, Univ.-Buchdr. 1896. 77 S Der Inhalt der tr Aesthetik ist ohne Zweifel eine der vielnmstrittensten Lehren Kants, was bei der grundlegenden Wichtigkeit der Frage, um welche es sich hierbei handelt, nicht wundernehmen kann. Auch die vorliegende Schrift beschaftigt sich mit der Lehre Kants vom Raum und von der Zeit; und swar hat sie sich die Aufgabe gestellt 1. eine selbetändige Kritik an der

tr. Aesthetik zu üben, 2. alles das, was sieh bei dieser Kritik als richtig und wahr ergeben hat, gegen ältere und neuere Angriffe zu verteidigen. Es werden domgemäss zunächst die Argumente Kanta, wie sie in der tr Aestbetik der Kritik der reinen Vernunft\* aufgestellt sind, besprochen (natürlich unter Hinsuziebung derjeuigen Schriften Kants, welche für dieses Thems noch in Betracht kommen). In der Hauptsache wird die Lehre Kunta als richtig anerkannt; jedoch teilt der Verfasser die Ansicht Lotzes, dass man die Zeit nicht eine "Anschauung" nennen dürfe. Der Begriff der Zahl bei Kant wird kurz erörtert. Ausführlich sucht der Verfasser die Ummöglichkeit einer objektiv-realen, absointen Existenz von Raum und Zeit darzuthun und so jenen oft wiederholten (selbst in dem vortrefflichen Kommentar von Prof. Valhinger als au Recht bestehend anerkannten), Angriff gegen die Lehre Kants abzuschlagen, welcher in der Behauptung gipfelt, dass Kant die Möglichkeit einer gleichzeitig objektiven und objektiven Existenz des Raumes und der Zeit überschen habe. Demgemäss wird auch der bekannte Trendelenburg-Fischer'sche Streit augunsten Fischers entschieden. Im historischen Teil, welcher sich in allen Aeusserlichkeiten (Einteilung des Stoffes u. s. f.) an den Kommentar Valhingers auschitesst, wird sodann der Versuch gemacht, auf die bedeutendaten unter den Gegnera der tr Aesthetik durch eine Antikritik zu widerlegen. Ein solches Unternehmen schien um so lohnender und notwendiger, als noch in lüngster Zeit durch das erwähnte Werk Vaihingers die Sache der Gegner der Kantischen Lehre als die bessere hingestellt worden war. Der Verfasser beschäftigt sich demnach mit den Einwänden eines Pistorius, Tiedemann, Aenesidem u. s.; auch auf die Kritik tlerbarts, I berwegs u. s. f. wird eingegangen; die Frage der Metageometrie, die Ansichten Wundts, Hartmanns u. a. kommen zur Sprache.

Leipzig. W. K.

Wallenborg, G., Dr. Kants Zeitlehre Wissenschaftliche Beilage zum Jahresbericht der neunten Realschule zu Berlin. Ostern 1896. 4°. 20 S. Gärtners Verlag.

In dem ersten, wichtigeren Teile der Abhandlung werden Kants Beweise für die Apriorität der Zeit einer erneuten Prufung unterzogen, wobei Verf sieh vor allen Dingen bemüht hat. Kant nach Möglichkeit gerecht zu werden Es ergiebt sich, dass die beiden letzten Argumente, in welchen nur die Zeit als Anschauuug, d h Einzelvorstellung im Gegensatz zu Allgemeinbegriffen charakterisiert wird, ihrem lahalt nach zu Rocht bestehen, wenn sie auch die Apriorität der Zeit nicht beweisen (Verf. hebt hier als Charakteristikum der Einzelvorsteilungen noch die Unmöglichkeit einer Definition derselben hervor und erlautert dies an dem Beispiel der geraden Linie), dass dagegen die drei eigentlichen Aprioritatshoweise unhaltbar sind. Am schwächsten erweist sich der zweite derselben, insofern et in seinem zweiten Teile auf einer offenbar falseben psychologischen Beobachtung beruht. Dagegen sind in den belden anderen zwei an und titr sich richtige Prinzipien enthalten, von denen namentlich das erstere für die Erkenntnistheorie von der grössten Bedeutung geworden ist. Die Aufstellung dieses Prinzips, welches aussagt, dass man nicht etwas aus der Erfahrung ableiten könne, was die Bedingung des Erfahrens lat, dass also die Bedingungen der Erfahrung lediglich subjektiv-apriorisch zind, betræhtet Verf. als die eigentliche Kopernikanische That Kanta. Nur geht weiner Ansicht nach Kant zu weit, wenn er bereite die Zeit zu den apriorischen Bedingungen der Ertahrung rechnet: Verf.

zeigt, dass die Zeitvorsteilung selber noch aus apriorischen und empirischen Elementen zusammengesetzt ist, und versucht an der Hand der Ausführungen Zellers, die apriorischen Elemente auszusondern, unter denen das Gedächtnis und vor allen Dingen die Einheit des Selbstbewusstseins eine wiehtige Holle spielen; andererseits betout er die Notwendigkeit des empirischen Elementes der Veranderungen bei dem Zustandekommen der Zeltvorstellung. In dem dritten Aprioritatsbeweise nuterzieht Verf hanptsschlich die von Kant aufgestellten Zeltaxlome elner genauen Prilfung und weist dieselben als analytische Urteile surlick, dabei bietet sich ihm die Gelegenheit zu einer Begriffsbestimmung der Axiome überhaupt, imbesondere der geometrischen. Bei der Kritik der unn folgenden "transsoondentalen Erörterung des Begriffs der Zeit" zeigt Verf., dass cherseits die hinematik vorwiegend auf geometrischen Axiomen beruht, unhrend die Zeit in ihr nur die Rolle einer stetigen, unbeschränkten Variablen spielt, und dass andererseits die Arithmetik die Wissenschaft der Zahl ist, so dass in der That, wie bei dem Fehlen von Zeitaxiomen vorauszuschen, keine Wissenschaft dor Zelt zar'izogyv existiert

In dem aweiten Telle der Abhandlung, welcher nur der Vollstänligkeit wegen hinzugefügt wurde, sucht Verf zunachst, am Kant gerocht zu werden, die berühmte "Lücke", welche zwischen der Behauptung der Aprioritat und derjemgen der transscendentalen Idealität der Zeit besteht, in kantischem Sinne auszuf den, indem er unter Heranziehung der Prolegomena zeigt, dass Kant indirekt verfahrend, die "inbaerierende" Wirklichkeit der Leit durch ihre Apportisit, ihre "subsistierende" Wirklichkeit dagegen durch die aus derseiben sich ergebenden Widerspruche zu wisterlegen sucht. Sodann weist er aber unter strikter Betoning des erkenntnistheoretischen Charakters des Problems und nach Ausschooling des metaphysischen blementes nach, dass Kants Lehte von der ausschliessbehen Subjektivität der Leitvorstellung nicht begrundet ist, Lindem sie cineracits and det gleichfalls als unbegriedet nachgewiesenen Lebre von der Aprioritat der Zeitvorsteilung basiert und anderersens, wo sie darüber hinsassgeht, cin n unberechtigten Ueberschuss dogmatischer Behanptung darstellt -Grundirrium bei der Autstellung seiner Lehre von der Subjektivität der Left als einer blossen Form eines inneren Sinnes beruht nach Ansicht des Verf aut einer vollstandigen Verkennung des wesentischen Laterschieden welcher zwienen der susseren und inneren Wahrnehmung besteht. Ans der Seibstgewissucht der settlich verlaufenden Bewusstseutsvorgange und deren numittelnarer Auftassung soute aus der Thatsache dass ein l'eil unserer l'arstedungen dares assert Fundricke betvorgeraten wird felgert Verf., der hier auf democitien Standpunkt steht wie n.a. Leberweg, v Helmholtz. Zeller und Juliace, dass der Lestvorstellang sowohl in Besug auf promische Vorgange als and an keschemanere der Aussenweit objektive Geling merkennt werden mass

Hocks, Jakob, Dr. Ueber Kauts synthet.sche Urteile aptioni be acr sum Jahresbericht des stadischen thumasiums in Kameunt. I Indian, 2. Teil 1800

The easte Tell behandelt sunichet den Unterschied zwierden and vinchen und synthetischen Unteren anter gewisseltiger Berillissentigung der beiter Milliseinen Einternang der Utterle in weschichte und militäre miet wir ihren und wurtinge des wird geschiet, dans — entgegen der Kannschen Annehm — de

Definitionen zu den aynthetischen Ertellen gehören, sobald mit ihnen die Aussage verbunden ist, dass sie der gewöhnlichen Bedeutung des definierten Wortes entsprechen, oder dass sie alles das und nur das enthalten, was zur Bestimmung des definierenden Wortes erforderlich ist, oder dass es Pinge giebt, die dem definierten Begriffe entsprechen Nur die vorläufigen Definitionen sind analytisch, dafilr aber auch vollkommen willkurlich. Die von Kant angegebene Unterscheidung - analytische Urteile sind solche, die nusere Erkenntnis nicht vergrossern, synthetische Urteile sind solehe, die unsere Erkenntnis wirklich erweitern - ist unbranchbar. Dass synthetische Urteile a priori möglich sind, bezweifelt Kant nicht im mindesten, sind doch nach ihm alle mathematischen Crteile synthetisch und a priori Dass die Sätze der Mathematik synthetisch sind, liegt auf der Hand, vieileicht sind sie auch ihrer Entstehung nach Urteile a priori, aber diese Apriorität ist keln Beweis ihrer Wahrheit; der Beweis der Wahrheit kann vielmehr, soweit er nicht deduktiv aus Erfahrungsthatsachen sich ableiten lässt, nur ein Erfahrungsbeweis sein. Demnach sind die Grundsätze und die Definitionen der Mathematik als Thatsachen der Erfahrung anzusehen, es giebt also in der Mathematik keine synthetischen Urteile a priori, wenigstens nicht im erkenntnistheoretischen Blune.

Aber such in den Naturwissenschaften giebt es solche Urteile nicht. Denn, so wird im 2. Teile ausgeführt, die Kantischen Beweise für die Grundsätze des reinen Verstandes, besonders für die Analogieen der Erfahrung, beruhen auf der unbewiesenen Voraussetzung von der Einheit der Erfahrung, d. i auf der Voraussetzung, dass alle Naturerscheinungen nach bestimmten Gesetzen erfolgen. Die Ansicht Cohens, diese Einheit der Erfahrung sei nichts anderen als die Thatsache der mathematischen Naturwissenschaft, ist unhaltbar Aber selbst wenn man diese Voraussetzung als richtig anerkennt, sind die Beweise nicht zwingend — Der Ansicht Langes, es sei Kaut nicht darauf angekommen, die Grundsätze des reinen Verstandes zu beweisen, sondern nur sie zu entdecken, wird entgegengetreten, ebenso der Auffassung Cohens über die Bedeutung des Grundsatzes der intensiven Grösse und der 1. Analogie der Erfahrung Der 3. Teil wird die beiden letzten Anslogiech der Erfahrung behandeln.

Kattowitz. J. 11
Bensow, Oskar, Dr. phil., Till Kants lära om tinget I och för sig.
Akademische Abhandlung Lund. 1896. 18 S.

Die Aufgabe der Abhandlung ist, Kants Lehre vom Ding an sieh, wie wir dieselbe in der Kritik der reinen Vernunft und in den Prodegomena unden, zu untersuchen und dabei die Schwierigkeiten, die uns die versebiedenen Legebalsse der transscendentalen Analytik bieten, besonders in Betracht zu nehmen

in den ersten Abschnitten wird das Verhältnis rwischen Schein und Erscheinung auf der einen Seite und zwischen Erscheinung und Ding an sich auf der anderen Seite untersucht, der Vorwurf des Illusionismus zurückgewiesen und das teilweise Unrichtige in dem von Klehard Falckenberg gemachten Futerschied zwischen Erscheinung und "Erscheinung selbst" dargethan Die Wirkungen in Raum und Zeit zind ja möglicherweise unt von uns hinzugedacht. Was wir a B als Enthlättern einer Rose in Itaum und Zeit auffassen, das konnen ja unräumliche und unzeitliche Vorgänge in dem Dinge an sieh sein, und erst wenn wir diese Vorgange anschanen, erscheinen als wir de Wirkungen in Raum

und Zeit. Die Vorgänge werden nicht erst dadurch real, dass ich dieselben nachträglich vorstelle, sie haben wirklich stattgefunden, aber nicht in der Weise, wie ich sie vorstelle, also nicht als Erscheinungen in Ranm und Zeit - denn die Erscheinung kommt erst dadurch zu Stande, dass das Ding an sich mich affiziert - vielmehr hat sich irgend etwas Intelligibles, das der Grund au der Vorstellung von jenen Vorgungen ist, und ihnen also korrespondiert, in dem Dinge an sich vollzogen.

Die Abhandlung behandelt dann das Hauptproblem: die Existenz und die Kansalität des Dinges an sich. Die Existenz des Dinges an sich reigt sich als die notwendige Voranssetzung der transacendentalen Aesthetik, wahrend die in einer ganz underen Richtung gehenden Untersuchungen der transacendentalen Analytik dem Ding an sich die Existenz in kategorischem Sina absprechen autseen. Dasselbe gilt auch von der Kausslität. Da Kauts Lehre indessen nicht nur eine kategoriale, sinnliche, sondern auch eine nicht sinnliche, intelligible Ursache kennt, so scheint es nicht unberechtigt zu sein, auch eine nicht sinnliche, intelligible Existenz des Dinges an sich anzunehmen. Nachdem dann der misslungene Versuch Fichtes, das Ding an sich zu eliminieren, kritisiert worden ist, zeigt aich als das Ergebnis der Untersuchungen, dass wir unnehmen müssen, dass das Ding an sich da ist und uns affiziert, aber dass wir von der Beschaffenheit dieser Existenz und dieser Kansalität ausser Raum und Zeit nichts wissen können. Das Ding an sich ist ein unbekanntes X, aber es ist unter keinen Bedingungen mit der Lehre Kants vereinbar – wie Salomon Maimon dies gethan hat – dieses X — i – a zu setzen.

Der folgende Abschnitt behandeit die Fragen, ob wir ein einziges Ding an sich oder mehrere Dinge an sich annehmen sollen? ob die verschiedenen Eigenschaften des äusseren Dinges nur als verschiedene Funktionen des Dinges an sich betrachtet werden können? und ob alles Materielle auf verschiedene Funktionen der einen intelligiblen Ursache der Materie zurückgeführt werden kann?

Der letzte Abschnitt endlich sucht zu erkläten, warum wir bei Kant eine vollständige Auseinandersetzung der Frage, wie die Ergebnisse der transscendentalen Aesthetik und die der transscentendalen Analytik zu verbinden sind, nicht finden können,

Stockholm. 0 B

Cohn, Jonas. Geschichte des Unendlichkeitsproblems im abendländischen Denken bis Kant. Leipzig, Engelmann, 1896. Xu. 261 S. S.

Die Arbeit stellt sich ein doppeltes Ziel. Einersetts will sie durch die Analyse der Gedankenentwicklung die notwendige Vorarbeit zu einer theoretischen Behandlung des Unendlichkeitsprobleus liefern, anderersetts sucht sie durch die Aufdeckung der in dieser Entwicklung herrsehenden logischen und alogischen Motive zum psychologisch-historischen Verständnis der Philosophiegeschichte beizutragen. Für die Zwecke dieser Zeitschrift wird es darauf ankommen, die auf Kant bezüglichen Teile kurz zu referieren.

Die Denker des 17. Jahrhunderts hatten den Begriff vom Unemflichen zum Teil mit Hilfe der Mathematik geklärt. Locke sowohl wie Leibniz sind über den logischen Inhalt desseiben zu dentlichem Bewinsstsein gelangt. Locke hatte mit dieser logischen Analyse eine psychologische verbunden, Leibniz hatte sie für sein grossartiges System nutzbar gemacht. Keiner liatte die Frage gestellt, was aus den Begriffen und aus den Schwierigkeiten, die ihre Anwendung auf die Wirklichkeit hervorrief, denn für die Natur des Erkennens und seine

Stellung zu den Gegenständen der Erkenntuls folge. Bei einigen anderen Denkern findet sich allerdings eine Behandlang dieser Fragen angelahnt. Bayle folgert zus den Schwierigkeiten des Unendlichen die Subjektivität des Raumes, Collier stellt bereits Antinomien auf, deren Lösung nur in der Leugnung der Anssenwelt zu finden sel. Aber diese Versuche mitssen von vornherein ihr Ziel verfehlen, da ihre Urbeber, unmathematische Geister, sich die Errungenschaften der vorangehenden Periode nicht zu eigen gemacht haben. Kauts Bedeutung für das Unendlichkeitsproblem liegt darin, dass er die Fragen nach den erkenntnistweretischen Folgerungen – wahrscheinlich ohne Kenntnis jener Vorgänger – auf Grund begriffheher Klarheit im Zusammenhange eines erkenntniskritischen Systems zu stellen und zu beantworten unternimmt.

Kant, bei dem stets ein bewandernder Aftekt die Vorstellung des I'nondlichen begleitete, hat sich sehon in der vorkritischen Periode mehrfach mit den Problemen befasst, die epdter in der Antinomieniehre behandelt werden. Er auchte sie damals, wesentlich noch vom Standpunkte der Wolfschen Schule aus, in eigentümlicher Weise zu lösen. Das Unbefriedigende dieser Versuche scheint eines der Motive zum Verlassen jenes Standpunkts geworden zu sein, In der Inauguraldissertation werden die Schwierigkeiten dann darauf geschoben, dass durch die Auschauungsformen ein irrationales Moment in die verstandesmassige Konstruktion kommt. Es wird noch daran festgehalten, dass eine rein verstandesmässige Erfassung die Dinge an sich erreichen kann. Die Identifikation von Nonmenon und Ding an sich ist von diesem Standpunkte aus noch berechtigt. Sie wird nun aber terminologisch noch auf dem Standpunkt der "Kritik der reinen Vernunft" festgehalten, auf welchem sie keine Bedeutung mehr besitzt. Diese Unklarheit in der Ausdrucksweise trägt einen Teil der Schuld daran, dass der Gedanke, die Antinomien bilden einen indirekten Beweis für die Erscheinungsnatur der Welt, keine befriedigende logische Vermittelung gefunden hat. - Die von Cohen aufgestellte Beziehung der Kategorie der Qualitat auf das Differential findet in der Arbeit ebenfalls eine Besprechung.

Regio. 1 C

Aars, Kr. Birch-Reichenwald. Die Autonomie der Moral mit besonderer Berdeksichtigung der Morallehre Imm. Kants. Hamburg und Leipzig, L. Voss. 1896. 121 S.

Verfasser will zunächst eine zusammenhängende Kritik der kantischen Morallebre geben, wodurch die Vernunft als einsentige Grundlage eines ethischen Systems abgewiesen wird. Er meint dabei an derjenigen Auffassung, wonach die Vernunft eine relationabestimmende Thatigkeit, eine formale Funktion ist, festhalten zu mussen. Die Polemik ist der Form nach gegen Kant gerichtet, thatsächlich veranlasst ist sie aber teils durch die Weiterbildungen der panlogistischen Spekulation, teils durch die neukantischen Bestrehungen, die noch immer -- und nach Verfassers Meinung nicht richtig – an der Verbindung der Begriffe Veraunftgesetz und moralisches Gesetz oder moralische Notigung festhalten Verfasser hat sich dabei selbst au diejenige Anschauung angelehnt, wonach die Moral eine elementare (selbstverstandlich gesetzmässig sich entwickeinde) Erscheinung des Triebes oder des Gefühlslebens ist. Er hat es nicht für notwendig gehalten, das Recht der Willensmoral der Gefühlsmoral gegenüber und ungekehrt zu diskutieren, indem ihm der Parallelismus der Triebesrichtungen und der Gefühlsrichtungen als ein so durchgebender ersehien, dass eine Dis-

kussion in unfruchtbares Gebiet filhren wilrde. Demgemäse geht er sowohl bei der weiteren Kritik des ludividualendsimonismus und des Sozialendalmonismus als bei der folgenden positiven Auseinandersetzung ruhig von einem emotionalen Standpunkte aus, indem ihm das Gefithisleben eine durchsichtigere klarere Grundlage der Wertschätzungen abzugeben schien, als das System der Triebe, ein realer Unterschied oder Widerstreit aber kaum denkbar war.

Verfusser weint die Selbständigkeit oder Eigenart des moralischen Bewusstseins als Thatsache der laneren Erfahrung konstatieren zu konnen, und sucht in dem letaten Teile seines Buchleins - unter Bertlekslehtigung von Schopenhauer und v. Hartmann, von Wundt und Höffding u. a. - diese Thatsache sich zu erklären und zu veranschaulichen. Die Selbständigkeit des Begriffes Gut ist den Begriffen des Aesthetisch-Schönen und des Nitzlich-Angenehmen gegenüber philosophisch so an wahren, dass man zwar alle drei Prädikate als Resultate verschiedener Geschmacksurteile ansieht, den Gegenstand des moralischen Urteils aber in der bewussten Handlung, alias in dem handelnden leh sieht. Die ldee des leh als eine durchaus eigenartige Synthese bestimmt die ebenso eigentümliche Art und Weise, in der die Motive sonstiger Geschmacksarteile sich zu morslischen Urteilen kombinieren müssen. Die Selbstständigkeit des Guton gegenüber dem Augenehmen und Schüpen wird also in der Selbständigkeit des Ichbewusstseins den Vorstellungen gegenüber begründet. Nur insofern haben wir ein eigentümliches moralisches Gefühl, als das Gefühl statt auf die Vorstellungen sich direkt auf das Ich beziehen kann,

Die unmittelbare Acusserung der Moral ist nach obigem die meralische Kritik, das meralische Urteil, wenn sich aber dieses gegen eigene flandlungen, bezw. gegen eigene künftige Handlungen wendet, erhält es die Gestalt der moralischen Reue, bezw. des moralischen Imperativs.

Kristiania, Kr. B.-R. A.

Wolfmann, Ludwig, Dr. med. et phil., Kritische und genetische Begründung der Ethik in Diss. Freiburg im Breisgan, Buchdruckerei von Helnrich Epstein. 1896.

in Kants Kritik der teleologischen Urteilskraft mündet die physische in eine moralische Zwecklehre ein Während Kant die genetische Auffassung des teleologischen Priozops mehr geahnt als klar erkannt hat, ist durch die biologische Entwickelungslehre das Problem über den Zusammenkang nautrlicher und moralischer Teleologis von Neuem erweckt und vertieft worden; und mehr als Einer hat mit wechselndem Glück versucht, aus der Darwin'sehen Theorie ethische Konsequenzen zu ziehen Aus Erwagung dieser beiden Gesichtspunkte entstand das Problem der Dissertation, der methodischen Bezichung der kritischen zur genetischen Begründung der Ethik eine nähere Untersuchung zu widmen

Um das Resultat der Arbeit vorwegzunehmen, tause ich dasselbe kurz dahin zusammen: Kritische und genetische Untersuchung der moralischen Vorstellungen schliessen sich nicht aus, sondern erganzen sich gegenseitig. Das Bewusstsein eines normativen Moralgesetzes im Sinne Kants bleibt erhälten trotz.

1) Diese Erkhirung wünscht Verfasser hier hierungefügt, und bemerkt, dass ihm eine weitere Diskussion wegen der vorzüglichen (ziberten) Arbeit von Christian v. Ehren lels um so weniger notwendig erschien.

seiner entwickelungsgeschichtlichen Entstehung im Sinne Darwins. Die Untersuchung will – kurz gesagt – eine Synthesis von Kants Erkenntnistheorie und Darwins Entwickelungslehre im Prinzip anbahnen.

Die Arbeit zerfüllt in vier Abschnitte.

Der erste Teil ist eine erkenntnistheoretische Untersuchung der kritischen und genetischen Methode und ihres Verhaltnisses zu einander. Die Vereinigung beider zu einer kritischen Entwickelung alehre wird angedeutet: "Es ist klar, dass die genetische Methode durch die kritische bedingt ist, dass erstere durch die letztere zu ihrer vollen wissenschaftlichen Bedeutung erhoben wird, in der empirischen Wirklichkeit geht seinstverständlich die Geschichte als solche der Kritik der Geschichte voraus, in Sonderheit die historische Genesis der Sittlichkeit der wissenschaftlichen Kritik derselben, aber in der idee der Wissenschaft sicht die kritische Methode unbedingt über der genetischen."

Der zweite Leil giebt eine kurze Darstellung der kritischen Ethik in Form einer Analyse und Desluktion des moralischen Urteils, worin die absolute Notwendigkeit des moralischen Gesetzes begründet und die Vorwürfe der evolutionistischen Moralforscher zurückgewiesen werden.

Der dritte Teil zeigt an, dass Kant anaber einer Kritik auch eine Entwickelungsgeschichte der praktischen Vernunft gelehrt hat, welche um so interessanter ist, als in ihr manche Godanken der biologischen Evolutionslehre antizipiert sind. Mit der induktiv- und empirisch-genetischen Methode Darwins wird das kritisch-genetische Verfahren Kants verglichen und dargestellt, wie nach Kants Hypothese die natürliche Gattung der Menschheit im geschichtlichen Prozess sich altmahlich zur sittlichen Gattung entwickelt hat.

Der vierte Teil enthält eine Zusammenfassung des ganzen methodischen Ergebnisses, dessen prinzipieller Standpunkt in den Satz nasklingt. Was ist denn Kants Philosophie anderes als eine ideelle Rekapitulation der phylogenetischen Entwickelungsgeschichte des menschlichen Bewusstaeins in Form einer analytisch-synthetischen Rekonstruktion am Leitfaden der logischen Prinzipien der Einheit und des Grundes<sup>5,4</sup> (S. 51) Diesen grundlegenden Satz mechte ich allen, die über Erkenntnistheorie und Entwickelungslehre nachdenken, zur Prüfung und Diskussion stellen

Man wird verstehen, dass im Rahmen einer Dissertation ein so bedeutsames Problem nicht mit allseitiger Begründung und Entwickelung dargestellt werden konnte. Ich wollte nur den synthetischen Zusammenhang von Entwickelungslehre und Erkenntnistheorie andeuten, denn der oft vertretene dualistische Standpunkt, beide Untersuchungsarten zwar als gleichberechtigte aner als sonst ganz verschiedene Methoden ohne Zusammenhang nebeneinander laufen zu lassen, scheint mir für eine systematische Erforschung von Bewusstsein und Welt auf die Dauer unhaltbar zu sein. Eine ausführliche Behandlung des angezeigten Problems auf Grund der vorliegenden Skizze ist in Vorbereitung nuter dem Titel. Das moralische Bewusstsein oder Theorie, Geschichte und Inhalt des sittlichen Lebens.

Solingen. I. W

Gressen. S. A. a. d. "Archly für Geschichte der Philosophie" A. 1. 1896.

Der fogul der Persindekteit in merilischen Seine au der Lexindbegriff der Taxeneren I. w.c. der in den praktient ettischen Septient den Anterprenchen Imperate tentrange and seine stelle au Grandproup comment. Von the fermangent in empitischen binne ist kann die hede bei Kurt. Sie und som standprinkt der Transsorudentalt, abssorbise das transsorudentale Schreit des Dennezs, die in der deren den Verstand erzengten Vorstellung des leh die namental dentache Linbert gegenüber der Mannigfaltigkeit der Amerikaning and Vorantelinger midet, sie ist also in letzter Line gans im Same Kanta das mit Verstand Seguiste Wesen und Erfahrungurgalität. Die moralityche Per-Marethert dagegen ist eine Idee, sie bezeichnet das nonmenale Subjekt des Sittingesette, deser Hangimerkins I machinggiest was der Nanlichtest and damit Autonomie ist. Diese Merkmale kommen daher auch der Persiolichkeit seibet zu un ist das autonome vernfinfuge Wesen, das einer Themzenliches Principe, einem Reich der Zwecke angehört. Sie ist die Idee der Menschheit, Endaweez und hat dahet absoluten Wert. Als Zwecksdoe erhält sie praktische Bedeutung (a.s regulative Maxime) durch das Püichtgebot. Die Persönlichkeit int Bestimmung des Menschen und daher Ziel aller Erzwhung. Itoen erreicht er dies Ziel nie ganz. Henigkeit kann er sieh nur erringen in einer ine l'nendliche lottelauernden Existenz Die empirische P. ist tirundlage und Voraussetzung und Mittel zur Verwirklichung der moralischen, diese ist das Ding an sich der ernteren, und für Hauptmerkmal ist das Berufensein sam Sittlichen. Diese Gedanken hat Fichte mit der ihm eigenen Energie ergriden und wester gebildet. Dies ist der wesentliche Inhalt. Selbstandige Harstellung des in seiner Art herrhehen ethischen Ideals Kants war Hauptaiel, nicht Krizik desselben. Der Begriff soilte genau umschrieben und begreuzt werden. Der Schluss giebt eine Kritik, die in der Frage gipfelt, ist os ganz richtig ein Sittengenetz rein auf Grundlage der Vernauft mit entschiedener Abweisung aller parchologischen, anthropologischen und nationalen Thatsachen aufzubanen? Ich glaube nicht, dass ein solches "für alle vernünftigen Wesen überhaupt" augeschnittenes rittengesetz jetzt schon genügen kann.

Worms. D. G.

D'Aguanno, Gluseppe, Profesa d giurisprodenza. La filosofia etico-giuridica da Kant a Spencer. Parte I Il criticismo Kantiano. Palermo. 1895. 65 &

L'Autore di questa Monografia, che è la prima di un lavoro più vasto, voiendo ladagare quali debbono essere gli elementi essenziali di una úlosofia etico-grandica rispondente al progressi delle scienze contemporanes, oredo che possano trovarsi nei sistemi di Kant e di Spencer, epperò li studia partitamente per uno poso siffatto

Kant fu il primo che con metodo veramente sistematico si propose di risolvere il problema massimo della filosofia. Determinare il limite e il valore dell'esperienza criticare la stessa nostra facolta conoscitrice. Egli segna ancha un'epoca mova nella storia della filosofia per aver creato un sistema di morale non sottomessa alla metafisica.

Dice pero il D'Aguanno che è impossibile dedurre tutto un sistema eticogiuridico da alcuni principi a priori e formali e lo stesso Kant dovotte ciò implicitamente riconoscere. Oltre a cio l'aver voluto dedurre tutti i diritti privati o pubblici dalla legge di eguale liberta fece ai che egli si trovò costretto ad abbandonare qualche volta questa rigida premessa (come quando paria di alcun sfiici di pubblica utilità che incombono allo stato) o a ventre a conseguenze paradossali e che contraldicono alic idee stesse da ini professate (como quando giustifica il duello o l'infanticidio per causa d'onore). Pero non nega l'Autore i pregi della dottrina morale e giuridica di Kant; che e organica, omogenea, rifuggente da ogni transazione. Il formalismo di questa dottrina poi, se in molti casi conduce a conseguenze strane (come quando si nega ogni eficacia giuridica all'equita) e però tale che si oppone ad ogni arbitrio sia del legislatore, sia del nagistrato. La teorica di Kant ha anche il merito di avere rinffermato la ricongiunzione del diritto colla morale e riconopinta la necessità della legge giuridica perche sia possibile l'operare in conformità alle legge morale. Quanto al valore pratico della dottrina giuridica Kantiana, sebbene Kant non abbia veduto nel diritto che l'accordo correitivo di tutte le libertà, pure questo concepimento appresenta al suoi tempi un salutare risveglio. Egli rialza la degnita della persona umana e l'avvia all'affermazione di altri dritti diversi dalla semplice affermazione della libertà.

Palermo. G. D'A.

von Kügelgen, C. W., Imanuel Kants Auffassung von der Bibel und seine Auslegung derselben. Leipzig, Deichert Nachf. 1896

Der Verfasser beabsichtigt mit seiner Monographie eine Lücke in der Kantlitteratur auszufillen, indem er versucht den Freunden kantischer Philosophie ein Kompendium der Bibelkunde und -anslegung des grossen Philosophen zu bieten. Derselbe hat die ihm dabei vorschwebende Aufgabe am besten im Gewande einer Dogmatik und in meist rein objektiv-referierender Form zu lösen gemeint. Um für die weitere Darstellung festen, historischen Boden zu gewinnen, schien es dem Verfasser notig, an der Hand der zeitgenossischen Biographen den Einfluss des Christentums und der Bibel auf den jungen Kant zu schildern nad damit zugleich der vielfach verbreiteten Meinung, die Kenntnis von Kants Leben wäre für das Verstandnis seiner Philosophie belanglos, entgegenzutreten. Da der Verfasser ausschließlich Kants Auffassung von der Bibel und dessen Auslegung derselben, meht aber seine eigene, geschweige denn diejenige der orthodox-protestantischen Theologie wiederzageben bestrebt war, so glaubte er sich unnötiger kritischer Exkurse und langatmiger anologetischer Expektorationen enthalten zu dürfen. Dennoch hat er es nicht unterlassen auf gelegentliche Mangel der Kantischen Auffassung (z. B. den Mangel historischen Verstandnisses) anfmerksam zu machen, sowie landläufige irrige Meinungen (wie z. B. die vermeintliche Selbsterlösung bel Kant, zu beriehtigen. Und so glanbt er denn hoffen zu dürfen, mit seiner bescheidenen Arbeit wenigsteus einen kleinen Banstein zum Verständnis der Kantischen Religionsphilosophie, welche in ihrer erhabenen Grösse und mit ihren kühnen Strebepfellern in der That einem majestätischen gotischen Dom zu vergieichen ist, geliefert zu haben. Endlich hofft er darch seine Schrift zum Verständnis der ja wesentlich auf kautischen Voranssetzungen basierenden Ritschi'schen Theologie beigetragen zu haben.

Leipzig. C W. v. K.

Mayer, Max Ernst. Das Verhältnis des Sigismund Beck zu Kant. Heidelberg, Carl Winter 1696. (528).

Meine Schrift sucht die persünlichen Beziehungen Becks zu Kant, wie sie sich im engsten Auschluss an die Entstehung der drei Bünde des "Erläuternden Auszugs" aus Kants Hauptschriften entwickelt haben, Schrift für Schrift darzulegen: so kleis die Abweichungen Becks von Kaut waren, indem eie ledigisch die Methode der Darstellung, nicht die Lehre selbst betrafen, sie genügten, das Wohlwollen des zu sehr genlierten Meisters zu erschüttern und
schliesalich eine völlige Entfremdung herbeizuführen. Für diesen, den historischen,
Teil war mir in den von Reicke herzusgegebenen Briefen Becks an Kant und
in denen von Kant an Beck, die Dilthey aus den Rostocker Kanthandschriften
veröffentlicht hat, ein reichen Material gegeben

In einem zweiten -- philosophischen - Teil beschäftigt mich dann die Stelling Becks unter den nachkantischen Philosophen, sowie die Intratellang und Beurteilung seiner Lehre. Die Darlegung des ersten l'unktes, die ich im engaten Anschluss an Kunu l'ischer gebe, schien mir für die richtige Würdigung Becks die richtigete Voraussetzung zu sein. Die dann folgende Darstellung der Lehre ist zugleich eine Bestätigung des im historischen l'eil gefandenen Ergehnisses, dass nämlich Becks ganze Lehre nichts anderes ist als eine methodisch neue Wiedergabe der Kantischen, entstanden aus dem Bestreben, diese miglichst verständlich zu machen. Dabei ist eine wesentliche Abweichung von Kant nur in der Lehre vom Ding an nich zu finden. Diese Differenz ist aber zugleich der hauptsächliche Mangel in Becks Lehre, indem ihn hier das Verständals seines grossen Lehrers im Stich gelassen hat.

Diese ganze Auffassung der Standpunktslehre ist natürlich bedingt durch die der Lehre Kants; und in ihr bin ich der überzeugenden Darstellung meines hochverehrten Lehrers gefolgt, der Darstellung Kuno Fischers.

Strassburg I. E.

ME.M.

Wernicke, A. Dr. Professor. Kultur und Schule Präliminarien zu einem Schulfrieden etc. Osterwieck a. H. Eichfeldt 1898. (AVI u. 250 S.)

Es ist an der Tsgesordnung "Thomas von Aquino" gegen "imanuel Kant" auszuspielen — Der bedeutenste dieser Versuche ans jüngster Zeit ist Willmanns Geschichte des Idealismus. Dem gegenüber ist festzustellen, was Kant für unsere deutsche Kultur bedeutet — ich habe dies in der deutschen Litteratur-Zeitung gelegentlich der Besprechung von Buchern, welche Thomas von Aquino auf den Semid erhoben, mehrfach gethan.

Die Ueberzeugung von der kulturellen Bedeutung der Kantischen fielstex-Arbeit bildet den Hintergrund des ganzen Buches, welches bler zur Anzeige kommt.

Zunachst wird versucht, den Begriff der Allgemein-Bildung, so wie er der Preussischen Neuordnung vom 1 April 1892 zu Grunde liegt, zu bestimmen, und dann wird gefragt, ob diese Bestimmung geschichtlich zu rechtfertigen ist. Diese Frage gliedert sich in folgende Abschnitte: 1 der Gang unserer Kultur 2. Das Erbe der Renaissance 3 Die altsprachliebe Philologie 4 Die mathematisch naturwissenschaftliche Forschung. 5. Die Wandlung der höberen Schule. Im Anschluss an diese Entwicklungen, für welche das Kantische System, natürlich im Prinzipe, den festen Rahmen gieht, werden die notigen Folgerungen für die Gestaltung unseres Schulwesens gezogen. Um der Kritik die notigen Angritispunkte zu geben, ist diesen Folgerungen eine genanere sebultochnische Ausführung beigegeben.

Braunschweig

## Litteraturbericht.

Vom Herausgeber.

Heinze, M. Fr. Ueberwegs Grundriss der Geschichte der Philosophie der Neuzelt 1. Band: Vorkantische und Kantische Philosophie. Achte Auft Berlin, Mittler a. S. 1896 (365 S.)

Mit dieser neuen Auflage ist die Teilung der bisher in einem Bande behandelten "Geschichte der Philosophie der Neuzeit" in zwei Bande durchgeführt worden, die stetig fortgesetzte Nacharbeit des vortrefflichen Herausgebers macht sich in dieser sehr zweckmässigen Teilung ganz besonders geitend. Wie ist das Boch unter den Handen des unermüdlichen und gründlichen Herausgebers intensiv und extensiv gewachsen! Dieser eine Band betragt in der neuen Auflage an Seitenzahl (365 K.) gerade so viel, als in der zweiten, noch von Ueberweg 1868 selbst besorgten Ausgabe das ganze Werk (361 S). Diese stetige Nachand I'marbeit ist auch besonders der Kantischen Philosophie zu Gute gekommen Damals, vor 25 Jahren, nahm die zu Kants Kr. d. r V. aufgestihrte Litterstur kaum 1 Seite ein, jetzt nimmt dieselbe 81, Seiten ein; 11, mehr als in der siebenten Auflage Im Verhaltnis zur 7. Auflage beträgt der Gesamtsuwache der nenen Auflage nicht weniger als 37 Seiten. Ganz nen ist der \$ 5: Die neuere katholische Scholastik des 16 u. 17 Jahrh bes Suarez, ganz neu hinzugekommen sind auf Grund der neueren Forschungen Digby, W Temple, Lord Brooke, Edm. Burke; nen ist grossenteils die Geschichte des Spinozismus, sasserdem sehr viele kleinere Zusätze, Ergünzungen Aenderungen, wobei die seneste Litteratur sorgfältig berücksichtigt ist. Auch bes die Parstellung der Kantischen Philosophie, weiche nunmehr einen eigenen Abschnitt einnimmt, (der 3. von den flinf Abselmitten der Philosophie der Neuzeit) int überali aufs gründlichste und gewissenhafteste revidiert worden.

Encken, Rudolf. Die Lebensanschauungen der grossen Denker Eine Entwicklungsgeschichte des Lebensproblems der Menschheit von Plato bis zur Gegenwart. Zweite umgeh. Aufl Leipzig, Veit & Cie. 1896 (492 S.).

Keine eigentliche Geschichte der Philosophie, aber eine willkommene Erganzang zu jeder, ähnlich wie etwa Windelbands bekanntes gesetvolles Werk, aber weniger die theoretische als die praktische d. n. die Lebensphilosophie behandelnd, auch weniger die Probleme scharf sondernd, als Gesamtbilder der Lebenzanschauungen al fresko entwerfend, geschrieben von einem Manne, der ganz in der Sache steht, ja vielmehr, der darüber steht und vom hüheren Standpunkt aus über die Geschichte der Philosophie philosophiert, indem er die Epochen ihrer Entwicklung nach ihren treibenden Motiven uns miterleben lasst, In thren bouptsáchlichsten Typen vor uns hinstellt, auf Grund ihrer Einseitigkeiten in die sie ablosenden Folgeperioden überführt, mit der Tendenz, zu zeigen, wie immer wieder das Problem der Bedeutung des menschlichen Lebens im Ganzen der Welt als Hauptsache hervortritt, dass immer wieder im Gegensatz gegen alle Verdusserlichung "der Kampf um unser geistiges Sein" siegreich geführt worden ist, und dass gerade jetzt wieder der Kampf um einen Sinn unseres Lebens neu entbrannt ist. Diese geschichtliche Entwicklung der Frage von dem Gehalt des Menschenlebens wird uns in dramatischer Spannung vorgeführt, und mit lobenswerter Objektivität. - Die Durstellung wird auch den Stiefklodero der Geschichte der Philosophie, den Epikuraern, der Aufkharung, Schopenhauer

gerecht. Glampunkte der Durstellung sind matürlich Flatien und Aristoteles, westernin estamon Stea and Plotte empelonde Wartigung. Die allgemeine Parstrong des surstantines has school triber Bewon tering erregt. Augustin at pra belezchtet. Aus der peueren Zeit ragt die Darwellung Kauts hervor wene Tendens ist, on Theoretochen und Fraktischen den starren Irnek einer disensichtigen Wirklichkeit von uns zu nehmen, da wir nach ihm dieselbe selbet days assert gravities Formes whaten Auch des Bild der sienlieben Dinge ist ja durch Impassorit vermittelt". Anch im Praktischen ut es Kants "Hanptvertangen das Loben von fremden Dingen abzul ben und in nich sellest zu konsentrieren. Somand hat oneser Platon und Jesus) die Unvergieichlichkeit der moral ochen Werthe 'we stark betont - liberall , ein mannlicher und kraftiger, daher die Verwickelungen des menschliehen Daseins tief empandender lifratis-Alle jen- Verwickelungen und Kampfe wie sie Kant in sich nachfahltel haten den selbstzufriedenen Optimismus grandlich verscheucht, aber mit ihrem cageheuren krast bewahren sie zugleich ants geeignetste vor einem sentmentalen Peasunismus: Frellick, die Frage hisst sich kaum unterdrücken, ob übernaupt die der antiken Weltanschauung entsprungene Zerlegung der Wirklichkeit in Form und Stoff den letzten Gegensatz und angleich die Hauptbewegung des Lebens richtig formuhert, ob Form und Stoff mit einander sehen einen Inhalt ergeben', "sber kein Denker der Neuzeit kann der Gogenwart so viel sein, wie Kant".

Rehmke, Johannes, Grundriss der Geschichte der Philosophie, zum Seibatsindium und für Vorlesungen Berlin, C. Duncker 1898 (308-8.)

Kant nimmt in dieser Gesamtgeschiehte der Philosophie genan den 5. Teil des Raumes (ca. 50 Seiten) ein, wodurch schon ansserlich die beherrschende Stellung des Kritizismus gekennzeichnet wird, kine eigentümliche Stellung räumt R auch insofern Kant ein, als er ihn nicht, wie üblich, mit Sokrates parallelisiert, sondern im Gegenteil mit den Sophisten. "Der philosophische Standpunkt des Sokrates liegt in der That niedriger als der der Sophisten ... Sokrates vermochte das Vertrauen auf die Wahrnehmungswelt als Seiendes nicht ganz preiszugeben. Diesen sokratischen Standpunkt sehen wir . . durch alle Jahrhunderte bis auf Kant von den Philosophen festgehalten. Erst Kant nimmt den von den Sophisten angesponnenen und von Sokrates fallen gelassenen Faden vorammetzungsloser Weltbetrachtung wieder auf, aber freilich in einer Weise, welche anstatt der indlyidualistischen (von den Sophisten nur allein betonzen) Zuthaten vor allem das gemeinsame, aligemeine Gespinnst an der Wahrnehmungswelt des Menschen hersushoh". Darin horen wir schon den Ton angeschlagen, der nachher in der Darstellung Kanta immer mehr zum herrschenden wird. Das Bownsstnein überhaupt, das im Gegensatz zum Einzelbewusstsein, mit Recht von R. stark, starker als sonst, betont wird (bes. S. 285). Denn, wo diese Unterscheidung, wie in so vielen sekundaren Darstellungen, fehlt, kommt das Kantische an Kant ja nicht zu seinem vollen Rechte. Naturlich wird dieser springende Punkt auch bei Beck (262), sowie bei Fichte (265 ff.) stark betont. Dass dieses Bewusstein überhaupt nicht innerhalb des Einzelbewusstseins funktioniert, sondern diesem gegenüber "unbewusst" arbeitet, wird auch gebührend bezehtet. S 233, and bes. 244: Dieser grosse, die Erfahrungserkenntnis völlig eichernde und alle empiristische Skepsis niederhaltende Fund vom transcendentalen Bewasstsein, welches als das allen Menschen gemeinsame, vor allem reflektierten Denken,

gleichsam unter Tag, wie es im Bergbau heimt, in produktiver Thätigkeit jedem Menschen die Dinge der Erscheinungsvolt notwendug gegeben sein lasst - dieser grosse Fund Kants beschränkte freilich die Erkenntnis auf phänomenale Gegenstande." Noch mehr kommt der personliche Standpunkt des Verfassers zum Vorschein, wo er (S. 2454) Kant vorwirft, den "bisher mit genialer Kraft" festgehaltenen "rein erkenntnistheoretischen Standpunkt" verlassen und durch Statuierung affizierender Dinge an sieh in den psychologisch-erkenatnistheoretischen Standpankt zurückgefallen zu sein. Aber jener sogenannte "rein erkenntnistheoretische Standpunkt. Kants war ja doch auch nach Rehmkes eigener Darstellung (S 225 ff ) schon auf die Annahme affizierender Dinge aufgebaut' Dass diese nur das individuelle Bewusstsein affizieren sollen und können, war dort vorausgesetzt, konnte aber nichts ansdriicklich gesagt werden. - Noch selen folgende Einzelheiten angeführt: Mit Recht wird auf die "Bestimmung" der "unbestimmten" Erscheinungen durch den Verstand Wert gelegt (225, 231 ff.), die Kategorieen werden gelegentlich (233) als "allgemeine Begreifungsweisen" bezeichnet, gläcklicher (weil dabei das individuelle Bewusstsein eliminiert ist) ist der Ausdruck "Verknüpfungsweisen", glücklicher und — kantischer nicht kantisch ist die Besetzung des Ausdruckes "Gegenstände" durch "Wirkliches" in der Reproduktion der Einleitung (219ff.), der Versuch, Kants disharmonische Lehre von der angewandten Mathematik ins Blei zu bringen, (281, 235 f.) scheint mir fraglich,

Schwegler, A., Handbook of the History of Philosophy. Translated and annotated by J. Hutchison Stirling. 12. Edition. Edinburgh, Oliver and Boyd. (486 S)

Enthalt 422 ff. cinige instruktive Anmerkungen, insbes über das Verhältnis von Coleridge zu Kant, welche die kundige Hand des Verfassers des "Textbook to Kant" verraten.

Lange, F. A. Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart. Ptiafte (wohlfeile) Auflage. Leipzig, Bädeker, 1896.

Wir michen ausdrücklich auf diese neue wohlfeite Ausgabe des wichtigen Werkes aufmerksam, zu welcher Cohen eine bedeutsame neue Einleitung geschrieben hat, welche im vorigen Hefte der "Kantstudien", S 268—272 eingehend besprochen worden ist. Langes Werk ist ein Standard-Werk der modernen Philosophie geworden, dessen Studium für immer eine der wichtigsten Grandisgen jeder gründlichen philosophischen Bildung bleiben wird. Möge auch die neue Auflage der Kantischen Philosophie, in deren Geist ja das Werk geschrieben ist, neue Freunde werben!

Leschbrand, Arthur. Der Substanzbegriff in der neueren Philozophie von Cartesius bis Kant. Diss. Rostock 1895. (S. 89)

Das Substanzproblem ist in den letzten Jahren von den verschiedensten, Seiten aus in Angriff genommen worden, den Arbeiten von de Fries, König Manno, Heidmann u. A. reiht sich auch diese Abhandlung von Leschbrand an, welche auf einem sehr gründlichen Quellenstudium aufgebaut ist. Sie ist eine branchbare Vorarbeit für eine definitive zusammenfassende Darsteilung dieses (neben dem von König so gründlich behandelten Kausalititsproblem) wichtigsten Grandproblems der Philosophie. Nach einer kurzen Einleitung: "der Substanzbegriff in der vorenrtesianischen Philosophie" behandelt der Verfasser die Entwickelung der Substanzidee von Cartesius an durch Geulinen, Malebranche

und Spinoza hindurch, bei denen der Substanzbegriff einen "logisch-geometrischen" Charakter reigt, bis auf Leibniz, bei dem derselbe ein "physikalisch-dynamischer" wird, and damit anastreitig eine bedeutungsvolle Reform' erleidet, und endlich bis auf Wolff. aber hier \_beginnt die einat so wesenskräftige Leibniz'sche Schstanz am Marasmus sentils zu leiden: kurze Zeit noch und sie wird zu einem blossen Schaften werden. Vor der Hand freilich muss der Substanzbegriff noch einen (für die Erkenntnis seines Wertes wichtigen und nach seiner bisberigen logischen Betrachtung, die nicht betriedigte, doppelt notwendigen) psychologischen Erklamingsversuch durch Locke und eine Idealistische l'oberspanning durch Berkeley erfahren, bevor er unter das Sezirmesser Humes geriet, um dans von Kant in das Inventar des Verstandes eingereibt zu werden. Aber such die Kantische Theorie der Substans unterwirft der Verf einer eindringenden scharfsinnigen Kritik, welche treilich noch muhr an Wert gewonnen hatte, wenn der Verf, sich nicht allzu kurz hätte fassen wollen. Der Verf. selbst steht auf dem Standpunkt des Hume-Lass'schen Positivismus und sieht in der Substanzidee nur einen "leeren Beziehungsbegriff unseres Denkens', etwas rein Fictives. "Hume ist derjenige, der es bisber gewagt hat, das, wover selbst Locke and Berkeley noch zurücksebeuten, zu vollführen, den Substanzbegriff als einen leeren Beziehungsbegriff ohne irgend welchen Nutzen zu entlarven, und dieses "Gespenst im Dunkeln", das bisher so viel Verwirrung in der Philosophie angerichtet, endgiltig als Phantasma zu erweisen und mit dem Höllenzwang unerbittlieber Logik zu bannen."

Vols. Lothar, Dr. Die Erkenntnistheorieen bei Leibnis und Kant. Eine vergleichende Studie auf Grund der Quellen. Diss Rostock 1895. (108.).

Unter Bertieksichtigung der von mir im II Bande des Commentars hervorgehobenen Kantstellen will der Verf nachweisen, dass Kant mit seiner Behauptung, "sein System wolle die Leibniz'sche Theorie nicht bestreiten, sondern erlautern und besestigen", "doch nicht so ganz Uurecht habe". In vier Abschnitten wird dies durchgesithtt. Erstes Kapitel. Das angeborene Erkenntnismoment und sein Verhaltnis zur Erfahrung, die Beziehungen der Leibniz'schen idées innées zum Kantischen "angeborenen Grund", des analytischen Apriori von Lelbniz zum synthetischen Apriori bei Kant werden besprochen; dass Leibniz ein Prinzip für die Erfahrungswahrheiten gesucht habe, habe Kant zur Aufhudung eines Prinzips der synthetischen Erkenntnis getrieben, durch das Bestreben, dem Leibniz'schen Idealismus zu entrianen, sei Kant zu seinen widerspruchsvollen Behauptungen über die Dinge an sich gelangt. Zweites Kapitel: Phanomena und Noumena; die Verwandtschaft dieser Kantischen Dinge an sich mit den Monaden; "wie Kant aus den potenzieil angeborenen Leibniz'schen Vorstellungen, den keim- oder knoppenhaften Antagen allen Inhalt herausgeschält und nur leere Erkenntnisfunktionen übrig gelassen hat, so hat er auch den Begriff des Leibnizschen Nonmenon (die Monade) seines spezifischen Gehaltes entaussert, und uur die Form oder das Schema 'das Ding an sich ubrig gelassen' Drittes Kapitel: Raum und Zeit, bier wird doch zu viel in Leibniz hineininterpretiert. Viertes Kapitel: Die vier apriorischen Grundsitze aller Vergleichung und Unterscheidung: hier wird Kants "Amphibolie der Reflexionsbegriffe" eingebend und verständig besprochen; beachtenswert ist S. 56 die (von vielen Kuntinterpreten übersehene) wichtige Unterscheidung von "Ding an sich" und "Ding überhanpt".

Elentheropules, Abr. Friedrich Karl Casimir v. Creuz's Erkonutnistheorie. Diss. Leipzig 1695. (40 S.)

Die Erkenntnistheorie von v. Creuz ist ein vergeblicher Versuch, Locke und Leibniz mit einander zu kombinieren. Den Grund dieses Missingens findet aber der Verf. weniger in v. Creuz selbst — dessen geringe philosophische Bedeutung der Verf. nicht verkennt — als in der Unmöglichkeit, überhaupt jone beiden, angeblich kontradiktorischen Richtungen zu vereinigen. Auch Kant sei diese unmögliche Verbindung nicht gelangen: die Inkonsequenzen der Kr. d. r. V. seien "meistenteils dort zu finden, wo empiristische und rationalistische Elemento zusammenkommen".

Jahn, Franz. David Humes Kausalitätstheorie Dist Leipz, 1895. (114 S.). Diese Abhandlung ist nur ein Teil einer grösseren: "Die Kausalität bei Hume und Kant", deren zweite Hälfte leider nicht zum Druck gelangt ist. Leider. Denn es ist dem Verf, gelungen, auf diesem so durchackerten Gebiete durch Fleiss und Scharfsinn zu neuen fruchtbaren Gesichtspunkten zu gelangen. Da der 2. Teil nicht vorliegt, so können wir hier auf die Arbeit nicht näher elngehen. Nur so viel sei bemerkt. Der Ref. hatte in seinem Kommentar zu Kants Kr d. r. V. I. 347 ff. darauf hingewiesen, dass in der Frage nach dem Verhältnis Kants zu Hume betreffs der Kansalfrage unterschieden werden milsse zwischen der Betrehtigung des aligemeinen Kansalgesetzes und derjenigen der speziellen Kansalurteile. In durchgüngigem Anschlusz (bes. S. 41 ff., 50 ff., 71 ff., 95 ff.) an diese Unterscheidung behandelt der Verf, nun Humes Kansalitätstheorie sehr grandlich. Es sei nur auf Einzelnes in aller Kürze bingewiesen: Hume unterscheidet, aber lange nicht so schaff wie Kant, zwischen Wahrnehmung und Erfahrung (S. 11, 91), Notwendigkeit und objektive Gilltigkeit sind bei Hume keineswegs Wechselbegriffe wie bei Kant (S. 12); der Trealise zeigt uns Hume mehr als Anhanger Barkeleys, der Enquiry mehr als Fortbildner Lockes (S. 17); scharf werden littmes metaphysische und psychologische Voraussetzungen herausgestellt (9 ff., 17 ff.); die passiven und die aktiven Funktionen des musd werden schärfer geschieden (S. 27 ff., 57 ff.); auf Humes Relationstheorie wird näher eingegangen (5 35 ff.), Humes Vermutung einer prästabilirten Harmonle zwischen Naturiauf und Thatigkeit unseres mind wird gründlicher gewilfdigt (17, 62), die psychologische und die logische Seite der Hume'schen Theorie sind schärfer geschieden (S. 64, 92 ff., 10% ff.); Humes Inkonsequenz wird deutlich herausgehoben (8 83 ff)

Kornfeld, Heinrich. Moses Mendelssohn und die Aufgabe der Philosophie. Berlin, C Dancker 1896 (37 S.).

Mendelssohn sei nicht mit den gewöhnlichen Aufklären zu verwechseln, er habe eigentlich nur die Vorzüge derselben, ohne deren Schwächen zu teilen. Dass derselbe die Aufgabe der Philosophie rein in das Praktische, die Förderung der menschlichen Vervollkommung setze, — der Hauptvorwurf, der ihm gemacht wird - sei im Grunde dasselbe, was Kant gewollt und in den Worten ausgedrischt habe: "Es wäre gut, wenn wir das Wort Philosophie bei seiner alten Bedeutung liessen als eine Lehre vom höchsten Gut, sofern die Vernuuft bestrebt ist, es darin zur Wissenschaft zu bringen" (Kr. d. pr. V. R. 242). In diesem Mondelssohn-Kantischen Sinne betont der Verf die praktische Aufgabe der Philosophie, und verlangt daher im Sinne von Döring eine "Lehre von den Werten", an der en der Philosophie bis jetzt fehie.

Geiger, L., Berlin von 1688 bis 1840. Geschichte des geistigen Lebens der preuss. Hauptstadt. 11 Band 1786 - 1840. Berlin, Pittel. 1895.

II, 123 -130 wird die Entstehung der "Kantgemeinde" geschildert welche trotz Nicolai's beftiger Gegnerschaft erfolgte. Hauptsächlich wirkte für Kant Kiesewetter (1766 - 1819), ein geborener Berliner, sowohl durch schriftstellerische Thätigkeit, als insbesondere durch Vorlesungen, die auch von Adeligen, von Offizieren und von Damen besucht waren. Insbesondere wirkten für die Ausbreitung der Kantischen Philosophie drei Juden, der Arzt Marous Herz (gehorener Königsberger), Lazarus Bendavid und der Kaufmann David Friedlander. "Die Beschaftigung mit Kant war in der Ueborgangszeit vom 18, zum 19. Jahrhundert förmlich Mode geworden, auch bei den Damen ..., aie gractate die Mendelssohn'sche Philosophie und die der Aufklärung, die vor ihr geberrscht hatte. Han wird nicht irre geben, wenn man den ungeheuren Erfolg, den die Kantische Philosophie in Berlin hatte (ein Erfolg, der nur später von der Hegelschen erreicht, wenn nicht libertroffen wurde) drei Momenten zaschreibt: ihrer Gleichgültigkeit (?) gegen das Christentum, ihrem stark ausgeprägten politischen Freiheitssinn, der sich in Kants Stellung zur französischen Revolution beurkundete, und ihren so entschieden formulierten morslischen Forderungen, die als Fortsetzung und Ausbildung des Togendbegriffes der Aufklärungszeit erachienen."

Dessoir, Max, Geschichte der Psychologie. S. A. a. Reine Encyclopädischem Handbuch der Pädagogik. Langensalza, Berger 1896. 24 S.

Ein kurzer, aber instruktiv geschriebener Abriss, in welchem auch die Kantische Psychologie gebührende Würdigung findet. Bemerkenswert ist der Vorwurf, Kants Parulogismen beruhen auf einer geschichtlich unzutreffenden Darstellung der dogmatisch-rationalen Psychologie.

Drews, Arthur. Die deutsche Spekulation seit Kant, mit besonderer Rucksicht auf das Wesen des Absoluten und die Persönlichkeit Gottes. I. Il Zweite Ausgabe. Leipzig, Fock 1895 (531 und 632 S).

Von Kant, dem 1, 8 71-123 speziell gewidnet sind, geht die Darstellung ans, and anf Kant mass dieselbe naturgemass immer wieder zuruekkommen. Man kann nicht sagen, dass der Verf Kant und dem Neukantlanismus durchaus und völlig gerecht geworden ist: so ist auch a. B. die Darstellung der Lipsius schen Philosophie (II, 115 - 143) nicht frei von einer gewissen Animosität, die Stelle über die Ritschl'sche Schule (ib 142) entbehrt der Objektivitat, wie sie der Historiker nicht verlieren darf, auch wenn et die geschichtliche Darstellung zur Rechtfertigung seines eigenen Standpunktes benutzt. Für Drews ist dies der v. Hartmann sehe Standpunkt, auf den er sich stellt; ihm ist E. v. Hartmann der eigentliche "Vollender der Kantischen Philosophie" (I, 117). Zwar erscheint ihm Kant durch seine Kr d. r. V. (unter Benutzung eines Aristotelischen Wortes über Anaxagoras) "wie ein Nüchterner nater Trunkanen" - aber sein Kampf gegen die Metaphysik ist ein vergeblicher gewesen. Kant war selbst gin verkappter Metaphysiker (1 117), und daher ist "aus der Feuerprobe der Kritik" (1, 72) "die Metaphysik, das Stiefkind seiner Philosophie, nur um so herrlicher hervorgegangen, und hat, gespeist aus dem Borne Kantischer Ideen, darch ihn eine Bedeutung gewonnen, wie man dies vorher nicht einmal auch nur hatte ahnen konnen". Die Entwicklung dieser Metaphysik bis zur tiegenwart wird nun eingehend geschildert. Die Groppierung kann im Einzelnen manche Bedenken erregen; aber im Ganzen verdient das Werk die ihm vielfach gespendeten Lobsprüche, es giebt ein lebendiges und reiches Bild aller spekulativen Bestrebungen und Kämpfe von Kant bis zur Gegenwart, ist mit grosser Beredtramkeit, jugendlicher Frische und wohlthuender Wärme geschrieben, und nimmt das religionsphilosophische Problem von seinem Standpunkt aus sehr ernst

Dickstein, S. Hoene Wronski. Krakau, Akademie d. Wissenschaften 1896. (IV u. 36~ S)

Dieses auf Kosten der Krakauer Akademie in polnischer Sprache gedruckte Werk behandelt Josef Hoene Wronski (Hohne, Hoene n. a.), cinen in Deutschland gänzlich anbekannten Philosophen polnischer Abstammung (1776-- 1853), der aber fast nur in französischer Sprache seine Schriften abfasste, durch welche er eine vollständige Reform der Menschheit in wissenschaftlicher, (vorzüglich mathematischer), philosophischer, politischer und religiöser Hinsicht berbeiführen wellte. Uns ist derselbe nur bekannt aus einem Artikel über ihn in Krugs aligem, Handwörterb der philos. Wissenschaften, Suppl. II, 1838, S. 470 ff, woselbst auch eine ihn betr Schrift von Carové vom Jahre 1931; der Messianismus u s. w erwahnt wird, beides ist übrigens dem Biographen Hoenes entgangen. Die erste philosophische Veröffentlichung von Hoene bezieht sich auf Kant: Philosophie critique découverte par Kant, fondée sur le dernier principe du savoir humain, par J. Hoebné I. Marseille (auch Paris) 1903. Wie der Titel andentet, ist darin Hochne von Fichte and Schelling beeinflasst, Das Buch ist schr selten. Wir haben wohl später einmal Gelegenheit, über die völlig unbekannte Schrift des merkwürdigen Mannes zu referiren. Vielleicht findet sich ein Exemplar derselben in Paris?

Schopenhauer, Arthur. Handschriftlicher Nachlass. Aus den auf der Kgl. Bibliothek in Berlin verwahrten Manuskriptbüchern herausg, von Ed. Griesebach, I-IV. Leipzig, Ph. Reclam jr.

Eduard Griesebach, bekannt als Verfasser des "Neuen Tannbäuser" und durch seine tüchtigen Leistungen als Litterarhistoriker, hat sich sehon durch seine bene Schopenbauerausgabe in 6 Bänden sehr verdient gemacht Dieselben Vorzuge, welche diese Ausgabe auszeichnen, genaueste Gründlichkeit, liebevollste Sorgfalt, echte Wissenschaftlichkeit sind auch der Ausgabe des Nachlasses zu Gute gekommen. Allerdings ist der Nachlass Schopenhauers nicht vollständig sum Abdruck gelangt: die Vervollständigung ist aber nicht nur dringend zu wunschen, sondern - erfreulicherweise - noch seitens des Herausgebers für spriter au crwarten. Die jetzige Publikation hat sieh darauf beschrankt, alle bisher schon aus jenem Nachlass gemachten Veroffentlichungen in genau durchgeschener und nach Bedürfuis vervollständigter Gestalt neu zu edieren: hatten doch die bisberigen gelegentlichen Herausgeber sehr willkürlich und unwissenachaftlich damit geschaltet. Von dem vielen Neuen, was die Ausgabe, im Sonne jener redaktionell gebotenen Erginzung, bringt, ist nun besonders etwas zu erwähnen, was merkwürdigerweise bis jetzt noch nirgends Beschtung gefunden hat. Neue Anmerkungen Schopephauers zur Kritik der reinen Vernunft. Dieseiben befinden sich im III. Baude, S. 39 66, mitten zwischen anderen Anmerkungen zu Kantischen Werken, welche Frauenstädt schon 1864 veröffentlicht hat; aber gerade die interessanten Anmerkungen zur Kr d. r V. hat er weggelassen! Diese Anmerkungen stammen von der ersten Lektüre seitens des jungen Schopenhauers, ca. 1811-1813, und beweisen schon die

ausserordentliche Reife dieses scharfen Geistes. Die Anmerkungen, über 200, sind teils ganz kurz, tells sehr lang. Die wichtigeren beziehen sich auf die Widerlegung des Idealismus die Kategorienlehre, das Schema, den Kausaisatz, die Versinderung, Verstand und Vernunft, die Anthomien, den transscendenten Gebrauch der Kausalität, das transscendentsle Ideal Dieselben werden in den folgenden Bänden meines Kantkommentars gebührende Beachtung finden.

Lasswitz, Kurt, Gustav Theodor Fechner. (Frommans Klasiker der Philosophie, herausgeg. v. R. Falckenberg.) Stuttgart, Frommann 1894 (207 8.)

Die Frommann-Falckenberg'sche Sammlung monographischer Darstellungen der klassischen Philosophen, welche wir schon im vorigen Hefte (8, 300) s) mpathisch begrüssten, wird mit diesem Bande aufs würdigste inanguriert. Looswita giebt eine kongeniale Darstellung des Leipziger Philosophen, er giebt uns ein geistreiches Buch über einen geistreichen Mann. Die bedeutsamste Partie des Baches erblicken wir in dem kritischen Schlussabschnitt, in welchem Lasse itz - wie zu erwarten war - Fechners Stellung zu Kant erörtert. Wir halten diese Erörterungen für bedeutend genug, um die Hauptstelle (8 194) daraus wortlich mitzuteilen:

"Feehner selbst hat den Weg zu Kant nicht gefunden. Als Fechner in die philosophische Arbeit eintrat, war von Kant nicht die Rede, sondern von Schelling und Hegel, und mit diesen Schülern des Meisters konnte sich Feehner so wenig befreunden, dass er keine Neigung empfand, sich mit Kant naher zu beschaftigen. Als dann die kritische Bedeutung der Lehre Knuts wieder klarer in das Bewusstsein der Zeitgenossen trat, da war Fechnera Gedankenbau vollendet, da hatte er sein Weltbild sus eigener Kraft gegründet und filblie in seinem After nicht mehr das Bedürfnis, sieh mit Kant anseinanderzusetzen. Die tirrmigedanken der Fechnerschen Philosophie reiften in den Jahren 1845 bis 1860 zwischen seiner Genesung und dem Erscheinen der Psychophysik, alm gerade in der Zeit vom Untergang des spekulativen Idealismus bis zum lertonen des Rufes. "Zuräck zu Kant!" Für die kritische Grundlegung des psychophysischen Parallelianus Fochners, ebenso wie für seine Abgrenzung von Wissenschaft und Ghapten ist es an bedauern, dass Fechner die machtigen Hilfsmittel nicht augiebiger benutzt hat, welche er bei Kant hätte inden können. Vielleicht aber ist es auch ein Glück für die beverstehende Entwicklung der Philosophie, dass bel dem gegenwartig bestehenden Gegensatz von Psychologismus und Kritizismus der Begrunder der experimentellen Psychologie durch seine erkenntub theoretische Unschuld keinen Verdacht erweckt, von Kant herzukommen wahrend dooh seine Lohre innerlich ganz den Charakter des Kritizismus tragt."

Auf Grund dieser prinzipiellen Peberzeugung vertritt Lasswitz die sehr bemerkenswerte Ansicht, dass , eine angemossene Formulierung Feelmerscher Gedanken", eine Herausschalung der denselben zu Grunde hependen Prinzipierung Sinne des Kritizismus eine fruchtbare Arbeit für die Folgeselt ergeben werde und er henutzt selbst die letzten Selten seines Buches duzu, um au seigen ess den letzten Kern der Fechnerschen Philosophie bildet "Transsonntertaler lib-ausmus gekieldet in die Sprache der psychologischen Weltauffassung. Eine weltere Ausführung übere weittragenden Gedanken ware sieher von gronoum Worte

Kulpe, Oswald, Einfeltung in die Philosophie. Leipzig, Hirzel 1995.

Ein in vieler Hinsicht vortreffliches Buch, auf das man einmal mit Recht das viel missbrauchte Prädikat anwenden kann, dass es einem wirklichen Bedürfnis entgegenkommt. Der Erfolg des gleichnsmigen Buches von Paulsen beweist, dass eine Einleitung in die moderne Art des Philosophierens sehr zeitgemäss ist. Auch neben dem verdienten Werk von Paulsen hat das Külpesche Buch seine Existenzberechtigung und seine eigentitmlichen Vorzüge. Gemeinsam ist heiden Werken - wie dies bei dem jetzigen Stand der Philosophie auch nicht anders zu erwarten ist - dass die Kantischen Lehren eingehende und tellweise austimmende Behandlung gefunden haben. Einem wohlverstandenen "Kritizismus" redet auch Kulpe das Wort. "Kants Kritik der Metaphysik hat nicht den Zweck, deren Unmöglichkeit überhaupt zu erweisen, sondern nur ihre dogmatische Aumassung zu dampfen und den wissenschaftliehen Wert ihrer Aussagen zu hestreiten. Denn abgesehen davon, dass nach ihm ein unwiderstehlicher metaphysischer Trieb uns stets zu einem Veberfliegen der Grenzen möglicher Erfahrung nötigt, ist Kant selbst innerhalb seiner kritischen Ausführung mehrfach geneigt, wenigstens die Möglichkeit gewisser metaphysischer Annahmen anzuerkennen . . . . Als das sichere Fundament aber, auf dem sich impsscendente Spekulationen erheben dittfen, erscheint Kant das sittliche Subjukt, und so gelangt er selbst . . . zu einer ethischen Metaphysik . . In der That wird man . . dem Kriticismus Recht geben müssen . . . Der Positivismus, der dieses Verfahren ablehnt, macht sich einer dogmatischen Ueberhebung schuldig" (214-211) Mit Vorliebe wiederholt Kulpe das Kantische Wort von dem "unhintertreiblichen" Bedürfnis der menschliehen Vernunft nach abschließenden metaphysischen Annahmen (23, 25, 201), and formell and materiell schliesst sich Külpe hierin im wegentlichen an Kant an. Noch ein andrer kritischer Grundbegriff spielt bel Killpe eine grosse Rolle: "der ausserordentlich fruchtbare und gbickliche Begriff des regulativen Prinzipa". Darunter versteht K. eine Annahme, die zur Regelung der wissenschaftlichen Forschung bestimmt ist, ohne eine selbständige Bedeutung za beauspruchen, also ein durch Zweckbetrachtung an die Spitze gestelltes Prinzip. "Da es z. B. filr die wissenschaftliche Erforschung der Natur zweckmassig ist von der Annahme einer Unendlichkeit der Welt auszugehen, so wird diese und nicht etwa die entgegenstehende Behauptung der Endlichkeit zum regulativen Prinzip ethoben, ohne dass damit die Unendlichkeit der Welt als eine metaphysische Lehre im Rahmen einer allgemeinen Weltanschauung erschiene" (24). Auch in der Annahme des psychologischen Parailelismus wird ein solches regulatives Prinzip erkannt (67). Die Idoe des Fortschritts wird vielfach als ein solches regulatives Prinzip der Geschichtswissenschaft aufgefasst (103). Der theoretische Materialismus ist als regulatives Prinzip von F. A Lange als be-Andererseits streitet mit der mechanischen rechtigt anerkaant worden (127) Anschauung die teleologische nicht, sobald man sich bewusst ist, nur ein regulatives, nicht aber ein konstitutives Prinzip damit vertreten zu können (161), die Zweckbetrachtung ist also ein berechtigtes heuristisches Prinzip (186), aber trellich darf dasselbe, nach Kants richtiger Lehre, nicht zu transseendentalen Schlüssen benntzt werden (182). Vgl. die Ausführungen über Atomistik (196) und über den methodischen Skepticismus (208) - Mit Kant stimmt Kulpe ferner aberein in der Treunung der Logik von der Erkenntnistheorie (43), in der Verwerfung der alten Gottesbeweise (178 ff.); die allgemeine Fassung des Kanrischen Phanomenalismus wird acceptiert (223). Gegen Kants Voluntarismus einerseits, und gegen seine Verkennung der Gefühlsmoral andererseits, wird Front gemacht (194, 242). Mit Recht wird betont, dass Kants kategorischer Imperativ eine Harmonie zwischen individuellen und sozialen Tendenzen anstrebt (246); die Kantische Corneidenz von Zweck und Motiv — die Pflicht soll um ihrer selbat willen geschehen — wird nicht abgelehut (256). So ist das Külpesche Werk überall vom Geiste eines modernen Kantianismus beherrseht und beseelt.

Carus, Paul, Iv. Primer of Philosophy. (The Religion of Science Library Nr. 15). Chicago, The Open Court Publishing Company 1895. (232 S.).

Paul Carus, der bekannte Begritnder und Herausgeber des "Monist", giebt in dieser sehr gut geschriebenen Schrift ein treffliches Kompendium seiner Philosophie und speziell der erkenntnistheoretischen Grundlegung derselben. Er schlägt einen selbständigen Mittelweg zwischen Kantischem Apriorismus und Mill'schem Empirismus ein und aucht insbesondere die Missverständnisse der Kantischen Aprioritätslehre bei den englischen Empiristen zu klaren. So sehr Carus mit den letzteren darin einverstanden ist, dass "experience the sole basis of philosophy" ist, so ist er doch der Ansicht, dass wir auf Grund der Ertahrungsdata selbst in gewissen formalen Erkenntnissen (insbesondere den mathematischen) ein Apriori entwickeln können, das nicht der Bestätigung durch Erfahrung bedarf, sondern für alle Erfahrung gift, aber nicht aus dem Kantischen Grunde, sondern weit Geist und Natur in Harmonie stehen. Trotz dieser Abweichungen von Kant tritt dem Leser überall ein tiefes und warmes Verstündnis seiner Philosophie wohlthuend entgegen.

Builaty, Emil, Das Problem der Philosophie. Grundzuge einer Weltanschauung. l. Leipzig, Pfester. 1896.

S. 33 ff. über Kants Lehre von der Apriorität und Aposteriorität.

Herrmann, Richard. Schuppe's Lehre vom Denkon, kritisch beleuchtet. Diss. Greifswald 1895. (52 S.)

"Schuppe's Lehre vom Denken, verglichen mit der Kantischen Lehre" — so mitsete eigentlich der Titel lauten: denn in der That bildet die Vergleichung der Schuppe'schen mit der Kantischen Kategorieunlehre das eigentliche Thema. "Während Schuppe in seinen Kategorieun der identität (und Unterschiedenheit) eine ganz noue, von Kant völlig überschene Kategorie entdeckte und zugleich mit dieser der Erkenntnistheorie eine neue Grundlage schuf, ist seine zweite Kategorie — die der Kausalitat — als eine aus Kantischen Spekulationen hervorgegangene aufzufassen" Die Identitikt (und die mit ihr zusammenhängenden logischen Beziehungen) hat Kant ganz vernachlässigt und ihr Verhältnis zu den Kategorieen ganz dunkel gelassen, und doch ist gerade die Identität die eigentliche Hauptkategorie, ja daraus, dass Sch. in dem Identitatsprunzip eine Kategorie erkannte, hatte sich ihm die Abhängigkeit alles Seins vom Bewinsstsein ergeben und er setzte an Stelle des erkenntnistheoretischen Duntismus Kants seinen Monismus des Bewinsstseins: alles Sein ist ein gedachtes Sein und alles Denken das Denken eines Seins.

Wrzecionko, R., Dr. Das Wesen des Denkens. Beitrige zu einer Grundlegung der Logik. Wien und Leipzig. Braumfeller 1896. 39 S

In wunderlichen Gedankensprüngen a la Jacobi und Herder behandelt der Verf. Grundprobleme der Logik, spezielt das Problem des Urteils und kommt dabei auch mehrfach eingehend auf Kant zu sprechen, speziell auf die transseendentale Deduktion der Verstandesbegriffe; er kritisiert besonders Kants I heorie von der "Handlung des Verstandes, das Mannigfaitige auter eine Apperzeption überhaupt zu bringen", und seine Theorie von der synthetischen (unbewussten) Einheit, welche der analytischen Einheit des bewussten Urteilens verhergehen mass. Beachtenswert ist der Vorschlag (S. 39), das englische beitet mit "Wirklichkeitsbewusstsein" zu überactzen.

Müller, Conrad. Teber Kants Stellung zum Idealismus. Wiss. Bell. z. d. Jahresber, über das Kgl. Joachimsthal'sche Gymn. Berlin 1895. (Progr. Nr. 59). 24 S.

Der Verfasser wendet sich gegen die Auffassung, welche K. Fischer, Windelband, Volkelt und der Referent über Kants Stellung zum Idealismus geünssert haben, insbesondere wird der Referent bart angelassen, weil er bei Kant Widersprüche gefunden zu haben glaubt. Der Verfasser giebt zwar zu, dass Kants Ausdrucksweise vielfach zu Missverständnissen Gelegenheit geben kann, behauptet aber, dass dagegen seine Gedankenfthrung selbst durchans klarund widerspruchsvoll sel. Wenn man die belden Standpunkte den transscendentalen und den empirischen — nur richtig auseinanderhalte, so lüsen sich alle jene angeblichen Widersprüche in Harmonie auf. In dem engen Rahmen dieses Lit. Berichtes ist es dem Ref natürlich nicht möglich, diese Widerlegung seiner Auffassung über Kants "Widerlegung des Idealismus" aufs neue zu widerlegen. Ref. kann hier nur dem Verf. das Versprechen geben, dass er auf seine Arbeit in den folgenden Teilen seines Kommentars eingehen wird, während er sich hier damit begnügen muss, alle Interessenten auf die sehr beschtenswerte Abhandlung hingewiesen zu haben.

Bolrac, Professeur de philos, au Lycée Condorcet, L'idée de phénomène. Paris, F. Alcan. 1894.

Auf diese wertvolle Schrift weisen wir jetzt noch nachträglich, wenn auch nur mit wenigen Worten hin, weil sie in Deutschland his jetzt gar nicht beachtet worden ist. Der Verf. giebt S. 21—56 eine eingehende und instruktive vergleichende Würdigung der phänomenalistischen Theorieen von Kant und Spencer; S 272—291 folgen zwei lesenswerte Kapitel: la notion de la substance dans Kant, und: la notion du Moi dans Kant. Das Buch bietet auch sonst sehr bemerkenswerte Ausführungen.

Weinmann, Rudolf. Wirklichkeitsstandpunkt. Eine erkenntulstheoretische Skizze. Hamburg n. Leipzig, L. Voss. 1896 (37 S.).

Zwar nur eine "Skizze", aber doch mit sicheren Strichen gezeichnet. Von dem "übertagenden Genie" Kants geht der Verf aus, aber er will einen Beitrag liefern zum Kapitel. "Emanzipation von Kant". Zwar die Apriorität von Raum, Zeit und Kausalität giebt der Verf zu, aber doch nur die relative und die individuelle, im Lauf der Generationen haben sieh auch jene Formen erst entwickelt; und sie konnten sieh nur in den emphodenden Wesen entwickeln well eben die objektive, raumliche, zeitliche, kausale Welt selbst die psychische Organisation in diesem Sinne beeinflusste und schuf: "Anpassung" an die Aussenwelt ergaben jone zuletzt apriorisch gewordenen Formen, in denen die objektive Wirkhehkeit sich "spiegelt". Dieser "Wirklichkeitsstandpunkt" wird seibständig entwickelt neben warmer Anerkennung der "Schule des Kritizismus", in welcher wir unsere "Abstraktionsfahigkeit" üben lernen.

Michaells, Paul, Dr. Die Willensfreiheit. Berlin, R. Gärtner, 1896, 56 S. S. 23 ff. Darstellung der Kischen Lehre von der Freiheit; S. 41 ff. Kritik derselben vom Wundt sehen Standpunkt aus. "Die Lehre von dem intelligibein Charakter ist in mancher Beziehung eine philosophische Umbildung des theologischen Begriffen der Gnadenwahl", und zerstört sieh wie dieser selbst durch innere Widersprüche.

Ntemirower, J., Dr., Der Zuszumenbang von Willensfreiheit, Gewissen, Belohnung und Strafe. (Berner Studien zur Philos. u. ihrer Geschichte, her. von L. Stein) Bern, Siebert. 1896. (298)

Eme scharfsinnige und gründliche l'intersuchung, welche auf die bezüglichen Lehren Kanta kurz aber mit Verständnis eingeht.

Trager, Ludwig, Dr Gerichtsussessor in Berlin, Wille, Detorminismus, Strafe Berlin, Puttkammer u. Mühlbrecht. 1893.

Verf. bietet S. 102. 118 eine eingebende Würdigung des transseendentalen Indeterminismus Kauts vom Standpunkt eines philosophisch wolorientierten Juristen. Im Gegensatz zu Feuerbach, Birkmeyer und Binding, weiche die transseendentale Freiheit im Anschluss an Kant aunehmen, giebt der Verfasser eine scharfsinnige Kritik derselben, teilweise vom Standpunkte E. v. Hartmanns, im deterministischen Sinne.

Spencer, H., Principien der Ethik. Deutsche Uebers. Stuttgart, Schweizerbart. 1895.

Der zweite Band enthält S. 295 — 299 eine kurze Abbandlung über "Kants Idee vom Recht". Professor F. W. Maitland (jetzt in Cambridge) hatte in Mind VIII., 598 darauf aufmerksam gemacht, dass das von Spencer aufgestellte "Princip gleicher Freiheit" sekon bei Kant sich finde. Spencer, dessen Gegonsätzlichkeit zu Kant sonst bäufig zum Durchbruch gelangt ist, konstatiert hier aut anerkennenswerter Objektivitat, dass Kant "in der That zu einer Schlussfolgerung gelangt, die zwar mit der meinigen nicht völlig fibereinztimmt, ihr aber doch sehr nahe kommt".

Dorner, 4. Das menschliche Handeln, Philosophische Ethik, Berlin, Mitscher & Rostell, 1894, 187 S.

S. 25 f. 178 ff über K.s. Ethik. "Jedenfalls kann man nicht bei Kant stehen bleiben, der dem sittlichen Werden und dem Werden des Sittlichen nicht gerecht wird, kann aber ebensowenig das Sittliche nur aus dem Naturprozess erklaren als eine besondere Phase desselben."

Stabilierg, W. Die Humanität nach ihrem Wesen und ihrer Entwickelung. Eine Wanderung durch die Geschichte Prenziau, Biller 1895 244 S.

S 149 151 kurze Schilderung der bedeutsamen Rolle Kants in der Geschiehte der Humanität.

Schnerich, Botthard, Vernitoftige Tugendiebre. Leipzig, Friedrich 1868. 297 S.

8 15-26 heftige Polemik gegen Kants Idealismus und den "blinden Kantkultus" vom Standpunkt des naiven Realismus aus.

Schwarz, Hermann, Grundzuge der Ethik. Leipzig, Schnurpfell. 1896 (1)4 S.)

Diese kleine, aber gründliche und durchdachte Erörterung der Grundprobleme der Ethik stimmt mit Kant überein in der austivistischen Lösung den Pflichtproblems", findet aber, dass Kant den Pflichttrieb missverstanden hat, indem er ihn allen, auch den unselbstischen Neigungen entgegensetzt, denn "selbstlos, nicht neigungslos zu sein, befiehlt die Pflicht".

Lorm, Hieronymus. Der grundlose Optimismus. Ein Buch der Betrachtung. Wien, Verl. der Literar, Gesellschaft 1894, (329 S.)

Obgleich dies Buch schon mehrere Jahre alt ist, so wollen wir demselben doch eine, wenn auch eben aus diesem Grunde nur kurze. Besprechung widmen, da ea, obwohl es überall auf Kant zurück- und über denselben hinausgeht, doch in den philosophischen Kreisen wenig Beachtung gefunden hat. Der Verfasser, bekannt durch sein Unglück, wie durch seinen Geist, hat in diesem Buch seiner eigenartigen Welt- und Lebensauffassung einen neuen eindringlichen Ausdruck verliehen Erste Abteilung: Entdeckung des wissenschaftlichen Pessimismus durch Kant. Der empirische Pessimismus (speziell bei Schopenhauer und E. v. Hartmann) und der vulgire Optimismus sind gleich unwissenschaftliche Meinungen", kein Wissen Der wissenschaftliche Pessimtsmus ist erst von Kant begrindet worden. Nicht insofern aber, als in Kants Schriften gelegentlich zufillige pessimistische Acusserungen seiner Lebensstimmung und Welterfahrung sich finden. Durch Zusammenstellung solcher hat bekanntlich E. von Hartmann Kant als "Vater des Pessimismus" zu erweisen gesucht, aber Kant selbst hat sich wohl gehütet, aus solchen melancholischen Anwandlungen ein metaphysisches Prinzip zu machen. Die Begrundung des "wissenschaftlichen" Pessimismus durch Kant hat vielmehr einen andern Sinn: Kant hat entdeckt, dass die Vorstellung (oder vielmehr Herstellung) der Welt der Erfahrung bedingt ist durch unsere spriorischen Formen, dass wir das wahre Sein niemals erkennen können, dass uns Grand and Ziel, Wesen und Sinn des Seins verschlossen sind. "Eine Welt, in welcher die Vernunft unanterbrochen danach strebt, die Wahrheit, das Wesen der Dinge an sich zu erkennen, während der Verstand ausschliesslich Grundsatze zur Verfugung hat, die bloss die Erscheinungsweit zum Bewusstsein bringen, elne Welt, in der die Wahrheit nicht erreicht werden kann . . . ist , objektiv gefasst, eine schlechte Welt, und dies ist der objektive Kern eines wissenschaftlichen oder . . . erkenntnistheoretischen Pessimismus " (59). Kant selbst geb sieh von der wissenschaftlichen Begründung des Pessimismus durch sein Hauptwerk keine Rechenschaft, und anstatt die Konsequenzen aus demselben zu ziehen, volkog er in der Kr. d pr. Vern und ihren Postulaten einen Abfall von sich selbst. - Zweite Abteilung: Rückfall ans dem Wissen in das Meinen bei Nachfolgern Kants. Darum haben auch Kants Nachfolger falsche Wege eingeschiagen -- einerseits durch Ueberschreitung der dem Erkennen gezogene Grenze, andrerseits durch Einführung des blossen Meinlags-Optimismus (durch Hegel) and des obenso unberechtigten blossen Meinungs-Pessinismus (bei Schopenhaper). Diesen Irrwegen und "akrobatischen Kunststücken der Metaphysia (74) gegenaber greift die dritte Abteilung wieder auf Kants Erkenntnistheorie zurück, and entwickelt an ihr und in ihr .das Fundament des wissenschaftlichen Pessimismus. Kanta Erkenutnistheorie ist dem Verf die Erkenntnistheorie überhaupt; the Charakter , ist die absolute Frennung von Erscheinung und Ding an sich, oder von Sein and Denken . . . Diese absolute Frennung ist ein Zustand von tragischer Beschaffenheit, denn er geht wie ein Bruch durch den Begriff der Welt, des Ails, und bedingt für den Einzelnen das Bewusstsein eines Mangels,

eines Leids, eines unverschnlichen Zwiespalte" (163). "Für die Menschenseelo in fhrer ganzen Reinheit und Tiefe giebt es kein glübenderes Streben kein höheres Schasuchtsgefühl, als den Weitprozess zu begreifen ... gäbe es für eine reine und tiefe Seele noch Leiden, wenn sie einmal mit dem Verständnis des Urgedankens der Welt einer geistigen Erlösung teilhaftig geworden ware (107). Die Entdeckung des Dualismus zwischen Erscheinung und Ding an sich in der Kr d r V, hat zur Folge die Einsicht in die Unmoglichkeit der Erfüllung dieser Schnsucht des Wissens und dies eben ist das Tieftragische an der Welt, dass sie unerkennbar und unbegreiflich ist. Raum, Zeit und Kausalitat, "die sichergestellte Thatigkeit des Verstandes (Erkenntnis) und die haltlose Thätigkeit der Vermanft (Idee)\* worden in diesem Sinne im Anschlass an Dubois-Reymond und Liebmann eingehend erwogen: "Der transscendentale Idealismus begreift etwas schr Unschönes und sehr Unvollkommenes in sich, nämlich die Wirklichkeit, welcher die Wahrheit fehlt" (200), "der wahre Pessimismus ist der Meinung, dass wir in blosse Vorstellungen eingekerkert sind" (202); "die Idee des Dinges an sich, ewig uns vorschwebend und ewig uns verangt" (209) ist die Grundlage des Pessimismus, aicht bloss, weil uns jene Erkenntnis versagt ist, sondern weil es, mangels jener wahren Erkenntnis, auch nicht möglich ist, "die Welt mit Vernunft zu regieren' (210): denn jenes erschute Wissen wäre "das Heil für alle Wanden der Einzelnen wie der Volker" (235). In dieser tragischen Bedeutung ist diese Erkenntnis [der Unmöglichkeit wahren Wissens] weder von ihrem Entdecker Kant noch von zeinen Nachfolgern aufgefasst worden (280). Die vierte Abteilung endlich entwickelt "die Konsequenz des wissenschaftlichen Pessimismus", eben den grandlosen Optimismus, von dem das Buch seinen Titel hat. Der grundlose Optimismus wurzelt in der Vernunftidee des Unbedingten, der Befreiung von der Kansahtat, der Freiheit. Dem Endlichen, Bedingten steht, wenn auch nur in der Idea, das Unendliche, Unbedingte gegenüber, und aus dieser quilit für uns eine im Grunde grundlose, irrationale Freude, die uns über die Schranken des Endlichen erhebt. Eben weil das Endliche nicht alles ist, sondern ihm das Unendliche in der Idee gegennbersteht, gewährt uns diese Idee einen beseligenden Trost und Frieden. Das auf Ucherwindung des endlichen Ich bernhende sittliche Handeln, die Betrachtung echter, ewiger Kunstwerke, die auf wahrhaft philosophischer Ruhe basierte Lebensführung versetzen aus dem Schattenreich des Bedingten in das Idealreich des Unbedingten und Unendlichen.

Ritschl. Otto, Ueber Werturteile. Freiburg u. Leipzig, Mohr 1895 (35 S.)

Die "Werturteile" sind bekanntlich das Schlagwort und der Schlachtruf
der Ritschl'schen oder sogenannten Neukantischen Theologie, deren einzelne
Richtungen übrigens über die Bedeutung derselben für das religiese Erkennen
nicht ganz einig sind. Uns interessiert hier nur die von O Ritschl aufgewortene
Frage, ob und inwieweit Sache und Namen auf Kant zurückgehen? "Die Frage
nach dem Wert des Mensehen und der Dinge in der Welt ist für Kant überhaupt die entscheidende in seiner ganzen Weltanschauung." Aber er engt die
Frage nach dem Wert schlechterdings und einseitig auf die durch die praktische
Vernunft gegebene woralische Beurtellung ein, austatt diese — allerdings falsehe
Wortbeurteilung mit den durch die Gefühle gegebenen Wertbeurteilungen in
organischen Zusammenhang zu bringen. Daher erklart es sieh auch, dass Kant
nach meht den Begriff des Werturteils gefanden hat, obgleich übrigens wichtige

Voraussetzungen doch bei ihm bereits vorhanden sind." Der Fortschritt über Kant himans wird durch Horbarts richtige psychologische Grundanschauungen angebahnt, ferner insbesondere durch seine Parallelisierung der moralischen mit den ästhetischen Urteilen (Vgl. hierzu ührigens das von R. nicht zitierte Programm des Herbartianers E. Olawsky, Die praktischen oder Werturteile gegenüber den theoretischen oder Wissensurteilen, Lissa 1873.) Den Ertrag finden wir bei de Wette: Er hat die von Kant noch ausdrücklich abgeleinte Kombination zwischen der Wertgebung der Vernunft und dem Gefiehl gezogen. In diesem Zusammenhang hat de Wette die Ausdrücke Wertgefühl und Wertbeurteiling, wenn auch noch nicht den Terminus "Werturteil" gebildet. Lotze, A. Ritschl, W. Herrmann, Kaftan haben dann Sache und Namen zur heutigen Geltung gebracht. Der Streit, der sich zwischen den verschiedenen Richtungen erhoben hat, dreht sich nun u. a. besonders datum, ob das religiöse Etkennen direkt auf Werturteile zurückgeführt wird (so O Ritschl) oder ob - im näheren Anschluss an Kant – die Urteile des religiösen Erkeunens "Postulate auf Grund von Werturteilen" seien (so Scheibe)

Sakatier, Aug., Dr. theol. Theologische Erkenntnistheorie. Ein kritischer Versuch. Im Deutsche übertragen von Dr theol. Aug. Baur. Freiburg i B., Mohr 1896 63 S

Geist vom Kantischen Geiste; ein kritischer "Versach" nur, aber grundlegende Gedanken in treffender Form enthaltend, in selbständigem Anschluss an die neukantische Theologie französische Verve mit deutscher Tiefe verbindend. Das Resultat der Kantischen Philosophie findet folgende Zusammenfassing: Die reale Welt geht nicht blos über unsere Erkenntnis, sondern auch liber upper Erkenntnismittel binans. Der Mensch hat ein Bewusstsein von den Schranken und von dem durchaus subjektiven Charakter seiner Geistesknifte gewonnen. Zufolge dessen hat der religiose Begriff des Mysteriums mit Recht Zutritt im menschlichen Bewusstsein erhalten, der Mensch hat die intellektuelle Beacheidenheit wieder gefunden. . . Wir sind dahin gelangt, uns selbst besser zu kennen, und das ist die grosse Errungenschaft jedes wahren Fortschrittes in der Philosophia." Insbesondere die Erkenntnis der Antinomie zwischen der theoretischen und der praktischen Vernunft ist nun wichtig: denn aus dem Konflikt beider entsteht stets die Religion im Herzen des Nenschen". Nur der Gottesglaube list diesen Kontlikt. Das ist aber ein salto mortaler, werden viele sagen: "es ist", sagt der Verfasser geistvoll, "ein salte vitale, ein zugleich instinktiver und besonnener Akt, welcher den Geist drangt, sich des absoluten Wertes des Geistes gewiss zu werden". Aber diese That des Vertrauens muss anch logisch gerechtfertigt werden. Dies versucht die zweite Hälfte die Analyse und Apologie des religiosen Erkennens. Das religiöse Erkennen bat seine Wurzeln nicht in der Welt der Objekte, nondern in der des Subjektiven; "naser Geistesleben ist ja einer Ellipse mit zwei Brennpunkten vergieichbar; auf der einen Seite der Brennpunkt des rezentiven Lebens des Ich, wo die im objektiven Erfahrungswissen aufgenommenen Wahrnehmungen, woher sie nun auch kommen mogen, insgesamt verarbeitet werden, auf der anderen Seite der Brennpunkt des aktiven Ichlebens, wo alle Offenbarungen der Macht unseres Geistes sich sammeln (das Subjektive)". "Die wissenschaftliche Gewissheit begrundet sich auf die intellektuelle Evidenz, die religiose Gewissheit naf die Kraft des subjektiven Lebens oder der moralischen Evidenz." (Hier ist zu

beschten und auch mit leisem Tadel zu monferen, dass "subjektiv" in ungewöhnlicher Weise gebraucht wird; nämlich es ist offenbar so viel als moralisch; die Gegensätze physisch und psychisch, objektiv und subjektiv, passiv und aktiv, theoretisch und praktisch u.s. w. sind überhaupt in diesem Abschnitt nicht schaff genng geschieden.) Subjektiv in seinem Wesen und nach seinem Ursprung, ist das religiões Bewusstsein teleologisch in seinem Verfahren. Das teleologische Urteil, das "Werturteil" begründet die Methode des religiösen Erkennens; nicht das Wesen der Dinge ist es, was den Glauben interessiert, sondern ihr Wert- und Rangverhaltnis zu einandert. Das dritte Charaktermerkmal der religiösen Erkenutnis endlich besteht darin, dass sie symbolisch ist in ihrem Ausdruck, "die Theorie des religiesen Bewusstseins kommt in der Theorie des Symbols zum Abschluss". "Das Unsichtbare und Geistige mit Hilfe den Siehtbaren und Materiellen zum Ausdruck zu bringen, ist der Grundeharakter and die wesentliche Aufgabe des Symbols\*; "das Symbol ist zugleich eine Verhüllung und eine Offenbarung". Durch das Innere eines jeden Dogmas geht "die Trennungsliele zwischen seinem religiosen Inhalt, den es zu erhalten gilt, und seinem symbolischen Ausdruck, der unanfhörlich wechseln kann", aber man kann nicht hoffen, irgend einmal das eine ohne das andere - den Inhalt ohne die Form - zu haben. Diese "Theorie des kritischen Symbolismus" wurzelt vollständig in Kant, dessen Ausführungen über die Analogie und die analogische Erkenntnisart bis jetzt noch nicht genug gewürdigt worden sind trotz ihrer fundamentalen Bedeutung

Straub, Joh. Dr. Der teleologische Gottesbeweis und seine Geguer. Progr. Aschaffenburg 1893 4 1894 5. (63 u. 60 S.).

Im ersten Programm entwickelt der Verf. mit grossem Fleiss die positiven Argumente, welche für den teleologischen Gedankengang sprechen: im zweiten wird das so ontwickelte teleologische Argument mit grosser Energie gegen die Einwände des Skeptizismus, des Materiaismus und des Pantheismus verteidigt. Der Verf. bekämpft unter Skepticismus Kant und seine Schule, za der er K. Fischer, Paulsen, Wundt, Fr Schaltze rechnet. In Kant sicht er nur den Subjektivisten, der dem Kausalitätsgesetz die Gültigkeit abgesprochen und so den Weg zum höchsten Wesen "versperrt" habe: "die intellektuelle Verwirrung. in welche sut diesem Felde sogar der Denkriese von Künigsberg geraten ist, muss als einfache symptomatische Thatsache tief bedauert werden, liefert aber zugleich den Beweis, wie sehr auch in einem grossen Geist das natürliche Licht der Vernunft sich verdunkeln kann, wenn man sich ohne Kompass hinauswagt auf gefährliche Forschungsfahrten" etc. Welches dieser "Kompass" sei, wird man leicht erraten, wenn man erfahrt, dass Kleutgen und Pesch, die Hauptautoritäten des Verfassers sind. Es ist natürlich, dass demselben die Leugnung des teleologischen Argumontes zuletzt als "Frevel" und "dimonischer Trotz" erscheint. Dass demnach die Inquisition wieder das beste L'eberxengungsmittel ist, augt der Verf. awar nicht, wie dies andere in schon offen sagen, aber er muss es consequenterweise denken. Wie wenig kennt doch ein Soletier jene inneren Denkobte, welche den unbefangenen Forscher zum Zweifel zwingen! Wie viel batte ein Mann wie der Verfasser von Kant zu lernen, nicht dem Skeptiker, wie der Verf. ihn auffasst, sondern dem Vertreter des gründlichsten Krittzismus!

Kreyenbühl, Johannes, Dr. Privatdozent der Philosophie au d. Univers Zürich.

Die Notwendigkeit und Gestalt einer kirchlichen Reform Der
Kirche der Reformation gewidmet. Freiburg u Lelpzig, Mohr. 1896 (250 S.)

Zehn Vortrage über brennende Fragen der Religion auf philosophischer Basis. Der Verfasser resp. Redner vertritt mit großer Beredtsamkeit und eindringender Schärfe die Notwendigkeit einer Umgestaltung der kirchlichen Theologie, durch Anknüpfung an die Gnosia, durch , Synthesis des ethischen Monotheismus und des theogonischen Pantheismus." Von der Abneigung der modernen Theologie gegen die Philosophie will der Verf, nichts wissen: er will wieder eine lebendige Durchdringung beider, um sowohl inhumane Kirchlichkelt wie anchristliche Humanität abzuweisen. So weitab diese Gedanken von Kant liegen, so welt sie, um mich so auszudrücken, vom Kantperihel entfernt sind, so giebt der Verf doch mehrfach der Hochachtung vor dem "grossen, scharfsinnigen und universellen Kant" Ausdruck. "Darin war Kant in völliger Uebereinstimmung mit dem wahren Christentum aller Zeiten, . . dass der Mensch seine Religion nicht durch "Fetischmachen", durch äusserliche Religionatibungen beweisen soll, .... sondern dass Inhalt, Wert, Wahrheit der Religion in einem guten Lebenswandel sich reigen und bewähren müsse.... In Kant ist der christliche Geist des Christentums und der Reformation, das sittliche Wollen, die "cefühlswarme Macht der perabalichen Leberzeugung" von der Notwendigkeit eines Erhösungsprozesses In die Philosophie eingetreten und hat ihr damit das grosse Ideal gegeben, das sie nie aufgeben kann, ohne sieh selbst aufangeben, das Ideal. Weltanschanung vom Standpunkte des höchsten Gutes aus zu sein und es hierin zur Wissenschaft au bringen. Alles, was Kant in der Verwirklichung dieses Ideals gefehlt hat, kann uns nicht abhalten, anzuerkennen, dass er dieses Ideal richtig bestimmt, dass er der Philosophie den rechten Weg gewiesen bat, . . . Kant hat gezeigt, was aller Aufklärung höchstes Ziel und Ende ist das höchste Gut, die Erlösung, die sittliche Wiedergeburt der Menschheit, des Reich Gottes in uns and unter uns. Darum war Kant der Stärkere, als alle Anfklärer vor ihm:... er war ein substantiell christlicher and protestantischer Philosoph."

Bulfour, Arth., Die Grundlagen des Glaubens (Foundations of belief). Uebers, von R. Kong. Bielefeld u. Leipzig, Veihsgen u. Klasing. 1896.

S. 125 -- 155 "Der Idealismus nach einigen neueren englischen Schriften," achon im "Mind" Okt. 1893, S. 425 ff.; gegen Kant und den deutschen Idealismus in englischer Fassung. Dagegen Daniela, W. M., "Mr. Balfours Criticism of transcendental Idealism," Philos. Review, 1896, S 59-61.

Güttler, C. Psychologie und Philosophie. Ein Wort zur Verständigung München, Piloty und Loehle, 1896. (34 S.)

Es gereiche dem Genie Kants zum Ruhme, dass er die beutige Sachlage der Dinge sehen vor hundert Jahren voransgesagt habe, dass nämtich die empirische Psychologie eigentlich nur einstweilen ein in die Philosophie aufgenommener Fremdling sei, bis sie (als Pendant zur empirischen Naturiehre, fhre eigene Behansung wird beziehen können\*. Dies sei nun der Fall sentdem die experimentelle Psychologie ihre eigenen Laboratorien bezogen habe. Diese Psychologie habe aber die Tendenz, ihre ehemalige Wirtlin, die Philosophie selbst zu verdrangen und sich selbst an deren Stelle zu setzen. Gegenüber dieser Einseitigkeit tritt der Verf. energisch für die Selbständigkeit erkenntnistheore-

tischer und metaphysischer Forschungen ein (betont auch in diesem Zusammenhang den nuersetzlichen Wert der Geschiehte der Philosophie als universeiles Bildungsmittel), geht aber in der Loslösung dieser Forschungen von der Psychologie zu weit.

Krüger, Felix. Ist Philosophie ohne Paychologie möglich? München, Ackermann, 1886

Der Verfasser betont, im Gegensatz zu Güttler, die von diesem nicht hinreichend gewirdigte Bedeutung der Psychologie für die spezifisch philosophischen
Untersuchungen. Dem Vorwurf Güttlers, die physiologische Psychologie bewege
sich in den ausgetretenen Geleisen des Materialismus, wenn sie die Kausahtät
des Seclenichens auf der physischen Seite suche, begegnet Krüger mit einem
Binweis auf Kant: Es ist lediglich ein regulstives oder heuristisches Prinzip im
Sinne Kants (Kr Kehrb 412 fb.), dessen die Psychophysik sich bedient, wenn sie
ihre Forschungen zumichat unter der Voraussetzung unternimmt, dass jedem
Vorgange des Bewusstseins ein materieller, der sogenaunte psychophysische
Vorgang zu Grunde liege.

Martius, Göts. Beitrage zur Psychologie und Philosophie I, I. Leipzig. Eugelmann. 1896.

"Dass die Anwendung des Substanzbegriffes auf das Ich oder Bewusstzein eine falsche l'ebertragung einer äusseren Erfahrungskategorie auf die innere Erfahrung ist, hat uns Kant gelehrt. Kant hatte unzweifelhaft darin Recht, als er hervorhob, dass ein Ich nicht erscheint, dass uns nur einzelne Bewusstzeinsvorginge gegeben sind "

Flechsig, Paul. Die Gronzen geistiger Gesundheit und Kraukheit. Leipzig, Veit & Co. 1896. (48 S.)

Der bekannte Psychiater und Gebirnforscher geht in seiner Rede aus von Kants Positionen im "Streit der Fakultüten", wonach die Beurteilung der Zurechnungstähigkeit von Verbrechern u. s. w. nicht Sache der Mediziner, sondern der Philosophen sei, da die Etsteren "das Maschinenwesen im Menschen" noch nicht tief genug einsehen, um den Einfluss des Leiblichen auf das Geistige zu beurteilen. Kant habe für seine Zeit wohl Recht gehabt, aber beute sei die Hiruforschung so weit, um jenes "Maschinenwesen" des menschikhen Gehirns zu erkennen. – Kant hat aber uns. Er. auch noch heute insofern Recht, als der Hiruforscher zur Verwertung seiner Funde psychologischer Begriffe bedart, und gerade zur Kritik der psychologischen Begriffe hat die Philosophie, nicht zum mindesten unter der Leitung des Kantischen Kritizismus, doch mehr beigetragen als die Medizin.

Harnack, Otto, Deutsches Kunstleben in Rom im Zeitalter der Klannik. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte. Weimer, Felber. 1893. 205 S.

Die Erwartung, die durch Fernow vermittelten Einwirkungen der Kantischen Aesthetik auf das deutsche Kunstleben in Rom geschildert und gewurdigt zu unden, wird durch II's interessantes und bedoutsames Buch vollanf befriedigt Nachdem (S. 91) Mortitz als Vorganger der Kantischen Aesthetik gestreift worden ist, nachdem (S. 110) das Dilemma zwischen dem Charakteristischen und Idealschollen, das erst auf Kantischer Basis überwunden werden konnte, entwickelt worden ist, wird S. 123 ff. Karl Ludwig Fernow als Verkünder der Kantischen Aesthetik in Rom dargestellt: "als ein Jünger Kanta

brachte F. die Lösung der grossen Frage nach Rom, welche seit Mengs Abhandlungen die Theoretiker und Kritiker beschäftigte, wie der Künstler die Erreichung des Idealschiben mit der Naturnachahmung zu vereinigen habe"; ein Kunstwerk muss, unbeschadet seiner Entstehung als Werk der Kunst, doch als Produkt des kunstlerischen Könnens den Eindruck machen, als ob es ein Produkt der blossen Natur ware. Im Winter 1795-46 bleit F in Rom (im Hause des Prinzen August von England) Vorlesungen über Aesthetik, mit steter Anwendung auf die bildenden Künste. Von der Bekanntschaft mit der Kantischen Lehre boffte F. nicht nur "bestimmte Prinzipien einer philosophischen Kunstkritik", sondern sogar die fördernde Kraft einer neuen Kunstepoche. In Carstons sieht F den Künstler, welcher die Ideale der Kantischen Aesthetik realisierte, and in diesem Sinne wird Fernow der Prophet von Carstens. Wahrscheinlich unter Fernows Einfinss hat Carstens auch sogar allegorische Darstellungen von Raum und Zeit entworfen, welche aber gerade den Gegnera (Meyer, Maler Müller) cine willkommene Handhabe zu verwerfender Kritik boten. Es witre interessant un erfahren, wohin diese helden Versuche, Raum und Zeit, Kants Anschauungsformen, künstlerisch wiederzugeben, gekommen sind?

Uebrigens hat dann Pernow im Jahre 1798, nach dem Einzug der Franzosen in Rom, sich vom Kantischen Standpankt aus der republikanischen Stromung angeschließen. "Fernow trat selbst als Volksprediger auf; er verkindete das Evangelium der Meuschenrechte, und er war fest überzeugt, dass das Volksbenso freudig auch die Verkundigung des neuen Kantischen Pflichtbegriffs... untgegennishme." In seinen, beinahe ein Jahrzehnt später erschlenenen "Römischen Studien" hat F., wie H. S. 174 f. ausführt, seine Kantischen ästhetischen Anschauungen durch Goethesche Einfütsse vertieft und bereichert Eine monographische Behandlung des interessanten, idealgesinnten Mannes und seines Verhaltnisses zur Kantischen Philosophie würde sieher reiche Ausbeute geben Streiter, Richard, Karl Bötte hers Tektonik der Hellenen als üsthetische und kunstgeschiehtliche Theorie. (Beitrige zur Aesthetik, herausgegeben von

Th. Lipps and R. M Werner. Hamburg a Leipzig, L Voss. 1826—135 S. K. Bottebers Tektonik der Helienen spielt in der Geschichte der nachkantischen Aesthetik, speziell der Architektur-Aesthetik eine bedeutende Rolle, Aber seine ganze Theorie beruht auf dem irrtümlichen Grundgedanken, dass in dem verstandesmässigen Erfassen der Analogie zwischen Form und Begriff der ästhetische Genuss bestehe: jede architektonische Form (z. B. Abakus, Kanelierung, Mänsder, Zahnschnitt u. s. w.) ist ihm Symbol eines begrifflichen Inbaltes. "Böttebers Architektursymbolik will den ästhetischen Genuss mehr im Erkennen begrifflicher Beziehungen, als im Mitfühlen einer von ans in die Dinge hineingelegten lebendigen Verhaltungsweise finden." Gegen Jene reflexionsmässige Auffassung des Schönen durch Bötteher wendet alch der Verf. zu Kants Aesthetik zurück, und will intellektuelles Interesse und ästhetisches Interesse streng scheiden, "wie es Kant klar und scharf gethan hat". Kants Grundsatz, "das Schöne gefalle ohne Begriff", besteht für Streiter "in gewissem Sinne zu

Drews, Arthur. Ueber das Verhältnis der Nuturwissenschaft zur Naturphilosophie. Eine akademische Antrittstede. Berlin, Mitscher und Röstell 1890 (20 S.).

Recht und kann gegen Böttehers Schönheitsgesetz angewandt werden".

Der Verf , jetzt Dozent der Philosophie an der technischen Hochschule an Karlaruhe, hat in dieser manuhaften Rede sehr energisch das Recht der Philosophic gegenüber der blossen Naturwissenschaft gewahrt. Es giebt gar keine \_naturwissenschaftliche Weltanschauung\*: deun die ato mistische und die mechaalsohe Auffassung der Natur sind, so berechtigt sie innerhalb der Naturwissenschaft selbst sind als unumgängliche methodische Prinzipien, doch aber nur formale Hilfsprinzipien. Gewiss, innerhalb der Naturwissenschaft muss obenso notwendig emerseits mit Atomen gerechnet werden, als die Erkbirung durch Zwecke andrerseits naturwissenschaftlich verpönt ist; aber über die rein naturwissenschaftliche Auffassung der Dinge führt die Erkenntnistheorie binaus welche diese Dinge als Erscheinungen kennen lehrt. Thut man aber diesen Schritt in die Erkenntnistheorie, so würde man "auf halbem Wege" steben bleiben, wenn man von hier aus nicht den weiteren Schritt in die Metaphysik thun wollte, welche den Stoff in Krafte auflöst und in und aus den mechanischen Vorgüngen ihre zweckmässigen Zusammenhänge erkennt. Hierbei beruft sich der Verf. nicht our auf Ostwald, sondern vor allem auch auf Kant, welcher einerseits die dynamische Auffassung der Materie begründet hat, und welcher andrerseits "in seiner Kr d r V. das Verhältnis des Mechanismus zur Teleologie in einer Weise festgestellt hat, die mustergultig für alle Zeiten sein wird\*

Nietzsche, Priedrich, Die Teleologie seit Kant. Entwurf, mitgeteilt in: Elis. Fürster-Nietzsche, Das Leben Fr. Nietzsche's. I. Leipzig, Naumann. 1895. (S. 352 - 367).

Nietzsche batte, 24 jährig, eine Zeit lang beabsichtigt, mit einer philosophischen Arbeit zu promovieren: Ueber den Regriff den Organischen seit Kant, wahrscheinlich angeregt dazu durch die Lecture von F. A. Langes Geschichte des Materialismus (Elis, Förster-Nietzsche S, 269). Die ersten Gedankenentwittfe dieser Abhandlung sind unter dem Titel: "Die Teleologie seit Kant' erhalten und im Anbang zur genannten Biographie veröffentlicht. Die Aufzeichnungen enthalten besonders kritische Randglossen zu den §§ 62-67, 77 u. 78 der Kr. d. Urt. Die Stellung Nietzsches zu Kant, über den er später so schroff urteilte, ist auch schon in diesem Entwurf eine polemische, wobei N, jedoch Kants Teleologie viel zu dogmatisch auffasst, indem er die kritische Grenzbestimmung Kants betr den regulativen Charakter des teleologischen Urteils ganz übersieht. Aus seinen Sätzen seien folgende Stichproben berausgehoben, Optimismus und Teleologie geben Hand in Hand; beiden liegt daran, das Unzweckmassige zu bestreiten als etwas wirklich Unzweckmissiges. Gegen Teleologie im aligemeinen ist die Waffe: Nachweis des Unzweckmässigen." Für das Zweckmässige selbst "ist auf streng menschlichem Standpunkt eine Lösung möglich: die empedokleische, wo das Zweckmassige nur als em Fall unter vielem Unzweckmässigen erscheint'. "Das Schwierige ist die Vereinigung der teleologischen und unteleologischen Welt." "Uns ist die Methode der Natur bekannt, wie ein solch zweckmassiger Kürper entsteht, eine sinnlose Methode. Demnach erweist sich die Zweckmassigkeit nur als Lebensfähigkeit, d. b. als conditio sine Zweitens kennen wir die Methode der Natur, wie solch ein zweckmässiger Körper erhalten wird. Mit sinnlosem Leichtsinn\*. "Die Teleologie ist wie der Optimismus nur ein asthetisches Produkt. "Der Mechanismus, verbanden mit dem Kasanlismus", ist eine von Kant übersehene Möglichkeit. "Das sich selbst Organisieren ist bei Kant willkürlich abgeleitet." "Der Begriff des Ganzen ist unser Werk, hier liegt die Quelle der Vorstellung des Zwecks. Der Begriff des Ganzen liegt nicht in dem Dinge, sondern in uns." "Die Natur ist eine unparteilsebe Mutter, gegen unorganische und organische Kinder gleichmässig hart."

Der freie Wandersmann. Der ewige, allgegenwärtige und allvollkommene Stoff, der einzige mögliche Urgrund alles Segens und Daseyns. 1 II. III. Leipzig, Veit u. Cie. 1895–1896 (580, 419 u. 457.8.).

Nicht wie der Titel vermuten lassen könnte, Materialismus, sondern naturalistischer Monismus auf hylozoistischer Basis. Aussprüche Kants über Raum und Zeit, Kraft und inneren Zusammenhaug der Dinge sind hanfig und nicht ungeschiekt verwertet. Der 3. Band enthält S 13× 151 eine Kritik der Kantischen Raum- und Zeitiehre.

Rölsche, Wilhelm, Entwicklungsgeschiehte der Natur. Neudamm, J. Neumann

S 311 358 Kritische Darstellung der Kant-Laplace'schen Hypothese. S 190 Porträt Kants nach dem Gemälde von Schnorr, gestochen von Rossmisler 1527.

Schöne, Unst. Herm., Dr. Die Stellung Immannel Kants lunerhalb der geographischen Wissenschaft. S.-A. a. d. Altpr Monatsschr Bd. XXXIII, Heft 3 u. 4, S. 217 -296

Diese wertvolle Arbeit (eine vortreffliche Leipziger Dissertation aus der Heinze'schen Schule) hat es verstanden, dem vielbehandelten Thema neue Seiten abzogewinnen. Der Verf. hat eine bis dato unbekannte Nachschrift der Vorlesung Kants über physische Geographie aus dem Jahr 1785 hinzugezogen und unter gründlicherer Benutzung der Abhandlung über die Vulkane im Monde konstatiert, dass Kant um jene Zeit eine bemerkenswerte Aenderung in seinen kosmogonischen und geogonischen Anschanungen vornahm, indem er vom neptunistischen dem vulkanistischen Standpunkt sieh annäherte, "Charakteristischer Weise ist es die Kosmogonie Kants, welche zuerst den von Herschel ausgehenden Stoss empfängt und dadurch zur Annahme der Mitheteiligung der Wärme bei der Bildung der Weltkörper hingeleitet wird. Als Konsequenz hiervon ergiebt sieh für die Geogonie die Konzession an den Plutonismus, und die Geologie in threr Upvolikommenheit macht den Schritt mit, so gut sie vermag. Ganz entaprechend der deduktiven Ableitung der genannten Wissenszweige auseinander, plianzt sich die Wandlung bringende Bewegung von oben nach unten zu fort." Dass und wie Kant die deduktive Methode bei seinen Untersuchungen befolgt, wird im Einzelnen scharf gezeigt. Es hangt dies damit zusammen, dass ihn diese Probleme nicht wie einen Spezial-Naturforscher interessieren, sondern dass er von einem allgemeineren philosophischen Standpunkt aus sich mit denselben beschaftigt. In diesem Sinne fasst der Verfasser sein Urteil dahin zusammen: "wo Kant sich an die Auflösung von Einzelproblemen wagt, kann er uns nicht befriedigen, da aber, wo es sich um grundlegende Fragen allgemeiner Natur handelt, werden wir immer wieder von Neuem Ursache haben, seine schöpferische Gelstesgrosse anzustannen." Eben aus diesem Grunde ist auch mit der Vertiefung Kants in seine philosophischen Probleme in seinen systeren Jahren das Interesse für die spezielleren Probleme jener Wissenschaft zuruckgetzeten aber wir Geographen bescheiden uns bei der unsere Wissensebaft immerhin ehreuden Phatesche, dass Deutschlands grösster Denker der Erdkunde seine Jugendliebe geschenkt hat". Ein besonderes Verdienst der gründlichen Arbeit ist, dass sie, unter sorgfaltiger Benutzung der Litteratur, die Stellung Kants in der historischen Entwicklung jener Wissenschaft genauer als bisber feststellt.

Clarke, Richard F. (S. J.) Logic Third Edition London Longman, Green & Co. 1895 437 S. (Manuals of Catholic Philosophy).

Dieses Lehrbuch gehort der sog "Stonyhurst-Series" an, einer Anzahl von Lehrbüchern der Philosophie, herausgegeben von Mitgliedern des Jesuitencollegs In Stonyhurst (England).

Von Kant heisst es S 35 (139): "Yet, strange to say, not a few of those who call themselves Philosophers in modern days banish the Law of Contradiction from a portion, or from the whole field, of human knowledge. Kant has the very questionable honour of having first initiated the doctrine of Antinomics, or contradictions existing side by side, but nevertheless both of them true in point of fact, albeit to our reason irreconcitable." Schelling, Hegel, Mansel, Hamilton, H. Spencer haben diese Misshandlung des Gesetzes des Widerspruches fortgesetzt. S. 61 ff. (260) wird (im Anschluss an Zigliara) die Aufstellung der synthetischen Urteile a priori durch Kant bekämpft: vielmehr seien — im alten dogmatischen Sinne — alle apriorischen Urteile analytisch, alle synthetischen a posteriori. Es folgt in diesem Sinne eine Analyse der bekannten mathematischen Beispiele ans der Einleitung zur Kr. d. r. V., welche als analytische bewiesen werden sollen. Zu dem Urtheil 7 + 5 — 12 wird die richtige Bemerkung gemacht: "it confuses together the equational symbol and the logical copula."

Aus den derselben "Stonyhurst-Serles" angehörigen Lehrbüchern sei hier der Vollständigkeit halber noch nachträglich erwähnt:

Boedder, Bernard (S. J.) Natural Theology. London Lougmans, Green & Co. 1891.

S 152 (vgl S, 10 ft) wird Kants Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises im Prinzip gebilligt, dagegen wird seine Widerlegung des kosmologischen und des teleologischen Beweises nicht als stiehhaltig anerkannt, doch wird sein bekanntes Urteil "on the impressiveness of the design-argument" gerne acceptiert. Seine Kausalitatstheorie wird nicht angenommen (S 32) Die Gilligkeit der ersten Hillfte der Antithesis in der ersten Antinomie wird nicht anerkannt (S, 212), da der Begriff der "leeren Zeit", welchen sie verwendet, keinen Beifall findet. "Therefore the beginning of the World was proceded by eternity, not by time"

Mit der "Stonyhurst-Series" atcht in Zusammenhang eine Serie von Jesuitischen Lehrblichern, welche von der Anstalt Exacten in Holland ausgeben. Hiervon ist zu erwahnen:

Frick, Carolus (S. J.) Logica in unum Scholarum. Friburgi Brisgovine, sumptibus Herder 1893.

Speziell kommt in Betracht der Abschnitt S. 195 sq.: De objectivo idearum valore in genere seu de absurditate Idealismi transcendentalis et absoluti. Speziell dem Kantischen System sind S. 202 – 216 gewidmet. Thesis ist mit Berufung auf Pesich "Kantii systema 1. quoad constitum, quo criain rationis instituit, 2. quoad fundamentum, cui criticam superstruxit, 3. quoad terminum, ad quem critica persenit, ut falsum omniso et absurdum est rejiciendum. Foigt eine logisch scharf gegliederte Darstellung und Widerlegung des Kantischen Systems und speziell eine Analyse der Einleitung, des fundamentum.

Welumann, Rudolf, Dr. Die Lehre von den spezifischen Sinnesenergien. Hamburg und Leipzig. Voss 1895. 98 S.

Die Lebre von der sp. S. E. sei eine originale Schöpfung des grossen Physiologen Joh. Müller. Dürfe sie erkeuntnistheoretisch als eine Frucht des anthropocentrischen Standpunktes gelten, wie ihn die neuere Philosophie von Descartes an his zu Kant und Fichte mehr und mehr herausgebildet hat, so könne doch von einer Ergsnaung Kants durch Müller, die so oft behauptet wurde, keine Rede sein. (S. 11, 12). Worln will man diese Ergänzung finden? Etwa (a) darin, dass durch die Lebre von den sp. S.-E. eine Subjektivität auch der sinulichen Qualitäten dargethan werde, wahrend Kant nur von der Apriorität und Subjektivität des Raumea und der Zeit handelt? Allein die eratere sei für Kant nach den Vorarbeiten von Locke, Descartes, Gassendi eine ausgemachte und längst abgemachte Sache. (S. 12). Oder meint man (h), dass durch die Lehre von den sp. S.-E. das, was für Kaut aus anderen Gründen feststand, die Subjektivität der sinolichen Qualitäten, wenigstens von einer Seife her bewiesen werde, die damals noch nen und unbekannt war? Allein die Lebre von d. sp. S. E. bewiese für die Subjektivität der Sinnesqualitaten gar nichts! Bei vollkommen adäquater Spiegelung der Aussenwelt wären Stürungen nach Art der Thatsachen der ap. E. nicht im geringsten minder zu erwarten. (8, 94). Wenn das Schorgan auf einen gewaltsamen Stors, gegen den es die Natur nicht schützen konnte, mit Lichtempfindungen antworte, so beweise dies - nicht, dass nun die Art des Eusseren Vorganges überhanpt gleichgultig sei, sondern umgekehrt -, dass das Sehorgan und seine Funktion durch und für gans bestimute Vorgänge der Aussenwelt geschaffen sel und zu diesen in innigster and wescutichater Beziehung stehe, die sich daher auch niemals verleugnen. (S. 93). Um den Gedanken des Verfassers noch durch ein Gleichnis zu verdeutlichen: der Anstoss der Actherwellen ist es gewesen, der das Auge und den Sehnerv sich geschaffen bat (vgl S. 58), und wenn der Schsinn auf andere Austüsse ebenso antwortet wie auf den Austoss durch Actherwellen, so beweist das für die Subjektivität der Liehtvorkommnisse ehensoviel, wie wenn man aus Unfähigkeit eines Malere, beliebige Gesichter anders zu zeichnen als nach einem bestimmten, wiederkehrenden Typus, beweisen wollte, dass dieser Typus ein Produkt seiner Phantasis und nicht die Nachbildung irgend eines aus der Aussenwelt ihm einst vorgelegenen Originales set. Es besteht auch nicht etwa eine Analogie der Lehre von den sp. S.-E. zu dem Apriorismus Kants. Gegenüber diesen Lieblingsgedanken Helmholtz' sei daran zu erinnern, dass wir mit dem Verhältnis zwischen Reis und Heaktion (Empfindung) nicht über den empirischen Standpunkt hinausgelangen. Beide Faktoren liegen innerhalb der uns gegebenen Welt. Kant selbst habe auf den Unterschied zwischen der Subjektivität der sekundären und der Apriorität der primaten Qualitäten ausdrücklich bingewiesen (S. 86). Er, der Verfasser, bekennt sieh geradezu als einen Gegner des absoluten Apriorismus. "Man wendet den Gedanken der Entwicklung beutzutage ohne weiteres auf die nervose Organisation der Menschen an, wogegen man bei Psychischen merkwürdigerweise immer noch nicht recht Ernst damit machen will. Man ist hier ganz besonders geneigt zu absolut aprioristischen Auschauungen. Nun kenneu wir aber Psychisches nur in Verbindung mit Psychischem. Sind die nervoisen Sinneselemente ein Entwicklungsprodukt, so wird doch filr die ihnen parallel laufenden paychischen Akte Aualoges gelten\* (S. 88 f.).

W. weist richtig nach, dass die Lehre von d. sp. S.-E. mit der modernen Lehre von der Lokalisationen der Gehirnfunktionen nichts zu thun hat (S. 65 ff). Unter den Litteraturnachweisen fehlt des Referenten "Wahrnehmungsproblem vom Standpunkte des Physikers, des Physiologen und des Philosophen" (Leipzig 1892), in welchem der Lehre von d. sp. S.-E eine ausführliche, mit der Darstellung des Verfassers häufig sich berührende Betruchtung gewidmet und auch darauf aufmerksam gemacht worden ist, was nach W. niemand erkannt habe, dass die Helmholtzische Fassung der Lehre von den sp. S.-E. das direkte Widerspiel der Müllerischen Mutterlehre bildet. (Vgl. Wahrnehmungsproblem 8. 174 ff., 178 f.)

Halle a, S II. Schwarz.

Jerusalem, Wilhelm. Die Urteilufunktion Eine psychologische und erkennniskritische Untersuchung. Wien u. Leipzig. Braumtiller. 1895 2008.

Von Hume habe Kant gelernt gehabt, dass wir vieles zum Zustandekommen der Erfahrung beihringen. In der blossen Assoication konnte er dieses Beibringen nicht gemigend begründet finden, weil eben die kansale Verknüpfung mehr enthalte als gewohnheitsmassiges Etwarten und gewohnheitsmassiges Verbinden (S. 228). So sei er zu der Frage gekommen: "Was ist unser Beibringen zum Zustandekommen der Erfahrung?" Auf diese berechtigte Frage Kants milisse eine von allen transcendenten und apriorischen Elementen freie Antwort gegeben werden (8, 2). Jerusalem giebt die Antwort. Es sei die Urteilsform, die an jeden uns zugeführten Stoff, den letzteren formend und objektivlerend. herangebracht werden milse, damit derselbe zum wirklichen Bewusstseinsinhalt zu unserem vorftigbaren geistigen Eigentum werde (S. 34, 57). Kant habe etwas durchaus Richtiges geschen, als er die Behauptung aufstellte, dass der Verstand als Spontaneität mit Hilfe der ihm augeborenen Stammbegriffe den chaotischen Stoff der Empfindungen forme und objektiviere Aber seine Austassung. wie die der ganzen deutschen Philosophie, leide an der fülschlichen Annahme der Selbständigkeit der Begriffe. Man schreibe dem Begriffe zu, was end durch das Urtell vollzogen werde, und bemerke nicht, dass jeder Begriff nur ein Niederschlag vieler vorhergegangener Urteile sei. So werde auch die Formung und Objektivierung des Empfindungsstoffes nicht durch angeborene Stammbegriffe, geheimnisvolle und geheimnisvoll wirkende metaphy sische Entitäten vollzogen, nicht durch präempirische Kategorieen des Verstandes (8 57, 226 f ); und es helfe nichts, sich liber die psychologische Unhaltbarkeit der letzteren mit der Behauptung einer angeblichen Unableingigkeit aller Erkenntniskrink von der Psychologie hinwegzusetzen, da doch auch das logische Denken ein psychisches l'hänomen sei und demuach nur aus psychologischen Gesetzen begriffen werden könne (S. 60). Nein, was dem Empfindungsstoff die Formung und Objektivierung gebe, sel kein mitgebrachter begrifflicher Urbesitz des Verstandes, sondern die Urteilsfunktion, die sich überall, wo menschliches Bewnsstsein gegeben sei, mit psychologischer Notwendigkeit nach den gleichen Gesetzen entwickele, denen auch sonst das psychische Leben gehorche (S. 31, 57).

Die Urteils funktion sei nämlich nichts anderes als die Apperzeption durch die stärkste Apperzeptionsmasse (S 94, 264), die stärkste Apperzeptionsmasse selber sei diejenige, die durch die Erinnerung an die zahlreichen Willensimpulse gebildet werde, die wir bei unseren eigenen Bewegungen erlebt haben. Ihr sei es zuzuschreiben, dass wir ein bewegtes Ubjekt gar nicht

anders apperzipieren können als, indem wir die Bewegung als Willenshandlung des sich bewegenden Dinges deuten (S. 95). Wir fassen nicht nur die in der Aussenwelt wahtgenommenen Bewegungen, sondern auch alle anderen Vorginge der Aussenweit und zuletzt auch die der lunenweit animistisch als das Endglied einer Reibe auf, deren Anfang im laners, im Willen des bewegenden Dinges gesucht werde (S. 94). Mache auch der urspränglich im Urteile liegende Anthropomorphismus nach und nach einer anderen Auffassung Platz, Indem das Subjekt nicht mehr als ein wollen des Wesen, sondern als ein Krattzentrum aufgefasst werde, so bleibe doch in der Form des Urteils der Hinweis auf die demselben zugrundeliegende Apperzeptionsmasse ein für alle Mal erhalten. Die Beziehung awischen Subjekt und Pradikat sei in allen Urteilen, auch in den abstraktesten, keine andere als die zwischen einer Kraftquelle und Ihren Wirkungen (§ 265). Jerusalem weist darauf hin, dass die wichtigsten jeuer Kategorieen, durch welche nach Kant der Empfindungsstoft geformt werde, und welche dieser Denker irriger Weise als vor aller Erfahrung gegebeue Stammbegriffe des Verstandes betrachtet habe, in der Urteilsfunktion enthalten seien, Substanzialität und Kansalität. Die Substanz werde zugleich mit dem Subjecte des Urteils geboren, den erinnerten Willensimpulsen, die jener primitivaten und allgemeinsten Apperzeption des Empfindungsstoffes zugrunde liegen, sie bilde sich meht durch rine transscendentale Apperzeption, sondern durch eine solche, die sieh in anserem täglichen und stiindlichen Erleben wirksam erweise (Kant würde in der letzteren sieher eine "blosse Association" sehen. D. Ref.) Achuliebes gelte von der Kausalität; wir erleben dieselbe noch namittelbarer in der innigen Verbindung zwischen unseren Willensimpulsen und den Muskelemphodungen, and übertragen dann diese innige Verbindung auf die Umgebung (S 252 ff.).

Substanz und Kansalität seien demmach kein Urbesitz des Verstandes, sie scien zwar die Form, in der alle menschlichen Wesen alles physische Geschehen sufzufassen nicht umhin können, allein diese Form sel durch eine bei allen Menschen gleichmässig entstehende Erfahrung gewonnen und sei objektiv mithedingt, letzteres indem dafür, dass wir die Welt in dieser und nicht in einer anderen Form deuten, der Grund nicht nur in der Ligenart unseres Seelenlobens, sondern auch in der Beschaffenheit der objektiv vorhandenen Welt selbst liegen müsse. Somit gebe die psychologische Analyse der Urteilsfunktion die allgemeine Moglichkeit, eine Weltanschauung auf realistischer Grundlage aufzubauen (ib.) und der aus Kants Kategorieenichte mit logischer Konsequenz sich entwickelnden idealistischen Weltanschauung zu entrinnen, die ans nan einmal nicht in den Kopf wolle und mit ihrer gefühlten Unwahrheit einen überaus qualvollen Zustand hervorbringe (S 23: f) - Es sei noch bemerkt, dass Jerusalem auf die Wichtigkeit der Kantischen l'interscheidung zwischen Wahrnehmungs- und Erfahrungsurtellen für die Geschichte des Urteilsproblems hinweist, gleichzeltig aber in der Art, wie Kant diesen Unterschied durchführt, mancherlel Unrichtigkeiten findet.

Halle & S. H Schwarz

Ehrenhauss, M., Pastor in Apollensdorf, Jesus Christus, der Sohn Gottes, und die deutsche Philosophie. Acht Betrachtungen Giftersich, C. Bertelsmann. 1995. 40 S.

Vorliegender Separatabdruck aus der Zeitschrift "Der Beweis des Glaubens" beschäftigt sich auf S. 10-19 auch mit Kant, resp. mit den Parallelen awischen Kant und Ritsehl. Die Methode und die Resultate seiner philosophischen Forschungen fasst der Verfasser selbst einmal in folgender Weise zusammen: "Noch sel bemerkt, dass die folgenden Ausführungen vorwiegend den spateren Schriften der betreffenden Philosophen entnommen sind. Es ist eine noch nicht genug beachtete und gewürdigte Thatsache, dass die grossen deutschen Philosophen am Anfange three Philosophierens meist weit ab vom christischen Glauben cinsecuten, spater aber mit demselben Fühlung und Ausgleich auchten" (S. 6). Bei Kant trifft nun aber eher das Gegentell zu, und es lassen sieh in allen Werken des grossen Königsbergers Beziehungen zur Theologie und zur Bibel finden (of durüber mein Buch "Kants Auffassung von der Bibel"). So hatte der Verfasser auch gut gethan, wenn er von dem Kantischen Aufsatz "Ueber den mutmasslichen Anfang der Menschengeschichte" Notiz genommen, oder auch, wenn ar etwas mehr von "den späteren Schriften" benutzt hätte. Da hätte ihn a B. Kants Exkurs über die jungfrauliche Geburt Christi ("Streit der Fakultäten", Königsberg 1798, S. 51) davor bewahrt, den grossen Philosophen als Verteidiger dieses Dogmas vorzustellen. Wir stimmen dem Verfasser gewiss röllig bei. wenn er die Kantischen Anschauungen hoch über diejenigen des oberflichlichen Herrn v. Egidy stellt (cf. S. 15). Aber wir können ihm selber leider den Vorwurf der Oberflachlichkeit nicht ersparen. Er hätte nicht nur die Werke Kants, sondern auch die einschlägige Litteratur über den von ihm behandelten Gegenstand ganz anders an Rate zichen müssen, als es thatslichlich geschehen ist. So vermissen wir den Hinweis auf die Kalichsche Dissertation "Cantii, Schellingii, Fichtil de Filio Divino sententia" (S. 4 -19), auf das Buch "Kapt, Lotze, Ritschl" von Stählin, endlich die Benutzung des Kapitels "Kant und seine Junger" In Grau's "Selbstbewasstsein Jesu" (S. 164 -71). Von Kant selbst sind nar "Religion" und die "Kritik der reinen Vernunft" zitiert.

Leipzig.

C. W v. Kugelgen.

# Zeitschriftenschau.

Vom Herausgeber.

Reicke, Budolf, Kantbibliographic für die Jahre 1890 - 1894. S.A. a. d. Altprouss. Monatsschrift, Jahrg. XXXII. 1895. (Königsberg, Beyer). 80 S.

Den Freunden Kants und der Kantforschung hat Reicke eine grosse Freude bereitet durch Fortsetzung seiner Kantbibliographie, welche seit 1890 sehmerzlich vermisst wurde, auch diese neue Zusammenstellung zeichnet sich durch jene bekannten Eigenschaften des Verfassers, laussetzte Sorgfalt, Gründlichkeit und Gewissenhaftigkeit ans, und giebt zugleich ein erfreuliches Bild von der noch immer steigenden Kantbewegung, sind doch auf den 60 Selten Hunderte von Bächern, Abhandlungen, Programmen u.s.w. verzeichnet: eine willkommene Vorarbeit für jenes grosse Desiderat – eine vollständige Kantbibliographie von 1751 bis zur Gegenwart.

Adickes, Erich. German Kantian Bibliography. Bibliography of writings by and on Kant which have appeared in Germany up to the end of 1887, 1 XI Philosophical Review, Boston, Ginn & Comp. Vol. B, 3-6; III, 2-6, IV, 3, Supplement Nr. 1 n. 2, 1893-1896. (621 S.).

Eine vollständige Kantbibliographie ist seit Jahren ein schmerzliebes Desiderat aller Freunde der Geschichte der neueren Philosophie. Nun endlich hat sich der richtige Mann dafür gefanden, welcher gründlichste Sachkenntnis mit eisernem Fleiss und gitteklicher Findigkeit verbindet. Die von Schurmann hegründete "Philosophical Review" hat sich das grösste Verdienst erworben durch Anregung und Publikation dieser Bibliographie, welche als eine ausserordentifebe Leistung ungehenchelte Bewanderung hervorrufen musa. Die Bibliographie liegt allerdings noch nicht vollendet vor. Was aber vorliegt, - die Bibliographie bis zum Todesjahr Kants, bls 1904 - ist der wichtigste und schwlerigste Tell, der eigenthehe Grundstock der ganzen Kantbibliographie (allerdings nur der deutschen; die Bearbeitung der betr. ausländischen Partieen kann naturgemäss nur durch Ausländer besorgt werden). Auf 571 enggedruckten Seiten, wosu noch 24 Seiten Nachtrage und Verbesserungen kommen, sowie 27 Seiten mit sehr genanen Indices, sind unter 2 53 2 Nummern (von denen aber viele ans dem unten angegebenen Grunde doppelt zählen) die Kantlana jener Zeit aufgezählt. Die ersten 150 Nummern sind den Kantischen Schriften (Buchern, Abbandlungen, Briefen u x w.) selbst gewidmet: der gauxe Rest den Schriften über Kant. Das Verzeichnis der Letzteren ist nach einem eigentlimblehen System angeordnet; zunächst ist das ebronologische System befolgt, dann ist aber bei erster Nennung eines Namens (z.B. Reinhold, Fiehte), sogieich die ganze Serie ihrer sämtlichen Publikationen und der darauf bezüglichen secundaren Schriften aufgezihlt und diese sind dann nachher nochmals unter dem betreffenden Jahr kurz erwahnt. Die Aufzahlung sämtlicher Litel ist mit änsserster bibliographischer Akkuratesse gemacht, unter Hinzufägung vieler sonstiger bibliographisch wichtiger Notizen. Aber nicht genng: Adickes hat auch bei sehr vielen Schriften kritische Auszuge hinzugefügt, welche um as wertvoller sind, als viele Schriften der alteren Periode bis 1804 (auf diese beschränkt sich ja zunächst die Zusammenstellung) sehr selten sind. Mir selbst and viole derselben nie zu Gesicht gekommen. Um so dankenswerter sind diese kritischen Notizen, welche Adiekes in so verstundiger Weise zugegeben hat, and welche dem Kantstudium sehr wertvolles neues Material zugefahrt haben. Es ist nur der dringende Wunsch so laut als möglich auszusprechen, dass der Verfasser der so wertvollen Arbeit in den Stand gesetzt werden möge, die Bibliographie bis auf die Gegenwart zu vollenden and yor allem dieselbe in deutscher Bearbeitung vorzulegen. Dem Kantstudium wurde erst dadurch die so äusserst notwendige sichere historische Unterlage gegeben werden. Die "Kuntstudien" werden das Ihrige thun, die Erfüllung jenes Wunsches und damit die Ausfüllung einer ausserst störenden Lücke anzubahnen.

Simmel, Georg. Was ist uns Kant? Vossische Zeitung, Berlin 1896, Sonntagsbeilage Nr. 31 33.

Geistvolle Ausführungen, in jener edleren Popularität, welche der Wissenschaftlichkeit nichts vergiebt. Was ist uns Kant? Eine wichtige Frage, die wichtigste für uns. Simmel giebt darauf die folgende treffende Antwort, dass wir fortwührend nach den Bedingungen forschen missen, die in uns selbst gelegen, Jedem Gebiete der Erfshrung seine allgemeinen Normen und Formen aufpragen, weil sie die Gesetze des Geistes selbst sind, der jenes Gebiet für sich erschaft, indem er en vorstellt; das haben wir noch heute von Kant zu lernen,

und in dieser Aufgabe lebt er für uns noch beute "Alles Anschauen ist ein Thun, alles Erkennen ist ein Handeln das ist der tiefste Kern von Kants Lehre", nicht aber jener tränmerische Idealismus, den ihm manche mit Unrecht zuschreiben. Im Gegenteil: die scheinbare Verliftehtigung und Entwurzelung der festen Welt durch Reduktion auf eine simpliche Vorstellung führt gerade dahin, thr eine Festigkeit und Unanzweifelbarkeit zu verleiben, die sie niemals hatte, so lange man eine ausserhalb unserer Sinne bestehende und also nur im Denken zu erreichende Welt der Dinge an sieh als die eigentliche und wahre angenommen hatte, diese Welt der Erfahrung ist unsere Welt, bestimmt durch die Formen museres Geistes | Aber darin trenut sich die Gegenwart von Kant. Kant hatte diese Formen als ein für allemal festgegebene, als ein abgeschlossenes architektonisches System angenommen; uns aber erscheint der menschliche Geist so gut wie jedes andere organische Gebilde als eine Station einer ins Uneudliche gehenden Entwicklung, wir ziehen die Erkenntnisformen selbst in den Strom der Entwicklung herab. Aber abgesehen von dieser tiefgebenden Discrepanz ist Kants Erkenntnisichre eine Form der Weltauffassung, in welcher "gewisse ewige Tendenzen des menschlichen Wesens ihren philosophischen Ausdruck gefunden haben". Kant verdankt dies Resultat dem I metand, dass er zwischen Sensualismus und Rationalismus eine vermittelnde Entscheldung trat, welche in ihrer Originalität völlig einzig in der Geschichte der Philosophie dasteht. Auch die berühmte Sittenlehre Kunts ist ein merkwürdiger Versuch, zwischen den sozialen und den individualistischen Tendenzen zu entschelden. Wenn so flihrt Simmel Kants Gedanken über sie selbst hinaus - der kategorische Imperativ verlangt, je de That auf ihre Tauglichkeit zum allgemeinen Gesetz, zur Maxime des Handelns für alle zu priifen, so gilt dies doch für die ganze That mit all ihren individuellsten Umständen; die absolute Berücksichtigung der Individualität und ibret Lage bildet die alleinige Bedingung, die Handlung auf ibre Allgemeingültigkeit, auf ihre Verbindlichkeit für alle in deraelben Lage zu pritten. Dass diese Form des tiesetzes allein unseren Willen bestimmen soll, nicht irgend ein Inhalt, der doch nach Umständen und Zeiten wandelbar ist, dass Kant jene Bestimmung des Willens zur absoluten Pflicht macht, die um ihrer selbst willen geschehen soll, darin bekundet sich das Prinzip des Protestantiamus, der von "alten Aussenwerken der Persönlichkeit" absehend, alles ins Innere, in die gute Gesinnung verlegt. Wie im Theoretischen, so ist auch im Praktischen alles anf das Ich allein gestellt, indem Kant theoretisch die Erfahrungswelt als ein Erzeugnis des Ich begreift, kann er auch praktisch demselben Ich zumutben, nicht aus jener von ihm erzengten Welt die Materie seines Handelne zu entnehmen. Allerdings hat damit Kant zwischen Pflicht und Glücksbestreben das Tischtuch entzwei geschnitten. "Hier nimmt Kant eine ganz einzige Stellung ein, indem er mit voller Entschiedenheit behauptet: es giebt keinerlei rationale, notwendige, innere Verbindung zwischen Glück und Tugend. . Ich stebe nicht an, diese Behauptung Kants unter die wenigen ganz grossen Phaten zu rechnen, die bisher innerhalb der Moralwissenschaft geschehen sind'. "Damit ist das Leben von Grund auf in eine neue Position gebracht, die zwei Strömungen, die scinen ganzen inneren Lauf ausmachen: was es will und was es soll geben von verschiedenen Ausgangspunkten zu verschiedenen Zielen, und keine unterirdische Quelle entlasst sie mit der Hoffnung, wiederum gemeinssm zu mänden." Allerdings stellt Kant die Idee Gottes auf, um beide wieder im Transscendenten

zu vereinen. Aber die Kantische Gottesidee ist eine Symbolisiezung, und zwar die durchgreifendste für den unidealen Charakter der empirischen Welt, oder richtiger für die Disparität ihrer idealen Elemente, die er unter den Titeln Glücksteligkeit und Sittlichkeit zusammenfasst. "Wie man von parallelen Linien sagt, sie schnitten sich im Unendlichen, so treffen sich Tugend und Glück im Unendlichen, in Gotz — da, wo die Parallelen sich schneiden."

Standinger, F., Ueber einige Grundfragen der Kantischen Philosophie. Arch f system Philos II, 2, 207-234.

"Zur theoretischen Philosophie": St. erhebt gegen Kants Lehre vom Objekt (speziell in der 2 Analogie) folgenden sehr erhebliehen Elnwand. Nach Kant ist die durch die Kategorieen objectivirte Vorstellung selbst Objekt: nach Kant haben unsere Vorstellungen keinen Beziehungsort jenseits des Bewusstseins. Durch Analyse unseres Erkenntnisaktes reigt St., dass alle auf objektive Gilltigkeit für die Erfahrung Anspruch machende Erkenntnis auf ein Objekt ansserhalb des Bewusstseins binweist: "Die Beziehung der betr geistigen Faktoren auf Dinge an sich mit dem Anspruch der Giltigkeit für diese ist som it selbst Bedingung möglicher Erfahrung." So wird Kant mit seinen eigenen Waffen geschlagen. - "Zur praktischen Philosophie" Kant und mit ihm die Senkantianer incl Stammler heben die Willensfreiheit aus dem Kansalzusammenhang heraus, indem sie kausale Bestimmtheit mit toter Mechanik identifizieren. Aber das Ich, als wirkender Teil der kansal geordneten Wolt, hat Knifte in sich, weiche, kausal bedingt, eben in jenen kausalen Zusammenhang erfolgreich eingreifen, ohne uns deshalb auf ein Schemelchen ausserhalb der kausalen Kette setzen zu dürfen (217): trotz aller kausalen Bedingtheit ist (richtig verstandene) Freiheit und mit ihr Sittlichkeit kein leerer Traum Auch die Sittlichkeit also wird durch Kansalität nicht aufgehoben. Im Gegenteil wird zu zeigen versucht, dass adas Prinzip der Zweckordnung selber nur eine Folgeerscheinung kausaler Bedingungen ist". Im engsten Zusammenhang mit dieser Einreihung des Individuoms und seiner Sittlichkeit in den Kausalzusammenhang steht die Polemik gegen Kants Individualismus - wenigstens mit einem Fuss sei Kant in demselben stecken geblieben. Kant habe die Wichtigkeit der Ordnung der gesellschastlichen Zwecke für Sittlichkeit und Freiheit nicht genng gewürdigt - ihm mangelt die Idee der Sozialethik, oder vielmehr er hat sie, obgleich sie bei ihm austaneht, nicht entwickelt. Kant gehört aber darum nicht zu den absterbenden oder gar abgestorbenen Philosophen. Kants Philosophie "ist wie eine Knospe, die eine Weile ruht", "sie trägt aber den Keim kommender Entwicklung in sich, und wird pur überwunden, indem dieser Kelm sieh entfaltet und die liberillissig gewordene Hille abstösst "

Natorp, Paul. 1st das Sittengesetz ein Naturgesetz? Bemerkungen zum vorstehenden Aufsatz F. Standingers. Arch. f. system Philos. H. 2, 235 253.

N. tritt vom Kantischen, resp Neukantischen Standpunkt Standinger entgegen, behauptet den Unterschied des ewigen Sittengesetzes von den variabeln Produkten des Kausalgesetzes, und tritt überhaupt dem Versuch entgegen, "Kanis Satz von der Ordnung der Zwecke ohne das Fundament seiner Methode au behaupten"

Kühnemann, Eugen, Analytisch und Synthetisch. S. A. a. d. Archiv f. system Philos 1, 2, S. 165 203.

Auch in diesem Beitrag zeigt sich das Eigentfinliche Kuhnemanns er will Kants Gedankenwelt nen in sich erzeugen, sein Gedankenleben in sich

nachleben, und zwar aus den intimsten Motiven heraus, aus dem erzeugenden Prinzip: daher geht sein Weg — abweichend von dem des "historischen" Kommentators "philosophisch" vom Ganzen zu den Teilen, von innen nach aussen, von der Tiete an die Oberthiche: ein kühner aber gefährlicher Weg, ahnlich wie der jener Naturphilosophen des XVI. und XVII. Jahrhunderts, welche sich ins "Centrum der Natur" versetzen und von da aus der Dinge "Wirkungskraft und Samen mit einem Bilek auf einmal schauen wollten, anstatt langsam und bedlichtig von aussen nach innen zu dringen. Getahrlich ist der Weg, weil er so leicht ins Subjektive und Willkürliche führt, ins gewaltsame Konstruieren, Umdeuten und Umblegen.

Wir freuen uns, bei dem vorllegenden Aufsatz diese Gefahr fast ganz vermieden zu finden. Seine unansgesproebene Tendenz ist, den Unterschied der analytischen und synthetischen Urteile gegenüber dem Versuch, denselben als einen nachträglich in den Kritizismus hineingebrachten, ja an denselben nur äusserlich hinangebrachten zu behaupten, im Gegenteil als notwendiges Element und trolbendes Ferment desselben zu erweisen. Synthetische und analytische l'rieile unterscheiden, das hiess: "die Urteile, die im Fundament der Realität gegründet sind, unterscheiden von denen, die dieser Begründung entbehren". Das Problem der Realitat war aber Kants Grundproblem, aber nicht jenes dogmatisch formulierte Problem der Realität der Aussenwelt, sondern das kritische Problem der Realität der Erkenntnia. Synthetische Erkenntnisse sind reale Erkenntnisse, reale Erkenntnisse sind Erkenntnisse, die in der Erfahrung gegrundet sind, Erfahrung aber ist nicht einfach gegeben, sondern von uns im lebendigen Prozess erzeugt; das "System der erzeugenden Prinzipien" ergiebt die synthetischen Urteile; sie beziehen sich auf den aus dem Mannigfaltigen der Anschanung erst mittelst der Einheitsfunktionen zu erzeugenden Gegenstand "der naive Realismus wird aufgelöst in der Rewusstheit der zeugenden Methodo". Die synthetischen Funktionen der Erzeugung des Gegenstandes - der Erfahrung - der Natur sind das Fundament der synthetischen Urteile Analytische Urteile sind das Gegenteil davon, also wertlos. Dies Kants Grundkonzeption. Erst nachher bat Kant in der Einleitung dem Unterschied die bekannte pedantische logische Formulierung gegeben, aber lange vorher entsprang sachlich der Unterschied seiner rein erkenntniskritischen Besinnung. v. Hartmann, Ed. Die letzten Fragen der Erkonntnistheorie und Metaphysik. Zeitschr f. Philosoph. Bd 109, S. 54 73, 211-237.

Eine ausstihrliche Duplik v. Hartmanns auf die (von mir im Archiv str. Gesch, der Philosophie Bd. VIII, S. 526 s. besprochene) Replik von Dr. Edmund König gegen Ed. v. Hartmanns Angriss auf Königs transscendentale Kausalitätslehre. Ed. v. Hartmann hatte gegen Königs Transscendentalen Idealismus den Vorwurf des Illusionismus erhoben, und sucht hier zunüchst gegen Konigs Einspruch den "Vergleich mit dem Traum" aufrecht zu orhalten: unser "wahrer Lebenslauf ist dann nicht blos mit einem Traum zu vergleich en, soudern er ist dann weiter gar nichts als ein Traum". Eine sehr eindringliche Erötterung wird sodann dem Gegensatzpaar "Immaneuz und Transscendenz" zu Tell: Konig hatte vom erkenntnistheoretischen Standpunkt aus relative Transscendenz (was nicht mein Bewusstsein fallen kann) und absolute Transscendenz (was in gar kein Bewusstsein fallen kann) unterschieden; Immanenz ist ihm demgemäss das Ersasstwerden von irgend

welchem Bewusstsein, nicht blos von dem meinigen. E. v. Hartmann findet hier erkenntnistheoretische und metaphysische Gesichtspunkte vermischt: von ersterem Brandpunkt ans könne es kein relativ Transscendentes geben. Gana abgesehen von der Frage der Richtigkeit, ist diese Untersuchung v. Hartmanns von systematisch hohem Interesse. — Ein weiterer Abschnitt ancht nachzuweisen, dass "der erkenntnistheoretische Monismus", in welchen König, unter Elimination der Dinge an sieh, den erkenntnistheoretischen Idealismus überführt, an sich widersprüchsvoll sei. — Der Rost der Abhandlung verliert sich in rein metaphysische Untersuchungen resp Spekulationen über Kausalität, Einheit und Vielheit. Bergmann, Julius, Der Begriff des Daseins und das Ich-Bewusstsein.

S.A. a. d. Arch. f. syst. Phil. Bd. H. 2, S. 145-173; H. 3, S. 259-316, S. 151 ff. Knaserst scharfsinnige Kritik der Lehren Kants vom Existentialurieil, sowie der Auffassung Kants vom ontologischen Gottesbeweis.

Hier tragen wir passend folgendes, oben S. 452 libergangenes Werk nach: Bergmann, Jul. Die Grundprobleme der Logik. Zweite, völlig neu bearbeitete Ausg. Berlin, Mittler & Sohn 1995.

Kein bequemes Lebrbuch der Logik tür Studierende, sondern eine tiefeindringende Untersuchung ihrer Hauptprobleme für Fachmänner, die naturgemiss auch vielfach auf Kant zu sprechen kommt. Folgendes sei in dieser Hlusicht herausgehoben: Bergmann will (S. 6 ff.) die reine aligemeine Logik, wie sie Kant abgegrenzt hat, behandeln; aber gegen die Auffassung Kants vom rein for malen Charakter der Logik erhebt er (S 5 ff.) beachtenswerte Einwande. Auch die Abgrenzung der Logik gegenüber der Erfahrung von K. teilt Bergmann nicht (S. 26 f.) und verlangt ferner auch eine Ableitung der obersten logischen Grundsatze (S. 25 f.). In der Theorie des Urteils wird vielfach auf K. polemisch Rücksicht genommen. Dem Unterschied auslytischer und synthetischer Urteile wird eine sehr ausführliche Untersuchung gewidmet, deren Resultat ist: es giebt auch analytische Eweiterungsurteile, dagegen giebt es keine synthetischen Urteile a priori, sondern nur solche a posteriori. Etsteres nennt er den "heterologischen Charakter der analytischen Urteile" (104 ff.).

Drews, Arthur. Von der modernon Kantbewegung. Preuss. Jahrbücher, Bd. LXXXVI, H. 1 (Okt. 1896), S. 192-201.

Eine freundliche Begrüssung der "Kantstudien", die wir dankbar quittieren, umsomeht, als sie vom Standpunkt der "Spekulation nach induktiver Methode" erfolgt, welche der Verf. als selbständiger Fortsetzer Ed v Hartmanns vertritt; es zei unzere Aufgabe, den alten Kant "in seiner wahren Grösse und zugleich in zeiner historischen Beschränktheit" darzustellen. Letztere erblickt der Verfaszer erstens in Kants Rationalismus, der seine Grundtendens sel, während der Neukantianismus die emparistische Seite Kants ungeblihrlich aufgebanscht habe. Kant aber stehe der Erfahrungswissenschaft unzerer Zeit nicht so nahe, als jene glauben machen wöhlen. Auch für Kant sei echte Wissenschaft noch mit Apriorlität verbunden, während eben gerade in der Zeit nach Kant der Ausdruck. Wissenschaft eine vollständige "Umwertung" erfahren habe: als "wissenschaftheh" wurde eben jetzt gerade ungekehrt nicht die apriorische, sondern die aposterlorische Methode erkannt. Der zweite Hauptfehler Kants sel, dass er den spekulativen Trieb ungebührlich "unterbunden" habe. Kant habe allerdinga von zeinem Standpunkt aus, der nur apriorische und siehere, nicht aber wahrschein-

liche philosophische Erkenntnis anerkennt, dazu Grund gehabt, aber dieser Grund falle für den modernen Kantianismus weg, weil und insofern er der Erfahrung und damit auch der Induktion eine entscheidende Rolle einraume.

Milhaud, 6., La métaphysique aux Champs-Elysées. Revue Philos. Vol XI., S. 252 - 269

Eine ganz hübsche Idee, Protagoras und Plato, St. Anselm und Descartes mit Kant im Schattenreich ins Gespräch zu bringen, offenbar eine Nachahmung der Nesqueot Italio, of des Lucian. Uebrigens ist schon in Falks "Taschenbuch für Freunde des Scherzes und der Sityro" vom Jahre 1797 Kant auf einem Luftballon in den Himmel fahrend dargesteilt worden, sunfangen von Zeno und Plato, von Mendelssohn und Wolff, und mit viel Humor und noch mehr Bosheit hat G. Teichmüller den "Wahrheitsgetreuen Bericht über meine Reise in den Himmel, verfasst von Im. Kant" (Gotha, Perthes. 1577, geschrieben. Dieson Vorgängern reiht sich Milhaud an, auch in gegnerischem Sinne. Den Hauptinhalt des interessauten Dialoges bildet die Unterhaltung zwischen Descartes und Kant über das ontologische Argument (S. 258—267).

Falckenberg, R., Die Entwickelung der Lotzeschen Zeitlehre. S. A. a. d. Zeitschr. f. Philos. u. phil. Kr. 105. Bd. S. 178-210.

R Geljer (Upsala) hat behauptet, in Lotzea Stellung zu Kants Zeitlehre finde sieh ein Wechseln und Schwunken zwischen idealistischen und realistischen Tendenzen. R. Falckenberg hat wahrscheinlich gemacht, dass Lotze ein Menschenalter hindurch, nämlich 1841. 1878 die Subjektivität sowohl der unendlichen leeren Zeit als der Zeitfolge gelehrt hat. Gegenteilige Aussprüche aus der Zeit vor 1878 liegen bis jetzt nicht vor. Auf diese lange Periode folgt im Hauptwork, in der Metaphysik von 1878 die Schwenkung zur vorstellungsjerseitigen Wirklichkeit der Succession. Eine Wandlung hat nicht erfahren Lotzes Ueberzeugung von der Subjektivität des Totalbildes der Zeit, ebensowenig die von der Erhabenheit des göttlichen Wesens über die Zeit, die einzige Aenderung besteht darin, dass die Succession ans der Sphare der Idealität in die der Realität übertrut.

Kühnemann, Eugen, Die Ethik des deutschen Idealismus (Astritzvorlesung). S. A. a. d. Zeitschr f. Philos. u. phil. Kr. 106 Bd. S. 161-174.

l nter der Ethik des deutschen Idealismus versteht der Redner natürlich die Ansicht des sittlichen Lebens, welche von Kant in prinzipieller Scharfe begründet ist. Ihr Prinzip ist: die Sittlichkeit soll sein, damit der Mensch ist. Aber der Mensch wird nur sittliche Persünlichkeit in und mit der Gemousschaft der Menschen. Also lautet das Prinzip richtiger: die Sittlichkeit soll sein, damit die Menschheit sei als eine Gemeinschaft von Preien. Aber kein Mensch ist frei, so lange ein einziger Mensch noch Sklave, d. h. Mittel au fremden Zwocken ist. Die feurige Rede klingt aus in sozialen Gedanken.

Cornellus, Hans, Das Gesetz der Uebung, S. A. a. d. Vierteij, f. wiss. Philos XX, 1, S. 45 - 54.

Eine interessante Anwendung der transschendentalen Methode auf ein psychologisches Thema. Das Lebungsgesetz muss der gewöhnlichen Associationspsychologie seibst als fremder von aussen hinzutretender Faktor erscheinen. Es wird nun gezeigt, dass dieses Gesetz sich als unmittelbure Konsequenz der Thatsache der Erinnerung an früher analysierte Komplexe ergiebt, dass diese Thatsache selbst eine der notwendigen Bedingungen für das Bestehen des ein-

deutigen zeitlichen Zusammenhanges unseres Lebens ist. Es erscheint daher auch das Uebungsgesetz selbst als notwendige Bedingung der Einheit unserer Erfahrung – in Kant'scher Sprache also als "transseendentales" Gesetz, indem os aus den Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung numittelbar folgt.

Marty, A., Uober subjektlose Sătze und das Verhältnis der Grammatik zur Logik und Paychologie. S. A. a. d. Viertelj f. wiss. Philos. XIX, 1, 19 -97; 3, 263 -334.

Diese letzten Abschultte der bekannten großen Artikelserie des Prager Psychologen enthalten auch einige für die Kantforschung wichtige Partieen, Sigwart und Erdmann hatten sieh für ihre Auffassung des Existentialsatzes - dass derselbe ebenfalls in Subjekt und Priidikat gegliedert sei - auch auf Kant berufen, welcher auch gelehrt habe, im Existentialsatz sei ein Priidikatsbegriff vorhanden, wenn auch ein absonderlicher, welcher den Subjektsinhalt nicht bereichere Marty sucht S. 23 ff. zu zeigen, dass diese Berufung auf Kant auf einer Missdoutung der betr. Stelle bernhe. Nach Kants wirklicher Meinung handle es sich im Existentialurteil nicht um eine Synthese zweier Begriffe, also auch nicht um Synthese von Subjekt und Pridikat, sondern um eine Synthese zwischen Gegenstand und Begriff. - S. 265 ff wird Kants Auflassung vom kategorischen Urteil polemisch besprochen, wonsch das Verhältnis eines Dinges zu seiner Eigenschaft als das Muster filt alles kategorische Urteilen gilt. Während nach Lotze und Sigwart Kants Auffassung pur für einen Teil der kategorischen Urteile gilt, will Marty dieselbe auch nicht einmal als partiell richtig gelten lassen, sondern verwirtt dieselbe auf Grund seiner Brentanoschen Urteilstheorie vollstandig.

v. Lind, P., Immanuel Kant und Alexander von Humboldt. Eine Rechtfertigung Kants und eine historische Richtigstellung. S. A. z. d. Zeitschr. f. Philos. a. phil. Kritik. 100 Bd. S. 51-79, 252-279. 107. Bd. S. 79-47

In gründlichen, nur etwas zu ansführlichen Untersnehungen wird belehrend gezeigt, dass A. v. Humboldt in seinem "Kosmos" der Kantischen "Naturgeschichte des Himmels" nicht gerecht geworden ist. Reuschle und Kehrbach, welche das Verhaltnis beider streifen, haben nur die paar Stellen hervorgehoben, in welchen A. v. Humboldt sich allerdings sehr anerkennend über Kant äussert, sie haben aber darüber alle jene zahlreichen Stellen übersehen, in denen A. v. Humboldt Kanta astronomischen Theorieen durchaus nicht gerecht wird, sondern dieselben thatsächlich ungenau wiedergiebt und unbillig beurteilt, weil er Kant überhaupt als Naturforscher nicht ernst genug genommen hat. Speziell hat P. v. Lind dies an acht Punkten nachgewiesen.

- 1. A. v. Humboldt hat (als Anhlinger der mechanistischen Atomistik) die Bedoutung der Kantischen Gedanken über Gravitation und Dynamik nicht zu würdigen vermocht
- 2. A. v. Humboldt nennt Kants Ideen über die Möglichkeit der Bewohntheit andrer Gostirne, unter völliger Verkennung der wissenschattlichen Begründung und Berechtigung dieser Vermutungen, "Träume"
- 3 A. v. Humboldt hat Kants Siriustheorie (der Sirius könnte der Mittelpunkt des gesamten Fixsterusystems sein) ungerecht beurteilt, sie beruhe auf logischen Erwägungen, nicht blos auf "phantasiereichen Ahnungen"; Kant habe ja aber diese Vernntung selbst später wieder fallen gelassen.

- 4. A. v. Humboldt nennt Kants Ansicht über die Nebelflecke (sie selen sternlose chaotische Nebelmassen) ein "Phantasieren", während sie eine Folge logischer Berochnung sei.
- 5. A. v. Humboldt bürdet Kant irrigerweise die Tüuschung auf, die Krater des Mondes als vulkauische zu betrachten, wahrend Kant gerade diese Ansicht als falsch ablehnt.
- A. v liumboldt hat den logischen und naturwissenschaftlichen Wert von Kants Vermutung, betr. die Zwischen- und Aussenplaneten, nicht genügend gewürdigt.
- A. v. Humboldt hat Kants Hypothese von Ursprung und Umlauf des Saturnusringes oberflächlich und ungerecht beurteilt.
- b A v. Humboldt hat Kants Ansichten von der Verwandtschaft der Planeten und Kometen ganz unbilligerweise "dogmatische, auf falsehe Analogien gegründete Triume" genannt.

Der Verf. schliesst mit einem Hymnus auf die Universalität nud Aktualität Kantz

Berthold, Emil, Prof. Dr., Kants Regeln eines geschmackvollen Gastmahls und seine Umgangstugenden. Sep-Abdr. a. d. Altpr. Monatssehr. XXXII. Bd. 3. und 4. Reft. 1895

Ein reizender, liebenswürdiger Vortrag, Tischrede, gehalten in der Kantgesellschaft am 22 April 1895, zum 172 Geburtstage des Philosophen, den wir hler in seinem häuslichen Leben kennen lornen. Auch die Regein eines angenehmen Gastmahls brachte Kant in ein System, nicht als Pedant, sondern als denkender Lebenskünstler. Seine Umgangstagenden werden durch Kontrastierung mit Schopenhauers Anpreisung und Ausübung der Einsamkeit in um so helleres Licht gestellt. Seinst bei einem solch popularen Gelegenbeitsvortrag waren übrigens genaue Nachweise der Citate wünschens- und dankenswert

Retue Néo-Scolastique, publiée par la société l'hilosophique de Louvain. Directeur: D Mereler, Secrétaire M. de Wulf Louvain, Institut supérieur de Philosophie 1896.

111, 1 enthült u. A. H. Hallez, Le temps et la durée. - Co Domet de Vorges, L'objectivité de la connaissance intellectuelle. - J. Homans, La philosophie au Congres scientifice international des Catholiques, 1895. Daraus entnehmen wir folgende Notiz:

M l'abbé Duquesnoy, comprenant combien il est dangereux de faire la moindre concession a un système aussi subverdif que le Kantisme, veut en extirper les derniers vestiges, alors meme qu'ils puissent paraître précieux à quelques philosophes orthodoxes. Il s'attaque donc, et avec plein succes, à la Preuve de l'existence de Dun par la loi morale, preuve introduite par Kant, et dont il montre l'inanité. Car, la nécessité qui caractérise les jugements moraux n'exerce aucune influence sur l'existence des actes moraux, ni a fortsors sur l'existence d'une autre chose quelconque, et le droit au bonheur de l'homme vertueux n'exige pas d'une façon absolue la ratisfaction de ce droit.

III, 2 enthalt u. A. l' Mension, Principes de Métagéométrie ou de géo-

metrie générale.

III, 3 enthält den Schloss des vorgenannten Aufsatzes, desson XII. Absekn. lautet: La Métagéométrie et le Kantisme Der Verf kommt zu dem Resultat. l'existence de trois systemes de géométrie distincts (Euclidianne, Lobatchefskienne, Riemanniane) a une importance considérable au point de vue philosophique. Elle implique, en effet, le renversement de l'une des bases de la Rr. d. r. V. de Kant... Comment la conception Kantienne de l'espace pourraitelle donner à la fois à l'entendement toutes les géométries diverses comme représentation nécessaire a priori? C'est manifestement impossible... Le subjectivisme métaphysique de Kant semble être sorti de son subjectivisme mathématique; il y a en tête de la Kr. d. r. V. l'affirmation d'une espèce d'impératif prométrique pour employer une heureuse expression de M. Lechalas

Dwelshauvers, G. Leçous sur la philosophie de Kant (1ste partie) faites à l'École des sciences sociales de l'Université libre de Bruxelles (Sem. d'hiv 1995-96). Extrait de la Revue de l'Université de Bruxelles. L. Bruxelles 1896, 723-234, 279-297.

Dwelshauvers, 6. Leçon d'onverture au cours aur la philosophie de Kant, fuit à l'École etc. Extraît de la Revue l'niversitaire. Bruxelles 1596. (188)

Das Resumé, welches G. Dweishauvers von seinen Kantvorlesungen (vgl. oben S 132) giebt, bildet einen sehr praktischen Leitfaden zur Einleitung in die Kantische Philosophie. Nach Angabe der wichtigsten Litteratur folgt eine gedrangte Inhaltsangabe seiner Vorlesungen: I La philosophie de Kant. II und III. La vie de Kant. IV Les premiers mattres de Kant. V Les idées sur la véritable éstimation des Forces vives. VI La Théorie du Ciel VII Kant comme savant. (Die übrigen naturwissenschaftlichen Schriften) VIII. Le premier essai philosophique de K. IX. Monadologie physique, Mouvement et repos, Grandenra négatives. X. Le Criticisme avant Kant (nach Richl) Uchér die Portsetzung die in diesem Winter stattindet, werden wir später berichten.

Die Eröffnungsvorlesung knüpft zunächst an Heines bekannte Schilderung Kants an, bekämpft aber dessen einseitige Auffassung Kants als blossen negativen Zerstörers und betont Kants Vermittlungstendenz zwischen Metaphysik und Wissenschaft, zwischen Rationalismus und Skeptizismus. "Kant fut préoccupé de donner une base assurée à la science de la nature d'une part, a la morale et a la religion d'autre part. Cette base ne pouvait être le monde extérieur, le phénomene qui passe, elle devait être l'esprit humain." Kant habe aber den Geist und seine Gestze noch als stationär gedacht dass derselbe sich entwickelt habe, in dieser Einsicht bestehe das Verdienst der neueren Psychologie, Insbesondere Wundts und seiner Schule.

Standinger, Fr., Prof Dr. in Worms. Kants Traktat "Zum Ewigen Frieden". Ethische Cultur, IV Jahrg., Nr. 3.

Nur weniges von dem, was Kant "in seinem knorrigen, unbeholfenen, mächtigen und eindripgenden und zuweilen so herzlichen, sogar einmal gelegentlich humorvollen Stil" im Namen der Vernunft verlangt habe, sei bis jetzt erfüllt. Das Meiste sei noch zu thun. Nur die Aufklarung der Völker über ihre ökonomischen Verhältnisse, und die Umgestaltung der letzteren könne die Kantische Idee des Ewigen Friedens realisieren.

Du Prel, Carl, Dr. Kant und Swedenborg S.-A. a. d. Zukunft IV, Nr. 48 vom 29 August 1806. (118.)

Der von Kant in seinem Brief an Fränlein v. Knobloch mitgetellte bekannte Fall der Wittwe v. Marteville, welche mit Hilfs von Swedenborgs angeblicher Geister-

Kanteludien L

acherel die von Ibrem Manne versteckte Quittung fand, wird von Du Prei auf ein "durch Monoideismus herbeigeführtes Ferngesicht" zurückgeführt. Dies erscheint ihm als wahrscheinlichste Erkkirung, nicht aber das Hineinragen Swedenborgs in die Geisterwelt, welche "für Kant seibst plausibler gewesen sei, well sie seine philosophischen Anzichten von der Doppelnatur der Menschen bestatigte".

Die gauze Frage -- Kants Verhültnis zum Mystizismus -- wird mit Rücksicht auf Du Prel, von Lind, Hoar, Prof. Max Heinze u. A. in einem der nächsten Hefte der "Kantstudien" erörtern

Michaelia, Paul, Dr (Hamburg), Kant und Swedenborg. Zukunft V, Nr. 6 vom 7 Nov. 1896

Sucht in Erganzung des du Prel'schen Artikels, die Erklärung des Falles auf emptrisch-psychologischem Wege durch Assoziation und Gowöhnung, sowie durch Hinweis auf noch nicht hinreichend bekannte, aber innerhalb der Erfahrung liegende Ersite des menschlichen Geistes

tirumwald, M. Miscellen. Archiv für Gesch der Philosophie IX, 415 ff. X 117 ff (1896).

Mitteilungen aus dem Hamburger Archiv, darunter (IX 458, X 117) Briefe des Kantianers Gersteuberg an den Kantianer Villers, worin Ersterer den Letzteren tadelt, dass er das Kantische Wort "Anschauung" mit infention überacht habe, das weit mehr für die Fichte'sche intellektuelle Anschauung passe. v. Lind, P., Recension von A. Drows, Kants Naturphilosophie als Grund-

lage seines Systems, Berlin, 1894, S.-A. a. d. Altpr. Monatsschr. Bd, XXXII fl., II | 1 m. 2 | S. 179 — 184

Eingebende Besprechung der ersten Antinomie.

Novare, Marie, 11 concetto di Infinito e il problema cosmologico. S.A. a der Rivista italiana di filosofia 1895.

8. 45 ff. verständnisvolle Besprechung der Kantischen Antinomien.

Stergmann, Julius, Ueber Glaube and Gewissheit. S. A. a. d. Zeitschr. (Philos a philos. Kritik. 1896, 107, Bd. S. 176-202.

8 194 ff. gegen Kants synthetische Urteile a priori; S. 196 über Kants-Vernunfiglauben.

Royce, Josiah, The conception of god Adress before the Philosophical Union of California. Pogether with comments thereon by S. E. Mexes,

J Leconte and G. H. Howison. Berkeley, Phil. Union 1995. (81 S.)
In seinem, dem letzten Abselnitt wendet sich Howison S. 76 ff gegen
Kanta These, dass keine Erkenntnis des Transseendenten möglich sei.

Mirn, Otto, Lie Dr., Das Genetz in der christlichen Ethik. Theol. Studien u Kritiken 69 Bd 1896. S. 506 560

h 524 ff. Kritik der kantischen Ethik: "Der kategorische Imperativ ist so lange vollig unpraktisch, als er kategorisch bleibt, er wird praktisch erst, nachdem er aufgehört hat, kategorisch zu sein."

Pfennigadorf, E., Lie., Die erkenntnistheoretischen und religionsphilosophischen Grundgedanken G Telchmullers. Tool. Studien u Kritiken 58. Bd. 1895 S. 530 - 586

Beharfe Hervorbebung des Gegensatzes von Teichmüller zu Kant.

Minhert, H., Zum Gedächtnis von H. Glogan. S. A. a. d. Zeitschr f. Pados u. phil. Kritik. Bd. 107, S. 120—130.

Der warm geschriebene Nachruf streift auch die Beziehungen Glogaus zu Kant. Glogau sucht gegenüber der transscendentzlen Deduktion der Kategorieen eine psychologisch-genetische Ableitung derselben, im Sinne von idealen geistigen Typen, die in der Herausbildung des Naturerkennens, wie des sozialgeschichtlichen Lebems als die wirkenden Normen heraustreten ', hauptsächlich aber "eine neue, durch Kants kritisches Unternehmen angebahnte, ethisch durchleuchtete Metaphysik".

Friedländer, L. Aus Königsberger Gelehrtenkreisen. Deutsche Rundschau Juli u August 1896.

Enthält lebensvolle Schilderungen Königsbergs und seiner Gelehrten in diesem Jahrhundert, also nater dem Einfluss Kants. Eigentimlichkeiten des Königsberger Geisteslebens: "Die Ostpreussen sind im allgemeinen kritisch veranlagt, und ihre Kritik leidet seiten an einem Lebermass von Wohlwollen. Selbst gegen ihre eigenen Empfaudungen, die sie wider Willen fortreissen könnten, sind sie stets auf der Hut. Vor allem sind sie darauf bedacht, sich nicht bevormanden, nicht blenden und sich nicht imponieren zu lassen. "Gleichsam als notwendiges Komplement des Kritizismus macht immer von Neuem sich ein Trieb zur Phantastik, Mystik und Schwarmerei energisch geltend. Neben Kant stand Hamann, neben dem Verfasser der Religion innerhalb der Grenzen d. bl. Vernunft der Magns des Nordens, für den die höchste Potenz der Vernunft der Glaube war" – Weiteres über die Königsberger Kantgesellschaft und über Rosenkranz' Anteil an derselben, sowie liber Th. v. Schön, Lehrs u. a.

Levy, J. A. Thomistisch Knutselwerk, S.-A. a. d. "Vragen des Tijds" 1896. 15 S. Immer hänfiger wird neuerdings der Gegensatz von Katholizismus und Protestantismus in die Alternative gekleidet: Hie Thomas, hie Kant! So hat anch J. V. De Groot, (Ord. Praeb.) "hoogleerar te Amsterdam" in einem 1895 erschienenen Buch (Leo XIII en de H. Thomas van Aquino) über Kant sich absprechend gesinssert, und seine despektierliche Meinung über Kant in die Worte zusammengefasst". Het Kantiaunsche scepticisme met zijn neerdrukkenden invloed is eine treurige bladzijde in de nieuwere geschiedenis". In einer flammenden Philippica weist der geistvolle Verfasser diesen Angriff zurück und feiert Kant als den Heros des freien Denkens.

Levy. J. A. Ecne Hoogleerarsbenoeming. Vragen des Tijds. August 1896. 23 S.

Levy, J. A. Nieuwerwetsch Mysticisme, Vragendes Tijds, Dex. 1896, 27 S. Die Antrittsrede von Professor Boliand in Leiden, (auf dessen Ernennung zum Nachfolger J. P. N. Lands sich die erste Abhandlung bezog) hatte zum Thema: "Verandering en tijd" und enthielt einen heltigen Angriff auf die "Kastische Lydshipothese", und zwar vom Standpunkte E. v. Hartmanns, mit welchem Bolland der Kantischen Erkenntnistheorie Illusionismus vorwarf. Levy weist nach: 1. dass dieser Angriff auf einer "begripsverwarring" von Schein und Erscheinung beruht, 2. dass Kant gegen diese Begriffsverwirrung sich selbst schon mehrtach energisch verwahrt hat, 3. dass Bolland sich mit Unrecht auf des Referenten Kantkommentar beruft, da ja in demselben ansdrücklich die Zusammenstellung Kants mit Berkeley, die Verwechselung von Schein und Erscheinung zurückgewiesen ist. 4. dass Kants Zeitbegriff auch von naturwissensebaftlicher Beite, spezielt von K. E. v. Baer vertreten worden ist. Auch gegen Bollands mystischen Schluss: Credamus wendet sich Levy mit den schneidigen Wuffen Kants.

Ziegler, Heinrich. Kants und Schleiermachers Religionabegriff. Protest. Kuchenz. 1896, Nr. 29-32.

Der bekannte Lieguitzer Geistliche giebt eine sehr ansprechende Vergleichung von Kauts "Religion innerhalb d Gr. d. bl. Vernunft" von 1793, und von Schleiermachera "Reden über die Religion an die Gebildeten unter lhren Verächtern\* von 1799. "Dass innerhalb so kurzer Zeit zwei so grossartige Leistungen von so ganz verschiedenartigem Charakter über diesen Gegenstand erscheinen konnten, lässt nas filhlen, wie tief bewegt in jener Gihrungszeit die führenden Geister der Deutschen gerade in Bezug auf die wichtigsten Grundfragen des Lebens und der Weltanschauung waren; hier treffen im Umschwinge der Zeiten zwei Produkte deutscher Auffassung der Religion nabe ausammen, die von ganz verschiedenen Zeitströmungen getragen sind ... Die beiden Zeitströmungen sind die deutsche Aufklärung, das Fortschreiten der Geister tiber die Autorität zum selbstbewussten Urteil, und die deutneho Romantik und zwar die letztere in dem weiteren Sinne, der ebenso wie die gestelgerte Gegenwirkung der Natur und des Lebens gegen die aburtellende Abstraktion und Theorie der Aufklärung auch das Wiedererwachen des Gefühls von den geschichtlichen Voraussetzungen bezeichnet, auf denen unser gesamtes gegenwärtiges Kulturleben berubt."

Wahrmund, Ad., Professor in Wien. Das Reich der Zwecke. Bayreuther Blätter, 18. Jahrg. 1895, S. 227-286.

Diese Betrachtungen haben die Begriffe der Notwendigkeit und der Zweckmässigkeit und das zwischen dem Notwendigen und dem Zweckmässigen bestehende Wechselverhältnis zum Gegenstand und wollen "auf den Spuren Kants einherschreiten". Doch wird zuerst die teleologische, d. i. zweckstrehige Naturanschauung des Aristoteles eingehend erürtert und dann wird in einem eigenen Abschnitt Kants "Reich der Zwecke" entwickelt. Die Kunst habe die Aufgabe, dem Reich der Zwecke ästhetischen Ausdruck zu geben: darauf beruht "die prinzipiell ethische Bedeutung im Kunstempfinden und Kunstschaffen." Im übrigen verläuft die Abhandlung in viele nicht-philosophische Fragen.

W. M. T., Kant and the supernatural. Reynolds' News-Paper, Nr. 2373. London, 2. Febr. 1998.

Kurzer Artikel über Kaut nebst Porträt.

Baldwin, J. M. 'the origin of a "thing" and its nature. Psychol. Review II (1894) 53 ff.

Urban, W. M. Something more about the prospective reference of Mind lb. 111 (1896) 73 ff

Beide Autoren behandeln darin insbes die Teleologie als eine von Kant übersehene Kategorie.

Simmel, 6. Unber cine Bezichung der Selectionslohre zur Erkenntnistheorie. Arch. f. syst. Philos. I, (1593) S. 34 -- 43

Im Gegensatz zu Kants Prinzip der Möglichkeit der Erkenntais sucht der Verf. die Nützlichkeit des Erkennens als Kriterium des "Wahren" zu erweisen. Wych, van der- O. W. Opzoomer. Zeitschr f. Philos. 196 Bd. S. 1—19.

S 5 ff. Darlegung des Verhältnisses des Opzoomer'schen Empirismus zu Kauts Phänomenalismus und Apriorismus.

Abbot Francis, E. The advancement of Ethica. Monist, Vol. V. Nr 2, 1926. Kanta wichtige Stellung in der Geschichte des ethischen Fortschritten.

Carus, Paul. The Metaphysical X in cognition. Monist, V. 4,510ff.

S 532 ff. ein eigener Abschnitt: "Kants identification of the ideal and the subjective", wogegen sich Carus als eine irreführende Wendung Kants ansspricht. Szlávik, Matthias, Dr. Zur Geschichte und Litteratur der Philosophie

in Ungarn. Zeitschr. f. Philos Bd. 107, S 216 ff.

Glebt S. 218 - 227 eine gedrängte, aber sehr instruktive Schilderung der Geschichte des Kantianismus in Ungarn (Köteles, Marton, Jeremias, Sarvary u. A.). Grotenfelt, Arvid. Warum vertrauen wir den grundlegenden Hypo-

thesen unseres Denkens? Zeitschr f. Philos, Bd. 108, S. 19ff. 161 ff. Bespricht eingebend (bes S 41 ff.) "das berühmte Problem, ob synthetische Urteile a priori in unser Wissen von der Erfahrungswelt eingehen"? und beantwortet die Frage vom Standpunkt des "erkenntnistheoretischen Realismus" aus in verueinendem Sinne, des im Gegensatz zu Richl. Nachher folgt eine detaillierte Kritik des Liebmann'schen Apriorismus, speziell der "Interpolationsmaximen des Intellekta", zum Schluss eine sorgfältige Kritik der Kantischen und Kantianisierenden Kansalitätslehre.

Verriele, E. La morale de Kant et la théorie du péché philosophique Pelllaube, R. P. La théorie de Kant sur l'origine des concepts.

Diese beiden in den "Annales de Philosophie Chrétienne" (Paris, Roger-Chernoviz) XXX, 343 ff., AXXII, 59 ff. erschienenen Aufsätze sind uns leider bis jetzt nicht zugünglich gewesen.

Karinski und Wedensky, Abhandlungen über Kant in den "Voprosy ülosofii i

Psychologii\* 1895 n. 1896.

Ueber die zwischen Prof. Karinaki und Prof. Wedenaky (beide in St. Petersburg) gestihrte Controverse, betresfend einige Grundfragen der Kantiachen Erkenntnisiehre, wird Prof. Wedensky selbst in einem der nächsten Hefte der "Kantstudien" referieren.

Creighton, J. E. The Nature of Intellectual Synthesis Philos. Review, Vol. V, pp. 135 -156.

In the first part of this article, it is maintained that Kant always regarded Synthesis in the Kr d r V as a process of externally joining on part to part, resulting in a mechanical not an ideal whole, and further, that the negative conclusions of the Dislectic are the immediate consequences of this conception in support of these conclusions the author argues as follows: - 1 The account which Kant gives of judgment in formulating his problem indicates clearly the external character of the function which Synthesis is supposed to perform 2. The manner in which the Schemata are interpolated in order to bring a sensuous image into connection with the pure category shows that Kant is here thinking of the synthetic process as a process of mechanically uniting disparate elements. 3. The categories of Relation are external bonds which ha and objectify the temporal relations of phenomena, not ideal principles which transform perceptive togetherness into an intellectual unity. 4 It is only possible to understand Kant's constant opposition of Analysis and Synthesis if we suppose that he had before his mind images of material processes of separating wholes into parts, and

putting together elements. 5. The conclusions which Kant drew from his system regarding the limitations of knowledge rest on the same assumption. Cognition of supersensible objects in pronounced invalid not because there is no datum from which thought may start, but because nothing corresponding to the object which we claim to know, can from the very nature of the case, be given in perception. There is, therefore, no raw material out of which the object of knowledge can be manufactured.

In the second part of the article an attempt is made to outline the modifications which it is necessary to introduce into Kant's doctrine when Synthesis is regarded as a process of interpreting or rendering intelligible more and more completely the datum of sensation. The following conclusions are reached:

— 1. The distinction between the real and the formal function of thought is a fiction. 2. A judgment is a whole and not made up of independently existing parts. 3. Concepts are not independent entities which exist prior to judgments, but are shorthand expressions for a series of judgments. 4. Synthesis and analysis are inseparable aspects of every intellectual process. 5. The distinction between Perception and Conception is merely one of degree. For it is only in so far as phenomena are intellectualised that they can be known as all. 6. No limits can be set to the possibilities of thought in interpreting experience, nor to the means which may legitimately be employed in this process.

lthaca.

Schiller, J. C. S. Non-Euclidean Geometry and the Kantian A Priori.

Philos. Review, Vol. V, pp. 173—180.

The author summarizes discussions which have been going on for some time in French philosophical journals, with the purpose of (a) bringing out the most important points established by the new 'metageometry', (b) considering what light they throw on the nature of space, and (c) estimating what changes will have to be made in the references to geometry which philosophers have been so addicted to making. Under the first heading, the author finds that the conceptions of spherical and pseudo-spherical spaces upon which the non-Euclidean geometries are based, are thoroughly thinkable and free from contradiction, and intellectually on a level with the Euclidean conception of space. But practically the supremacy of the older geometry remains incontestible, because of its greater simplicity and consequent facility of application. As an answer to (b), the author points out that the most important result of the new geometry is to have made clear the distinction between perceptual and conceptual spaces. Both Euclidean and non-Euclidean spaces are alike conceptual abstractions: both are grounded on the same experience of physical space, which they interpret differently while seeking to simplify and systematize it by means of the various postulates which define them. It follows from this (c) that the necessity and universality of any system of geometrical propositions is duply hypothetical and rests upon the assumptions of the particular system.

the fact that there at least two other intelligible conceptions of space in at to that upon which the Euclidean geometry is based, proves that the coff the latter can have no claim to rank as a priori forms of intuition.

\*\*\*Real regards the conception of space as primary and simple, and the mambiguous. He does not distinguish between physical and geometrical and still less did he suspect that perceptual space was constructed out

of no less than three sensory spaces, while it was susceptible of three different conceptual interpretations. What Kant calls 'space', therefore, is not one but seven, and the force of his argument is made by their union. The author concludes that the Kantian account of space is hopelessly and demonstrably antiquated and can lend no support to the rest of his system.

Ithaca.

J. E. Creighton.

Milhand, Kant comme savant. Revue philosophique. XX. année. N. 5. Mai 1895, p. 492 -\$10.

Im Anschlusse an das Buch von Prews: "Kants Naturphilosophie als Grundlage seines Systems" bespricht der Verfasser folgende Fragen:

- 1. Ist Kant ein Gelehrter, der als solcher, d. h. als Spezialforscher und abgesehen von seinen Verdiensten als Philosoph, seinen Namen der Nachwelt hinterlassen hätte?
  - 2. Verdankt ihm die Wissenschaft irgend einen dauernden Fortschritt
- Hat er die Spezialforschung nur gelegentlich, gleichsam zur Exholung von der Metaphysik, betrieben, oder hat er seinen naturwissenschaftlichen Arbeiten dieselbe Bedeutung wie seinen philosophischen beigelegt?
- 4. Stehen beide Arten von Arbeiten in einer wirklichen Beziehung, wodurch sie sich gegensortig erklären?

Die Resultate des Verfassers lassen sieh kurz dahin zurammenfassen:

Die Beschäftigung Kants mit den Naturwissenschaften war keine blosa gelegentliche, sondern wurde von ihm während seines ganzen Lebens mit Vorllebe gepflegt. Abes trotz des originellen Geistes, der sich stets in seiner Auffassung der Probleme zeigt und sieh als echt wissenschaftlich charakterisiert, hat sich Kant doch nirgends über seine Zeit erhoben, keine neue Erscheinung beobachtet und keine bahnbrechende Entdeckung gemacht. Selbat von der Theorie des Himmels und der Theorie der Materie und der rationellen Mechanik in den metaphysischen Aufangsgründen der Naturwissenschaft könne dies nicht geragt werden. Seine Phoronomie habe nur eine mässige Bedeutung für die Geschichte der Wissenschaft Wenn auch der Widerspruch zwischen seinen Jugendarbeiten und seiner späteren Auffassung des Kraftbegriffs nicht so stark int, wie man glauben müchte, so sind seine Gesichtspunkte doch unbestimmt und bierben binter den Leistungen Newtons und der Forscher des 18. Jahrhunderts zuttick. Kant hat zahlreiche Fragen in Angriff genommen, aber mit der Voreingenommenheit des Philosophen, um nach Art der Alten die Grundlagen der Wissenschaft a priori zu sichern. Er habe daher in der Geschichte der Wissenschaft keinen sich wahrhaft hervorhebenden Platz. Der Einfluse des kritischen Idealismus auf seine Naturphilosophie ist ein rein äusserlicher, sein Kritizismus dieute ihm put zur Sieberung seines paturwissenschaftlichen Dogmatismus. Am Schluss des Aufsatzes streift der Verfasser die Frage nach dem Zusammenhang zwischen der Möglichkeit synthetischer Urteile a priori und der nicht - enklidischen Geometrie.

Referent muss sich hier damit beguügen zu konstatieren, dass er in den wichtigsten Punkten durchaus anderer Ansicht ist als der Vertasser.

Gotha.

Kurd Lasawitz.

Von ausführlicheren Besprechungen der "Kantstudien", die uns zufällig bekannt geworden sind, erwähnen wir mit bestem Danke für die

darin ausgesprochenen freundlichen Begrüssungsworte folgende: Preussische Jahrbucher, Bd. LXXXVI, Heft 1 (Okt. 1806) von Dr. A. Drews. — Bellage zur Allgem Zeitung, 1890, No 132, von Prof. Dr. Busse. — Magazin für Litteratur, 1896, No 27, von Dr. Eug. Kühnemann — Theolog. Litteraturblatt, 1896, No. 42 von C. W. v. Kügelgen. — Zeitschr. f. den skad. gebildeten Lehrerstand Deutschlands I, 1. — Revue de Métaphyaique et d. Mor. Paris. IV, 4, Suppl. — Annales de Bibliogr. Théolog. Paris. IV, 7, von Prof. H. Schoen. — Révue Néo-Scolastique, Louvaiu, III, 4. Ord och Bild. Stockholm V, 6 von Dr. A. Vannérus. — Museum Groningen. IV, 5 von Prof. Van der Wijck. — Protestáns egyházi és iskolai lap. Budapest 4 Mai 1896, von Prof. Dr. Szlávik. — The Open Coart, Chicago, X, 5 (No. 443) von Dr. Carus. — Revue de l'Université de Bruxelles, II, 3, Dec 1866 von Dr. Dwelshauvers. — Hamburger Correspondent, 166. Jahrg. No. 566 von Dr. Romundt, u. v. A.

#### Sonstige neu eingegangene Schriften.

Dilthey, Wilhelm. Beiträge zum Studium der Individualität, Sita.-Bericht der Kgl. Akad. d. Wissensch. zu Berlin 1896. XIII (41 S.)

v. Lind, P. Moritz Carriere. Nachtuf. S.-A. a. d. Zeitschr. f. Philos. u. ph Kr. 196 Bd. S 93-101.

Stumpf, Carl. Tafein zur Geschichte d Philosophie Berlin, Speyer u. Peters. 1896. Störring, G. W. Zur Lehre vom Einfluss der Gefühle auf die Vorstellungen und ihren Verlanf. S.-A. a. Wundts Philos. Studien XII. Bd. 4. II. Leipzig, Engelmann 1896.

Stadier, August. Zur Klassifikation der Wissenschaften. S.-A. a. d. Archiv f. system. Philos. Bd. II, H. 1, S 1-37.

Schuppe, W. Begriff und Grenzen der Psychologie. S.-A. a. d. Zeitschritt für immanente Philos. 1 Bd. H. 1.

Schuppe. Das Recht und die Ehe. S.A. a. d. Zeitschr für immanente Philos. I. Bd., S. H

Wundt, W. Ueber naiven und kritischen Realismus. Erster Artikel. S.-A. a.d., a.Philos Studien'. XII. Bd. 3. H. Leipzig, Engelmann 1896.

Stock, Otto. Ueber Ethik als Wissenschaft. S.-A. a. d. Zeitschr. f. immanente Philos. 1 Bd. H. 2 a. 3.

Meltzl v. Lomnitz, H. A philosophia fogalma uj szempontból. ("Der Begriff der Philosophie aus neuem Gesichtspunkt".) Kolozsvár 1895.

Dinger, Hogo. Das Prinzip der Entwickelung als Grundprinzip einer Weltansebauung. Hab.-Schrift Jena 1896 (75 S 40.)

Rubinstein, Susanns, Dr. Eine Trias von Willensweisphysikern (v. Bartmann-Mainländer-Bahnsen). Populär-philosophische Essays. Leipzig, Engelmann, 1896. (95 S.).

Buchner, Edw., Dr. The third international Congress of Psychology. The Psychol Review, III, 8, Nov. 1898.

Cohen, Germ. Leopold Schmidt zum Gedächtnis Jahrb. f. Philol. and Padag. Bd. 153 a 154, 9, a, 10, Heft, 1596.

Lagarrigue, J. Eur. Lettré a Mgr. Ireland, Archevêque. Santiago du Chili 1856, r. Schubert-Soldern. Leber den Begriff der allgemeinen Bildung. Antrittsvorlesung Leipzig, il Haacke 1866.

- Das menschliche Glück und die soziale Frage. Tübingen, Laupp 1596.

ria. 485

du Prei, C. Ueberden Begriff der Metaphysik. Metaph, Rundschau 1896 7, Heft 2. Schwarz. Herm. Die Zwiespältigkeit der naturwissenschaftlichen Erkenntnis. Zeitscht. f. Philos u. philos. Kritik, 109 Bd.

Vannérus, All. Vid Studiet af Wundts Psykologi. Stockholm, Samson och Wallin 1896.

Vanni, Icilio (Professor in Bologna). La filosofia del diritto in Germania e la ricerca positiva. Riv. Ital. per le scienze giuridiche. XXII, 1. (10rino, Bocca 1896.)

Wentscher, Max. Ueber physische und psychische Kausalität und das Prinzip des psycho-physischen Parallelismus. Leipzig, Barth, 1996.

v. Wichert, Rud. Natur und Geist, Vortrag. Leipzig, Pfeffer, 1896.

### Varia.

## Vorlesungen über Kant

### lm Wintersemester 1896.97.

t. Nach den "Hochschulnschrichten" von Br. P. v. Salvisberg in München.

Vorbemerkung. Vielfach sind in den Vorlesungsverzeichnissen blos "Philosophische Uebungen" angezeigt. Falls solche sich auf Kant beziehen, sind Mitteilungen hierilber an die Redaktion der "Kantstudien" sehr willkommen. Berlin: Keine.

Bonn: Martius, Philos. Ucb. im Anschl. an die "Kritische Grundlegung des transscendentalen Realismus" von E. v. Hartmann. (1) — Neuhäuser, Gesch. d. Philos von Anfang des M. A. bis Kaut. (4). — Bender, Philos. Geschischaft. Kauts Kr. d. r. V. (2). — J. B. Meyer, Kauts Philos. und ihr Einfluss auf Kunst, Wissenschaft und Leben. (2).

Bresiau: Baumker, Philos Uebungen im Anschluss an Kants Kr. d. r. V. (2).

Erlangen: Falckenberg, Gesch. d. a. Philos. bis Kant inkl. (4).

Freiburg 1. B.: Rickert, Gesch. d. n. Philos. bis Kant. - Schillers philos. Gedichte.

Giessen: Siebeck, Gesch. d. Philos. b. a. Kaut (4). — Lesung und Behandlung von Kants Kr. d. r. V. (2).

Obttingen: Peipers, Gesch. d. Relig. Phil s. Kant (1). - Rehnlsch, Kurze Lebers, ib. d. Phil. s. Kant (1).

Greifswald: Keine.

Halle-Wittenberg: Haym, Phil. Ueb. 5b. Kants Prolegomena (2). — Die Philos. Elemente der neueren deutschen Litteratur (1).

Heidelberg: K. Flacher, Exc., Geschichte der neuesten Philosophie: Kants Lehre und Schule (4)

Jena: Encken, Geach, d. n. Phil. b. Kant einschl. - Dinger, Ueb üb, ausgew. Kapitel a. d. Aesthetik s. Kant

Kiel: Richl, Die Philos. Kants in ihrer Bedeutung f d. Gegenw. (2). - Kants Prolegomena, Interpretationsubungen (1).

Königsberg: Baumgart, Lebungen über Schillers asthephilosoph. Abhaudl. and Gedichte (2). — Rahts, Kantische Kosmogoule.

486

Leipzig: Wundt, Die Philos. Kants und der Exutischen Schulen.

Marburg: Cohen, Kants System (Erfahrungslehre, Ethik und Aesthetik) (4). — Philos. Ceb. fib. d. Kritik d. t. V. (2). — Natorp, Geach. d. n. Philos. b. Kant (4).

Minchen: Cornelius, Philos. Ceb. 5b. Kants Ethik,

**Hinster:** Keine. **Rostock:** Keine.

Strassburg L. E.: Keize.

Tablingen: Maier, Die Philos. Kauts und die Kanthewegung in der Gegenwart (2).

Warzburg: Keine.

Karisculie (Techn. Hochech.). Drews, Kant u. s. Bedeutung für unsere Zeit (1).

Czernowitz: Keine.

Graz: Spitzer, Die Lehre Kants und ihr Einfluss auf die Entwicklung der neuesten Philos. (3).

Innsbruck, Prag: Keine.

Wien: Jodl, Gesch. d. s. Phil. bis Kaut (4). — Müllner, Kosmogonie mit bes. Rücksicht a. d. Kaut-Lapince Weltbildungshypothese (1).

Basel: Keine.

Bern: Stein, Gesch. d. n. Phil. b. Kant. — Lektire u. Interpret. v. Kants Kr. d. r. V.

Freiburg L d. S.: Michel, Gesch. d. n. Philos. b. Kant (2).

Genf, Lausanne, Neuchatel: Keine.

Zürich: Kym, Darst. u. Kritik d. n. Phil. von Cartesius bis Kant (3). — Kreyenbühl, Darstellung der Gottesbeweise in Kants Kr. d. r. V. (1).

II. Nach soustigen Nachrichton.

(Mitteilungen für diese Rubrik werden dankbar entgegengenommen.)

Brüssel: Dwelshauvers, Sur la philosophie de Kant (Hère Partie).

Christiania: Vold, Seminar über Kants Kritik d. pr. Vernunft.

Lemberg: Skorski, Ueber Kants Kr. d. r. Vernunft.

New-Haven (Yale-University): Prof. Ladd, Kant Seminary. — Dr. Buchner, History of the Kantian Philosophy.

Ithaes (Cornell University): Creighton, Post-Kantian Idealism (Fichte, Schelling, Hegel). — Albee, Leibniz, Hume and Kant (Critique of pure reason, Millers translation).

Brynn Mawr (College for Women). Dick. S. Miller, Curse über Kants Philosophie.

Nachtrag zu den vorigen Semestern. 1) Zum Wintersemester 1895/6. Budapest: Alexander, Philos. Uebungen über Kant. — Bandezi, Philos. Konversatorium über Kants Prolegomena. 2) Zum Sommersemester 1896: Budapest: Alexander, Philos. Uebungen über Kant.

Paris. Ueber die Vorlesungen, welche Prof. Boutroux an der Sorbonne in den beiden letzten Wintern über Kant abgehalten hat, s. unten S. 491.

Chicago. Assistant-Professor Mead hielt im Third Summer Quarter 1896 Vorlesungen über die Geschichte der neueren Philosophie, speziell über Berkeley, Hume und Kant: "selections from the works of each will be studied in the class." – Derselbe hielt ausserdem ein spezielles Seminar über Kant ab: "Kant will be studied, the emphasis being upon the psychology, involved in his theory of judgment."

Varia. 48

### Vorträge über Kant.

Tüblagen. Am 30. Juli hielt der Repetent am evangelisch theologischen Seminar Dr. Heinrich Maier seine Probevorlesung behafs Habilitation als Privatdozent an der hiezigen philosophischen Fakultat über das Thema "Din Bedeutung der Erkenntnistheorie Kants für die Philosophie der Gegenwart".

Kissingen Am 10 Aug hielt Herr cand, theol. v. Kügelgen in dem aus Kurgasten bestehenden Piarrkranz einen Vortrag über "Kants Auffassung von der Bibel".

Cannatadt. Am 7. Sept hielt in dem von Stadtpfarrer Conz geleiteten Pfarrkranz Herr cand theol. v. Kügelgen einen Vortrag über "Kant und fitischl".

Leipzig. Akademisch-philosophischer Verein. Am 10 Januar 1896 sprach Berr Moritz Wirth über "Kants Deduktion der Kategorien" -- Am 21 Februar 1896 hielt Herr Dr. A. Eleutheropulos einen Vortrag: "Kant und der Platonismus". Am 28 Februar 1896 sprach Herr G. D. Hicks über "Kants trausseendentale Einheit der Apperzeption als Grundlage der Erscheinungswelt". Am 24. Juli 1896 behandelte derselbe das Thema: "Der Kantische Begriff des Noumenon".

Zu Kants Brief an die Kaiserin Elisabeth, betr. die Kypke'sche Professor. (Vgl. Zweites Heft, S. 295—297.) – Herra Oberbibliothekar Dr. R. Reicke verdanken wir folgende, für die betr. Angelegenheit wertvolle Notiren:

In den Acta Facult, philos, in Acad. Regiom. Anno 1751 ff. Tom. V. p. 305 bis 307 befindet sich ein Gesuch Kants an die Fakultät vom 12. Dezember 1758, worin derselbe bittet, "dass bey Besetzung der erledigten Profession Amplissima Facultas Philosophica hochgeneigte Reflexion auf mich zu machen belieben moge und dero Assistentz mir wolle angedeyen lassen", "da meine vorzügliche Neigeng jederzeit auf die Cultur dieser Wissenschaften gezielet" u. s. w. Am Rand steht die Notiz: "Praes. d. 12. Dez. 1758 spät des Abends". Ferner "offerehat etiam post scriptam jam relationem Clar M. Immanuel Kant sequens petitum, quod Prodecanus in Consessu Senatus d. 15. Dec. praelegebat." Diese Notiz stimmt trefflich zu der Heft 2, S. 236 mitgeteilten Erzahlung von Borowski, wornach Kant nur auf das Drüngen seines Gonners Schultz hin sich um die Stelle bewarb; sonst hätte er den rechten Termin wohl nicht versäumt.

In den Acta des Akad. Senats, die Anstellung der Professorom in der philos. Fakultät betreffend, Litt. P. Nr. 23 behndet sich auch ein Gesuch Kants vom 11 Dez 1738 (praes. d. 12. Dez.) in doppolter Ausfertigung an den Schat, worin Kant denselben "mit aller Submission" butet "in Besetzung dieser erledigten Profession mir dero hochgeneigte Assistentz angedeyen zu lassen". "Ich habe in meinem vielpihrigen academischen curriculo, insonderheit seitdem ich die Stelle eines Docenten auf dieser Universität bekleide, mich in diesen Wissenschaften mit derienigen Application zu habilitiren gesucht welche derjenigen vorzüglichen Neigung gemiss ist, die ich jederzeit zu diesem Teile der Weltweisheit gehabt habe." Dann führt Kant in seinem Schreiben, das mit dem oben erwähnten an die Fakultät in der neuen kantanzgabe vollständig abgedrickt werden wird, dieselben Zeugnisse seiner Thätigkeit an, wie in dem Brief, an die Kaiserin Bemerkenswert ist, dass der an der Spitze des Schats

Varia.

stebende Rector niemand anders war als Kants Gönner, der Professor der Theol. F. A. Schultz:

l'nter denselben Senatsakten befinden sich ausserdem noch folgende weitere 5 Bewerbungen um dieselbe Stelle, alle datiert vom 11. Dez. 175 1. Professor Flottwell, 2. Professor Extr. Fr. Joh. Buck, 3. Professor Extr. J. B. Habn, 4. Phil. et Med. Doct. Joh. Thicken, 3. Professor philosophiae et poëseos Extr. Math. Friedr. Watson.

Nach denselben Akten richteten Rektor, Kanzler, Direktor und Senat an die russische Kaiserin am 3 14. Dez. 1755 ein Schreiben, worin nur Buck und Kant genannt werden, ersterer aber aus dem Grunde vorgezogen wird, weil "er 15 Jahr lang bey der Academie ohne Salario der studirenden Jugend mit seinem fleissigen Unterricht gedienet, Collegia Logica und Metaphysica Jahr aus Jahr ein gelesen habe" u.s. w., während dies bei Kant nur seit 3 Jahren der Fall sei, "so haben wir das allerunterthanigste Vertrauen, dass Ew Kaiserl. Maj. unsere auf den D. u. Prof. Extraord. Buck gefallenen Stimmen allergnädigst zu confirmiren" u.s. w. Dies hatte denn auch den gewünschten Erfolg. "An dem Tage, da der Kaiserl. Geburtstag (d. 29. Dez.) öffentlich gefeiert wurde, wurde ich zum Professore Logices et Metaph Ordinario ernennet" schreibt Buck in seiner Autobiographie (Neues gelehrt. Europa 20. Teil, S. 1039). In der Zeit von 14 Tagen (14. 29 Dec.) konnte, so meint Reicke, die Besetzungsangelegenheit recht gut auch zwischen Königsberg und Petersburg erledigt werden.

Kants Schreiben an die Kaiserin, dessen wohl schwerlich von Kants eigener Hand herrührende Kopie in Königsberg a. n. O. sich befindet, ist also an demselben Tage wie das Senatsschreiben abgefasst. Ist es überhaupt abgesendet worden? Doch wohl, denn die dreifache Bewerbung: an Fakultät, Senat und Staatsoberhaupt war damals üblich. Hat Kant nun dasselbe selbständig abgesendet, oder war es dem Senatsschreiben als Beilage beigefügt? Letzteres wohl schwerlich. Sollte der Brief nun in Petersburg zu finden sein? Oder ist er vielleicht in Königsberg bei den Akten geblieben? Wer hat die Abschrift gemacht? Und zu welchem Zweck wurde dieselbe verfertigt? Ist die Abschrift vielleicht gar die damals amtlich vorgeschriebene Doublette, welche in Königsberg verblieb und auf irgend eine Weise aus den Akten in Privathände übergung? Dies alles ist ziemlich irrelevant, interessant bleibt aber doch die Thatsache und die Art der Bewerbung Kants um jene Stelle.

Vom Autographenmarkt. - Bei der Versteigerung der berühmten Schobek'schen Autographensammlung durch J. A Stargardt in Berlin am & his 10 Oktober kam auch ein bisher unbekannter, aber leider sehr unbedeutender Brief Kants unter den Hammer. Der Brief, vom 21 Sept 1786, enthält (in 17 Zeilen) eine Entschuldigung Kant kann wegen Unpässlichkeit der Huldigungsfeler (für den König Friedr. With. II.) nicht beiwohnen. Der Brief wird in der neuen Kantausgabe Platz finden.

Ein Brief von C. J. Kraus vom 14. August 1789, in welchem Kaut erwährt wird, kam in der Versteigerung einer grossen Autographensammlung durch 8 Liepmannssohn in Berlin am 16. Oktober zum Verkauf. Dieselbe Buchhandung versteigerte schon am 7. Mai d. J. aus der v. Donop'schen Sammlung (für 66 Mark) einen unbekannten aber leider ebenfalls unbedeutenden Brief Kants vom 24. Jan 1799, in dem sich Kant beklagt über die ihn "schikauhrende Unpasslichkeit, die zwar eben nicht zum Tode hindeutet, aber doch zur Arbeit Varia. 489

und für die Gesellschaft unfähig macht. Der Brief kommt in die neue Kant-Ausgabe.

Der XXIV Antographenkatalog von O A Schulz in Leipzig (1896) "Friedrich der Grosse und seine Zeit" enthält anch einige Kantiana. Erstens einen bisher unbekannten Brief von Kant vom 15 September 1795 an den Diakonus Wassanski, dem er seinen Besuch in Gemeinschaft des Geh. Rats von Hippel anzeigt, um densen neue Orgel anzuhören. Der Brief (80 Mark) wird in der neuen Kantsusgabe publiziert werden. – Zweitens ein Stammbuchblatt Kants (35 Mark). Mit güttiger Erlaubnis des Herrn O. A. Schulz teilen wir dasselbe mit:

Animum rege, qui nisi paret,

Imperat!

Memoriae causa scripsit

I. Kant.

d. 1 Nov 1799.

Das Blatt fand sich im Stammbuch eines Zuhörers Kants, Carl Ferd Gottl. Suchland, nachmaligen Land- und Stadtgerichtsrates in Danzig. -- Wo ist die Quelle des schönen Spruches zu finden?

Preisaufgabe über die Kantische Philosophie. — Für den Preis der Krugstiftung an der Universität Halle hat Professor B. Erdmann für das Jahr 1896 97 folgendes Thema gestellt:

Quae ratso intercedat inter Kantii Diesertationem de mundi sensibilis et intelligibilis forma atque principiis et Criticem rationis purae demonstretur ita, ut utriusque libri principales sententiae et comparentur inter se et quomodo alterae ex alteris deductae sint, explicatur

Ablieferungsfrist 15. Oktober 1897.

Die Bearbeitung hat stiftungsgewäss in lateinischer Sprache zu erfolgen. Michard Avenarius †. - Am 18 Aug. starb am Herzschlag im 53. Lebenslabre Dr. Richard Avenarius, Professor der Philosophie an der Universität Zurich. Sein Hauptwerk ist die "Krittk der reinen Erfahrung" I, 1888. II, 1890. Später erschien: "Der menschliche Weltbegriff" (1891), trüher: "Philosophie als Denken der Welt gemäss dem Prinzip des kleinsten Kraftmasses. Prologomena zu einer Kritik der reinen Erfahrung" 1576. Dieser letztere Ausdruck vorrat eine Beziehung zur Kritik der reinen Vernunft, "und selbstverständlich eine gegensätzliche\*, wie der Verf. seibst sagt, damals in der That ein hestiger Gegner Kants. Die um 12 Jahre später geschriebene Vorrede zur "Kr. d. r. Erf." mucht in Bezog hieranf folgende feine Wendung: "Heute im Dienst der Philosophie um ein gut Stück alter geworden - verbinde ich mit der Bezeichnung dieses Buches eine bewasste Holdigung des Genius Kants. Eine Vergleichung meiner geringen Arbeit mit seiner Riesenschöpfung lag mir damals and liegt mir auch heute vollständig fern . . . . . ich grüsse ehrfurchtsvoll die Manen des grossen Meisters IMMANURI." Aber er habe doch eine Darlegung des Verhältnisses der Kritik der reinen Erfahrung zur Kritik der reinen Vernunft ursprünglich mit besbsichtigt, babe indessen dann doch davon absehen mussen. Vielleicht findet sich einer seiner Schüler veranlasst, diesen jedenfalls belehrenden Vergleich durchzusühren. Einige instruktive Bewerkungen hieraber macht R. Willy in der Viert, für wiss Philos, XX, 269 ff., 257 ff., 298 ff.

Kant auf dem Psychologen-Kongress in München. - Vom 3. bis 5. August d. J. ist in München der dritte internationale psychologische Kongress abgehalten worden, mit einer Beteiligung von über 500 Personen aus den verpráinteactes Linders. Naterpymins war knise Veranhaume days da, and Kanti Pallomykie dahei ahker einzagehen. Gleichweit ist dieselbe nicht gant unerwitant gehilieben. Innbesondere hei zwei Gelegenheiten kun dieuelbe mit Syttehe, cional in orkeramistheoretischer, dan andre mel in ethiocher Hinsiche. Das erstern war der Fall in dem allgemeinen Vertrag von W. Preyer: Die Psychologie des Kiedes (vgl. "Zukunft" vom 12. Sept. 1986, Nr. 50). Preyer sicht in miner Prychologie des Kindes wicktige Gegengrände gegen Kauts Agrictionen und Subjektivingen. Gegen eesteren fillete er mils die individuelle, wils die gestereile Easwicklung ins Feld: Die individuelle Easwicklungsgeschichte lahrt, dam das angebiich Apriorische im Menschengeist, inkimive auch der Urteilunten nur eine Folge der Konkerrenz und Anpassung zei, d.h. merweckmänige psychologische Reaktionen sind im Laufe der Zeit eliminiert wurden, mur die zweekmännigen Kombinationen sind übrig geblieben: allmähliche Aupanung an die gegebene Welt hat also die angeblieh apriorischen Funktionen im Individuum erst hervorgebracht. Eine andere, damit nieht gran harmonierende Gedankenreihe Preyers beruht auf der Idee der generellen Entwicklung; dansch giebt et allerdings im Individuum Apriorisches, das aber nur bei den Einnelnen, nicht für die Gattung apriorisch sei; was die Gattung allmühlich erworben habe, sei dem Individuum als apriorischer Besitz vererbt: "Der meest von Häckel und mir geänsserte Gedanke, das Apriorische soi ursprlinglich erwurben und nach Aconea erblich geworden, hat sich bereits als ein fruchtbarer gezeigt;" -dieser fruchtbare Gedaake ist aber doch von H. Spencer suerst geltend gemacht und durchgeführt worden! Zu solchem für das Individuum spriorischen Besitz reebnet Preyer nach Kant-Schopenhauer Raum, Zeit und Kansalität, an deren Stelle er Seber den Sinn für funktionelle Abhängigkeit der Erscheinungen von einander setzen will. Diese drei Funktionen sind "fost mit der psychischen Organisation verwachsen"; aber diese psychische Organisation der Individuen soll also doch nur das Erbe der Erfahrungen der vorhergegangenen Generationen sein. Das Gebiet dieses für das jetzige Individuum thatsächlich Apriorischen einerseite, und das Gebiet des vermeintlich Apriorischen andererseits, was fodes einzelne Individuum selbet erst thatsächlich erringen soll, hat Preyer nicht abgegrenzt: die Darstellung ist hierin achr flüchtig und unklar. Es erscheint bald, als rechoe Preyer sum ersteren eben Raum, Zeit und Funktionseine, sum zweiten die Urteilsarten; bald werden beide Entwicklungen, die generalle und individuelle, mit einander verbunden nach dem Muster des Goethe'nchen: Was du ererbt von deinen Vätern hast u. s. w.

Ebenso wenig men als diese schon so oft vorgebrachten Einwände gegen den Apriorismus sind die Gegengründe Preyers gegen den Subjektivismus. "Ich wilsste nicht, wie die Gehirne aller Kinder ohne eine einzige Ausnahme dasn kommen sollten, in genau demselben Raume ihre Empfindungen au ordnen, wenn nicht das, was sie empfinden, entsprechend geartet ist, also die Dinge an sich selbst räumlich und zeitlich und von einander abhängig sind." "Ich sprach es," sagt Preyer stols, "schon vor 26 Jahren aus, das caput mortuum der Kantianer, das grosse X, das sie das Ding an sich nennen, könnte sehr wohl die Empfindung selbst sein" (ein ungenauer Ausdruck: Preyer meint, das Ding an sich könne das Empfundene selbst sein). Dieser Gedanke, welcher seinem Urbeber so neu erscheint, dass er sich die Priorität für denselben wahren zu mitssen glaubte, ist ja nun — abgeseben vom natven und halb-

Varia. 491

kritischen Realismus vor Kant — seit Kants Auftreten tausend mal gesiussert und entwickelt worden. Ob der Gedanke nun richtig oder falsch sein mag – so viel jedenfalls könnte gewilnscht werden, dass, wenn ein Naturforscher philosophiert, er nicht Gedanken für nen ausgiebt, welche von den Philosophen seinst schon oft eingehend erortert sind.

Eine zweite Gelegenheit, bei welcher Kaut erwähnt wurde, hot der Vortrag von Prof Dr. C. v. Ehrenfols (Prag) "Ueber ethische Wertgeflihle", in welchem der Redner einen modifizierten l'tilitzrismus vertrat. Gegenüber dieser änzserlichen Ableitung des Ethischen vertraten Prof. Lipps (München) und Prof. Freudenthal (Brezlau) mit Kaergie den Standpunkt des kategorischen Imperativs Betreffs des Einzelnen muss auf den bald erscheinenden Kongressbaricht verwiesen werden.

Auf dem Kongress deutscher Occultisten in Berlin, Pfingsten 1896, führte der Vorstand, l'astor Gubalke, in der Begrüssungsrede aus, dass der Occultismus hingst salon- aber noch nicht kathederfähig sei, obwohl zu seinen Vorkampfern der Altmelster der modernen Philosophie Kant gehöre. "Oho!" fügt mit Recht die Redaktion der "Aligem. Zeitung" (1896, Nr. 121, Reil.) hinzu, der wir diese Notiz entuchmen. Eine eingehende Behanding von Kants Verhältnis zum Mystizismus auf Grund neuer Quellenstudien wird Prof. Helmze-Leipzig in einem der nüchsten Hefte der "Kantstudien" bieten.

Quelle eines Kantischen Stammbuchblattes. - 1m 1. Hoft, S. 148 wurde ein Stammbuchblatt mit folgendem Kantischen Eintrag mitgeteilt:

Ad poenitendum properat, cito qui judicat.

Herra Professor Dr. M. J. Monrad in Christiania verdanken wir den Nachwels der Quelle des Verses. Derselbe stammt von dem Dichter Publitius Syrus, welcher zur Zeit Casars in Rom Mimen zur Auffthrung brachte, aus denen uns einzelne Sentenzen erhalten sind. Vgl Publitis Syri sententiso, rec. E. Wolfflin, Lips. 1859, V. 32.

In Vorbereitung besindliche Schriften über Kant. - Unter dem Titel: La philosophie de Kant hat Professor Dr. É. Boutroux in Paris in den beiden Wintersemestern 1884 5 und 1895 6 an der Sorbonne Vorlesungen gehalten, von denen derselbe dem Vernehmen nach eine Buchausgabe vorbereitet Von diesen Vorlesungen, welche durch die Originalität der Gesichtspunkte und die Gründlichkeit der Aussithrungen Ausschen erregten, sind schon vorhäufige Besumés erschienen in der von Pariser Studierenden herausgegebenen jeden Donnerstag erscheinenden Wochenschrift. Revne des Cours et Conférences (Paris, Lecène et Oudin), woselbst über jede einzelne Vorlesung Bericht erstattet worden ist.

Ueber die Anlage und deu- inhalt der transcendentalen Aesthetik in Kants Krittk der reinen Vernunft, heisst der Titel einer demnächst erscheinenden Erlanger Dissertation von enad, theol. Georg Dazer

Der kürzlich verstorbene Dr. Hermann Wolff, Dozent a. d Universität Leipzig, hat drei auf Kant bezügliche Manuskripte hinterlassen, deren Publikation noch erfolgen soll. 1. Noue Kritik der reinen Vernunft. Nominalismus oder Realismus in der Philosophie. (Mit besonderer Rücksicht auf Volkelt, Coben, Paulsen, Riehl u A) 2. Der Neukantiantsmus, Geschichte dieser Richtung und Auseinandersetzung mit derselben. 3. Der transcendentals Realismus; Auseinandersetzung mit K. v. Hartmanns Erkenntnistbeorie.

Das moralische Bewusstseln, oder Theorie, Geschichte aud Inhalt des sittlichen Lebens, nach der kritisch-genetischen Methode Kants dargestellt, heisat der Titel eines Werkes, das Dr. phil. et med. C. Woltmann verbereitet (vgl. oben S. 439).

F. A. Lange's "Kommentar zu Schillers philosophischen Gedichten" wird demnüchst von Dr. O. A. Ellissen in der von Prof. Dr. Wychgram redigierten Sammlung deutscher Schulausgaben (Velhagen und Klasing, Bielefeld u. Leipzig) herausgegeben werden. Es ist sehr erfreulich, dass dieser Kommentar erhalten ist. Die Vorlesungen Lange's über diesen Gegenstand wurden seinerzeit mit grosser Begeisterung gehört. (Vgl. oben S. 431).

Das ganz auf Kantischer Basis aufgebaute Werk von Rieronymus Lorm, Der grundlose Optimismus (vgl. oben S. 455) wird Anfang 1697 in zweiter Auflage erscheinen.

Kants Phänomena und Noumena bilden den Gegenstand einer Leipziger Dissertation von D. Hicks aus Manchester, welche demnächst im Druck erscheinen wird.

Die Entwickelung der Kantischen Ethik, bis zum Erscheinen der "Grundl zur Met d. Sitten", unter Benutzung der von Reicke veröffentlichten "Losen Blätter", und der von B. Erdmann herausgegebenen "Reflexionen" – so biess das Thema einer Berliner Preis-Aufgabe, welche oben S 158 aufgeführt wurde. Die Arbeit des Kand. Menzer wurde mit dem Preise gekrönt und wird demnächst veröffentlicht werden.

#### Redaktionelles.

Wie schon in dem "Prospekt" der "Kantstudien" vorläufig mitgeteilt worden ist, werden über die fremdaprachlichen Kantpublikationen in den "Kantstudien" folgende Gelehrte Beriebt erstatten:

Belgien: Professor Dr. Merten, Liège.

Dänemark: Professor Dr. Höffding, Kopenhagen.

England: Professor Dr. Wallaco, Oxford.

Frankreich: Dr. Lévy-Bruhl, maître de conférences à l'École norm. supérieure, Paris.

Holland: Professor Dr. van der Wyk, Utrecht.

Japan: Professor Dr. Nakashima, Tokyo.

Italien: Professor Dr. Cantoni, Pavia.

Norwegen: Dr. phil Arne Löchen, Christiania. Polen: Professor Dr. Twardowski, Lemberg.

Russland: Professor Dr Wedensky, St. Petersburg.

Schweden: Dr. A. Vannérus, Stockholm. Ungarn: Professor Dr. Salávik, Eperies.

Vereinigte Staaten: Professor Dr Creighton, Ithaca (N. Y.).

Zu diesen sind neuerdings hinzugetreten: filr Bühmen Professor Dr. Durdik an der ezechischen Universität in Prag, filr Rumanien Dr. Rudulesen-Motru an der Biblioteca Centralä in Bukarest.

### Sach-Register.

Aesthetik (Th. d. Schönen) 117, 137, 278 f. 385 ff. 426, 460. Affizieren 104. Agnostizismus 4. 140. 141. Allgemeinheit n. Notwendigkelt 19. 24. 32. 43. 56. 161 ff. 274 287. 377 ff. 389. Amphibolie d. Refl. Begr. 194. 200. 245. Analogie 458. Analogieen der Erf. (erste) 175 f. 289. (zweite) 173, 175 f. 289, Analytisch-synthetisch 32. 37. 81. 142. 24j ff. 260. 288. Analytische Urteile 434 f. 464. 471. 473. Angeborene Ideen 3, 127, 159, Anschauung 102 ff. 127. 478. Anschauung (intell.) 30. 122 ff. Anschauungsformen 19 ff. 122 f. 142. Antinomien 19 ff. 22 f. 167 f. 261. 354 ff. 437. 464. 478. Apperzeption (transac.) 138. 174. 272 ff. 287 ff. 466. Apriori 56, 159, 287 £ 420, 452, Apriorismus 19. 22. 50 ff. 127 ff. 168 ff. 178, 376 ff. 465, 490. Assoziation 466, 474, Atome 462. Autonomie 270. 280. 437. Bewussteein überhaupt 138. 272 ff. 444. Bibel 428, 441, Böses (das rad.) 96, 279, 342, Causalität 12, 18, 41, 124, 134 f. 142, 204 ff. 287, 418 ff. 432, 447, 481,

Charakter (int.) 280 f.

Kanteindien I.

Chemie 177.

Christentum 284, 429, 441, 467, Christus 279, 467. Commercium an. et corp. 16. Copernikanismus Kants 180. Denken 102 ff. Determinismus 124, 258. Differential 270. Ding (Gegenstand) 142. 471. Dinge an sich 30. 129, 142 f. 267, 269, 361 ff. 435, 445, 446, 471. Einbildungskraft 179. Empirismus 12 ff. 179 ff. 425. Entwicklung 439. Erbsünde 97. Erfahrung 47 ff. 289. 316. 418 ff. Erhaben 120, 147. Erkenntnia 88. 101 f. Erscheinung 180 ff. Erziehungslehre\*108 ff. Ethik 23 ff. 137 f. 158 f. 257 ff. 270 f. 272 ff. 276 ff. 278 f. 285. 376 ff. 487 ff. 454. 470. 474. 480. Eudämonismus 24. 208 ff. 275 f. Existentialsatz 475. Form (u. Stoff) 19 ff. 119. 199 ff. 269 f. 272 ff. 379 ff. 388. Freiheit 124. 130. 135. 142. 160. 206 ff. 251 f. 257. 280 f. 394. 454. 471. Freiheit (polit.) 312 ff. Geben, Gegebenwerden 103. Gegenstand 100 f. 416 f. Geisterscherei 13 ff. Gemtit 104.

Genetische Methode 208 ff.

Geographie 141, 463. Geschichte 125 f. 134. Geschichte der Phil. 253. Geschmacksurtell 118, 144 ff. 155. Glauben 10. 15. 18. 22. 25 f. 30. 72. 91. 168. 393 ff. 402 ff. 407 ff. 459. 478. Glückseligkeit 24. Gottesbegriff 11 f. 16. 91 ff. 139 f. 270. 394 ff. 431. Gottesbeweise 458, 464, 473, 476, Grenzbestimmung 31. 50. 165 ff. 179 ff. 187 ff. 282. 356 ff. Grundsätze 172 ff. Gut, höchstes 284. 395 ff. 447.

Homiletik 290 ff. Humanität 454. Hylozoismus 95. Hypothesen 16. 26.

Ich 460. Idealismus (transse.) 20, 22, 25, 142, 162 ff. 179 ff. 184. 248. 261. 268. 356 ff.

Ideen 271 f. 316, 319, 358, 371, 394 ff. Identität 452.

Immanenz u. Transscendenz 180, 472, Imperativ (Kateg.) 285. 378 ff. 452. 470. 478. Induktion 422.

Influxus physicus 11. Intensität 142.

Kant. Entwicklung 9 ff. - Vermittlungstendenz 27 ff. 215. 470. 477. - Voraussetzungen 18. 140. - als Naturforscher 483. – Umgangstugenden 476. – Predigt 290 ff. – Stammbuchblätter 148. 489. 491. – Wappen 160. – Königsberg 479. -

Kantausgabe, Die neue 1. 6. 148 ff. 234 ff. Kantbibliographie 468.

Kategorieen 130 f. 142, 170 ff. 286, 288 f. 333. 371. 421 ff. 466. 479.

Kategorisches Urteil 475.

Kraft 269.

Kritizismus 19.

Körper 88.

Kunst 94, 146 f.

Lehrer im Ideal 154, 409, Logik 473, 475.

Materialistische Geschichtsauffassung 182 ff. 197 ff. Materie 95, 159, 176, Mathematik 20. 22. 35. 42. 159. 161 ff. Metageometrie 419, 483, 476, 452, Metaphysik (immanente) 50. Metaphysik (transscendente) 11 ff. 17. 21. 32. 84. 121 ff. 289, 448, 451, 462, 478, 479, Möglichkeit der Erfahrung 36. 46. 47 ff. 53. 178 ff. 178. 187 f. 212. 288. Moralischer Gottesbeweis 91, 279, 476. Moralkatechismus 111. 258. Moraltheologie 26, 168, 397, 407, Musik 146. Mystizismus 138, 478,

Materialismus 289 f. 282, 460, 462,

Naturwissenschaft 35. 42. 175 ff. 286. 461 f. Negative Grössen 142.

Notwendigkeit 13, 19, 24, 177.

Ontologie 245. Ontologisches Argument 11. 52, 473, 474. Optimismus 240, 455, 462.

Panthelsmus 285. Partikuläres Urteil 286. Persönlichkeit 439. Pessimismus 455. Pflicht 111, 455. Phänomena und Noumena 194 ff. 453. Phänomenalismus 180 ff. Philosoph, der 155. Physik 22, 177, 269. Politik 311. Positivismus 282, 286, Postulate 394 ff. Postulate d. emp. D. 186.

Preisanfgaben 158, 489. Primat der prakt. Vern. 411.

Protestantismus 459, 470, 479,

Psalm 23, 4: 156. Paychistrie 140.

Psychologie 281. 282. 459 f.

Psychophysisches Problem 281.

Rationalismus 11 ff. 19, 22, 26 f. 29, 34, 39 ff. 54. 59. 162 ff. 268, 277 f. 580 ff. 392. 402. 425. 470. 473.

Raum and Zeit 19 ff. 122 f. 128. 162 ff. 268. 289.

Recht 132 ff. 197, 247, 440, 454,

Regulative Ideen 207.

Regulative Prinzipien 358, 388, 451, 460.

Reich Gottes 279.

Religion 457, 459, 480.

Rettung der Wissenschaft 10, 18, 20 ff. 29, 174, 186, 379 ff.

Rezeptivität 104.

Rigorismus 277 f.

Sachem 155.

Schematismus 172, 186, 191, 287, 255, 260 f. 289, 421, 481,

Scholastik 283.

Seele 281f. 290.

Sein 371.

Sinnesempfindungen 169. 465.

Sinnesenergien 465.

Sinnlichkeit 104.

Skeptizismus 21 ff. 208. 362 ff.

Sozialphilosophie 132 ff. 197 ff. 271 f. 471. 474.

Spanien 217ff.

Subjektivismus 31. 90. 118. 168 f. 465. 481. 490.

Substanzbegriff 142, 445, 453, 460.

Symbolismus 458.

Synthesis 268, 481,

Synthetische Urteile a priori 31 ff. 58. 136. 161 ff. 226. 251 ff. 268. 288, 380.

391, 419 ff. 434 f. 464, 471, 473, 478, 481,

Teleologie 204 ff. 386, 438, 458, 462 f, 480, Theologie 428,

Transscendentale Methode 46, 57, 170, 207 ff.

Transscendentalphilosophie 34. 50.

Transscendentalpsycholog. 57 f. 179. 183.

Traum 472.

Uebung 474.

Unendlichkeit 436.

Unaterblichkeit 396.

Urteil 286. 289. 466.

Vernunft 272 f.

Verstand 108.

Vorstellung 105.

Wahrheit 480.

Wahrnehmung 426.

Wahrnehmungs- und Erfahrungsurteile 49. 416 ff. 467.

Weltbildungshypothese 468, 475.

Werturteile 456, 458,

Widerlegung des Idealismus 142. 248. 251. 453.

Widerspruch, Satz des 464.

Wille 135.

Wirtschaftslehre 132 f. 197 ff.

Zeit 433, 474, 479,

Zweck 136, 471, 480,

Zweckmässigkeit 119. 386 ff.

## Besprochene Kantische Schriften.

Achsendrehung der Erde 239.

Allgemeine Naturgeschichte des Himmels 240, 475.

An Frl. v. Knobloch 477.

Beobachtungen üb. d. Gef. d. Schönen 120, 147, 323.

Preisschrift über die Deutlichkeit 240 ff.

Träume eines Geistersehers 13 ff. 281. 411.

Inauguraldissertation von 1770: 20 ff. 139. 246. 264 ff. 437.

Kritik der reinen Vernunft 78 ff. 86 ff. 121. 244 ff. — Titel 34; 1. Aufl. 182. 185; 2. Aufl. 33. 49. 162 ff. 172. 175. 189 ff. 248 f. Vorw. B. 184, 410 ff. — Problem 31 ff. 35 ff. — Einl, 31 ff. — Aesth. 100 ff. 139, 161 ff. 268, 432, 436, — Log. 130 ff. — Anal. 139, 170 ff. — Deduktion 50, 54, 171 ff. 178 ff. 187 ff. 244 ff. 290, 419, 458, — Dial. 189, 352 ff. 393 ff.

Prolegomena 19, 42, 49, 163 f. 169, 171, 183 f. 186, 206, 268, 358 f. 417, 424,

Vulkane im Monde 468.

Grundlegung z. M. d. S. 280 f. 381 ff.

Metaph. Anfangagr. d. Naturw. 95, 175 ff. 187 ff (Vorr.). 248, 483.

Bemerkungen zu Jakobs Prüfung 370. Teleol. Prinzipien 189. 248. Kritik d. prakt. Vernanft 82. 215. 380 ff. 397 f. 402. Kritik der Urteilskraft 82 ff. 90 ff. 118 ff. 120, 146 ff. 155, 327, 385 ff. 398, 462, Streitschrift gegen Eberhard ("Ent-deckung") 33. Religion inn. d. Gr. d. bl. Vern. 96. 255 f. 291. 314. 397. 480. Theorie und Praxis 257. Ueber Philosophie fiberhaupt 386 ff. Zum ew. Frieden 134, 262, 301 ff. 477. Zu Sömmering 282. Vornehmer Ton 326, 328. Verkündigung 329.

Metaph. d. Sitten 111. 258 ff. 384. Tugendl. 258. Rechtsl. 258 ff. 306 ff.

Soudschrothen an Nicolai 335. Streit d. Fakultäten 256, 293, 313, 338, 460. 468. Anthropologie 386. Physische Geographia 463. Fortschritte d. Metaph. 50, 246, 251 ff. 403.

Brief an die Kaiserin Elisabeth (1759) 295 ff. 487 ff. Brief an Herz (vom 21./2, 1772) 25. 31. 268. 371. Brief an Reichardt (15./10, 1790) 144 ff. Brief an Tieftrunk (1798) 265 ff.

Opus postumum 177. 245. 250. 259.

## Personen-Register.

Achenwall 155. Aczarate 223. Adamson 145. Adickes 11 ff. 31 ff. 39, 48. 150. 157. 172. 265. 299. Albee 486. Alexander 486. Aprich 299. Apelt 307 ff. Ares y Sanz 226. Aristoteles 284. Aman y Lambea 222. Arnoldt 147, 258, 291, 409, Avenarius 489. v. Baer 479. Bäumker 485.

Bánóczi 486.

244 ff.

Bayle 437.

Beck 441.

Bendavid 448.

Berkeley 169. Biester 146.

Binding 454.

Baumeister 153.

Basedow 109, 114f. 153. Baumgart 299, 485. Baumgarten 150. 153. 240. Bender 156, 485.

Birkmeyer 454. Biomson 308. Blair 292. Blumenbach 146, 250, Bock 153. Böttcher 461. Boisserée 81. Bolland 479.

Buchner 486. Buck 488. Burgstall 330. Burke 120, 390, Busee 157. 299.

Boutroux 486.

Brentano 475.

Butler 158.

Caird 48, 142, Camerino 227. Cantoni 492. Cardenas 228. Carlyle 5. Carové 449. Carstens 461. Cartesius 445. La Chalotais 114f.

Chapuis 299.

Classen 62. Cohes 48, 62, 107, 127, v. Ehrenfels 438, 491,

127, 188 154, 157, 198 ff. 280. 435. 437. 486.

Collier 437. Comte 141. Cornelius 299, 486. Creighton 486, 492, Cresson 300, v. Creuz 447. Crusius 11. Cudworth 95.

v. Dalberg 344. Dameth 306. Danzel 61. Darwin 202, 271, 438, Deussen 299. Diderot 114. Diels 149ff. Dilthey 6. 148ff.

Dinger 485. Drews 478, 483, 486. Düntzer 316.

Duquesnoy 476. Durdik 492.

Dweishauvers 158, 486, Dwight 156.

Eberhard 153, 249. v. Egidy 468.

Eichhorn 344. Eleutheropulos 497. Elisabeth v. Russland 295. Emerson 5. Erasmus 304. Erdmann, B. \$9. 47. 150. 181 f. 190 ff. 195 f. 265. 291, 299, 489, Erhard 258. Erhardt 157. Erxleben 153. Eucken 485.

Falckenberg 157, 435, 485, Fechner 450. Feder 153. Fernow 460. Feater 125. Feuerbach 93, 97, Feuerbach, A. 454. Fichte 30, 93, 108, 112 ff. 187, 803, 323£, 328£, 337. 427. 440. Fischer, K. 35, 224 f. 267. 280, 439, 442, 459, 485,

Förster 24. 247. Forster 248. Frendenthal 491. Friedländer, D. 448.

Fischer, K. G. 293.

Garve 184, 257, Geiner 305 ff. Gentilis 304. Gerstenberg 478. Geyer 474. Gleim 345. Glogau 478. Göring 267, 407. Goetho 60 ff. 145. 315 ff. Gonzalez 226. Gran 468. Greard 115.

Groos 299. de Groot 479. Grotius 304. Grundmann 147.

Gabalke 491.

Grimm H. 61.

Häckel 490. Hamann 75. 145. 479. Hamilton 5. Harmening 303ff. Harnack, O. 62. 86. 92. v. Hartmann 117, 127, 448. Haym 156£ 485.

Hegel 4, 30, 149, 258, 267, 350. 455. Heine, H. 477.

Heinze 150, 409, 478, 491, Helmholtz 466.

Hemsterhuis 71. Herbart 115, 129, 267, 284,

Herder 67, 74ff, 125, 153,

303. 323 ff. 338 ff. Herrmann, W. 457.

Herschel 463. Hertz, H. 269 ff. Herz, M. 146, 448.

Hicks 487. Höffding 17, 492.

Hoene Wronski 231. 449. Hoenig 144. 148.

Hufeland 153. v. Humboldt, A. 475.

v. Humboldt, W. 322. 330. 342.

Hume 10, 13, 18 ff. 26, 29. 41. 139. 181. 193. 357 ff.

384, 418, 446, 447, Hutcheson 23, 377.

Jachmann 158. Jakob 146.

Jakobi 68 ff. 93, 146, 324 ff. 345 ff.

Jaurès 211.

Jean Paul 327, 340,

Jhering 206. Jodl 157, 200, 299, 486.

Kaftan 457.

Kalich 468. Karl August 89. Karsten 153. Kehrbach 475.

Kiesewetter 145, 448.

Kirchhoff 156.

v. Kirchmann 117.

Klopstock 340.

Knebel 339. 544.

König 472. Körner 84.

Koppelmann 200.

v. Korff 296.

Kräuter 86, 90.

Krah 89.

Kraus, C. J. 488.

Krause 149.

Krevenbühl 157. 486.

v. Kügelgen 487.

Kühnemann 74, 77, 157. 299. 426.

Kvm 299, 486. Kypke 296.

Lans 394.

Ladd 486.

Lafargue 211.

Lamprecht 134.

Lange, F. A. 154, 169, 211. 268ff. 282, 430, 435, 462,

Lau 311.

Lavater 96.

Lechalas 477. Lehra 479.

Leibplz 2. 11. 25. 139. 149. 268. 284. 303. 436. 446. N. E. 264 ff.

Lepelletier 114.

Levy-Brühl 492.

Liebmann 157. 299. 481. Lipps 491.

Lipsius 448.

Littré 156. 221.

Locke 169, 171, 436,

Lüchen 492.

Lotze 279, 418, 435, 457. 474.

Maier H. 486 f.

Maimon 146, 436,

Maitland 454.

Malebranche 2. Marion 115.

Martius 485.

Marx 134, 197 ff.

Mead 486.

Reicke 145, 150 f. 158, 232 ff. 497,

Reinhold 79 ff. 96. 98. 146.

Rahts 485.

Rehberg 250.

Rehmke 275, 299,

Rehnisch 157, 485.

Reichardt 144 ff.

323, 330,

Renouvier 5.

Revilla 224.

Ribot 129.

Reuschle 475.

Rey y Heredia 222.

Melzer 62. Mendelssohn 72, 79, 120. Menendez y Pelayo 221. Mengs 461. Merten 492. Meumann 299. Meyer, Heinr. 321 ff. Meyer, J. B. 298, 485. Meyer, R. M. 61. Michel 157, 299, 486, Michelsen 146. Miller 486. Minor 98, 317, Moltke 306. Monnier 158. Monrad 491. Moritz 81. 460. Müller, Joh. 465. Müllner 299. 486. Murisier 157, 299, Nakashima 492. Natorp 133 ff. 200 ff. 486. Neuhäuser 485. Newton 2, 269, 483, Niethammer 336, 345 f. Nieto 225. Nietzsche 310. Nunez 222. Ocean 284. Olawsky 457. Opzoomer 450. Ortl y Lara 218. Ostwald 402. Paulsen 31, 35, 169, 265, 267. 458, Peipers 299, 485. Penn 304. Perojo 224 ff. Pestalozzi 112 ff. St. Pierre 303 f. Pinloche 129. Planck 270. Platon 284. Pölitz 138. Publilius Syrus 491. Radulescu-Motru 492.

Rickert 298, 485. Riehl 31. 35. 129. 157. 265. 267. 286. 481. 485. Rio 224. Rios, de los 220. Ritschl A. 279, 285, 457, Ritter 141. Rivero 228. Rosenkranz 478. Rousseau 23, 67, 108 ff. 125. 303. 413. Salmeron 219, 223, Salzbrunn 156. Sanchez 227. Schasler 117. Scheibe 457. Schelling 30, 331, 337. 947. 351. Schiller 4. 84. 93 f. 97. 98 f. 119. 137. 257. 278 f. 315 ff. 426. 431. v. Schlegel, A. W. 120. Schlegel, Fr. 346 f. Schleiermacher 149, 279, 480. Schletterer 144. Schlosser 255. 530, 534. Schöler 307 ff. Schoen 279. v. Schön 479 Schopenhauer 129, 130, 169, 287, 280 ff. 407, 455, Schubert 233. v. Schubert-Soldern 157. Schübler 97.

Schultz, F. A. 487 f. Schultz, J. 291, 296. Schultze, Fr. 458. Schuppe 139, 272 ff. 452, Schurmann 56 f. Schwarz 157, 299. Serrano 221, 227 ff. Shaftesbury 23, 147, 377. Sidgwick 142. Siebeck 157, 485. Simmel 298. Sintenis 151. Skorski 486. Socrates 444. Sömmering 326. Sommer 427 Sophisten 444. Spalding 292. Spencer 449, 453, 490, Spinoza 61 ff. 68 ff. 93. Spitzer 456. Stadler 133, 159, 299, Stählin 468. Stammler 307, 471, Standinger 197 ff. Stein 299. 486. v. Stein, Charl. 71 ff. v. Stein H. 217. Steiner 63. 80. 82. 88 f. 90 f. 92, 95, 819, Stirner 208. Strümpell 157. Stumpf 149 ff. Swedenborg 2, 477, Szlávik 492. Teichmüller 474, 478. Thiele 30. Thomas v. Aqu. 283, 442, 479. Thon 247. Tiedemann 248. Tieftrunk 139, 254. Trendelenburg 433. Tufts 248. Twardowski 492. Ulrich 153, 187, 249,

Vahlen 149 ff.

Wagner, Ad. 202.

Wallace 492.

Vaihinger 10 f. 27 ff. 31. 34. 35 ff. 45. 45. 48. 57 f. 143. 157. 169. 182. 200. 239 ff. 247. 249. 253 f. 256. 265. 365. 374. 433, 453. Vannérus 492. Villers 478. Vives 227. Vogt, G. 306. Vold 486.

Wasianski 488. Wedensky 492. Weinhold 149 ff. de Wette 457. Wieland, 70. 81. 323. 339. Willmann 157, 283, 442, Willy 489. Windelband 35, 139, 157, Volkelt 182, 359 ff. 407 ff. 264 ff. Windischgrätz, Graf 146. Voltaire 66.

Wirth 487. Wiomer 146. Wolf 11, 25, 66, 153, 284, Wolff, H. 157, 299. Wundt 128, 375, 458, 486, Wyck, v. d. 492.

Zange 281. Zeller 434. Zigliara 464.

# Verfasser besprochener Novitäten.

Aars 300. 437. Abbot 480. Adickes 468. D'Aguanno 440. Albert 130 (298). Alexander 159. Apel 121. Baldwin 480. Balfour 459. Banr 457. Bensow 435. Bergmann 473, 478. Berthold 476. Bück 300. Boedder 464. Bülache 463. Boirse 453. Boutroux 491. Brahn 281. Brennekam 137, 272 ff. Buchner 160, 282, Bullaty 452. Candrea 120. Carus 452, 481, Clarke 464. Cohen 268 ff. 445. Cohn 436. Cornelius 474. Creighton 481. Daniels 459. Daxer 491.

Delbos 300.

Dessoir 448. Dickstein 449. Dorner 454. Drews 448, 461, 473. Dreyer 286. Duproix 108. Dwelshauvers 477. Eckoff 139. 264 ff. Ehrat 286. Ehrenhauss 467. Eisler 127. Eleutheropulos 447. Ellissen 492. Eucken 443. Faggi 282, 430, Falckenberg 474. Flechsig 460. Frick 464. Friedländer 479. Geiger 448. Gneisse 276 ff. 426 ff. Goldfriedrich 117 ff. Greiner 439. Griesebach 449. Grotenfelt 481. Grunwald 478. Güttler 459. Harnack 460. v. Hartmann 472. Heine, G. 278 f. Heinze 443.

Hers, M. 140.

Herrmann, R. 452. Hicks 492. Hoar 138. Hodge 139, 481. Howison 478. Itelson 160. Jahn 447. Jerusalem 466. Kaftan 284. Karinski 481. Kinkel 160, 432, Kirn 478. Kornfeld 447. Kralik 286. Kreyenbühl 459. Kronenberg 300. Kriiger 460. v. Kligelgen 428, 441. Kühnemann 187. 471, 474. Ktllpe 451. Lange, F. A. 445, 492. Lasswitz 450, Leschbrand 445. Levy 479. v. Lind 159 f. 475, 478. Lorm 455, 492, Martins 460. Marty 475. Mauxion 129. Mayer, M. E. 441. Mension 476. Menzer 492.

Royce 478.

Merten 282. Michaelis, P. 454. 478. Milhaud 474. 483. Müller, C. 453. Müller, Jul. 285. Müller, Max 300.

Natorp 471. Neumark 160. 280. Niemirower 454. Nietzsche 462. Novare 478.

Novaro 478.

Paulsen 300.

Peillaube 481.

Pfennigsdorf 479.

Pfleiderer, O. 302 ff.

Plantiko 126 (297).

Du Prel 477.

Preyer 490.

Rehmke 444.

Reicke 468.

Ritschl, O. 456.

Romundt 140.

Rubin 160. Sabatier 457. Schellwien 285. Schiller 462. Schmitz-Dumont 142. Schnerich 454. Schöne 159, 463. Schopenhauer 449. Schultze, J. L. 285. Schurmann 300. Schwarz H. 454. Schwegler 445. Sickenberger 286. Siebeck 478. Simmel 469, 480. Spencer 454. Stahlberg 454. Stammler 132, 197 ff. Standinger 471, 477. Stein 302 ff. Stirling 445.

Streiter 461. Strümpell 142. Szlávik 481. Thiele 287ff. Träger 454. Tufts 142. Ueberweg 443. Urban 480. Verriele 481. Volz 446. Wahrmund 480. Wallenberg 159, 435. Wandersmann, d. freie 463. Wedensky 481. Weinmann 453, 465. Wernicke 442. Wolff 491. Wollny 287. Woltmann 438, 492, Wrzecionko 452. v. d. Wyck 480. Ziegler 480.

#### Verzeichnis der Mitarbeiter.

Straub 458.

Hacks 434--5.

Aars 437-8. Adickes 9-59, 161-196, 232-63. 352-415. D'Aguanno 440-1. Apel 287-90. Baur 279-80. Bensow 485---6. Brahn 281-2. Brennekam 137-9. Buchner 282-3. 431-2. Cohn 436-7. Creighton 142-8. 481-3. Dessoir 120 -1. Eckoff 139. Ellissen 430-1. Erhardt 121-25. Faggi 282.

Fester 125-27 (297).

Greiner 439-40.

Harnack, O. 278—9.
Herz 140.
Hoar 138.
Hodge 158—40.
Katzer 428—30.
Kinkel 432—3.
König 127—8.
v. Kügelgen 290—97. 441.
467—68.
Kühnemann 117—19. 137.
Külpe 426—28.

Lasswitz 483. Lehmann 130—32 (298). Lutoslawski 217—251. Mayer 441—42.

Merten 282. Neumark 280-1. Pinloche 108-16. Romundt 140-1.

Schwarz 272—8. 465—7.
 Serrano (Marqués de Guadelerzas) 229—31.
 Simmel 416—25.
 Stadler 100—107.
 Staudinger 132—7.301—14.

Vaihinger 1—8. 142. 144—148. 148—54. 154—156. 156—60. 285—7. 297—300. 443—464. 468—81. 485—92.

Vorländer 80-99, 197-216, 268-72, 315-351,

Wallenberg 433—34. Wernicke 442. Windelband 264—68. Woltmann 438—39.

X. 129-130.

